
Zeitschrift: Bulletin technique de la Suisse romande

Band: 62 (1936)

Heft: 12

Artikel: Art chrétien et modernisme

Autor: Guyonnet, Ad.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-47583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-47583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


138 BULLETIN TECHNIQUE DE LA SUISSE ROMANDE

Art chrétien et modernisme
par M. Ad. GUYONNET, architecte.

Messieurs et chers collègues,

Je n'ai pas la prétention de vous présenter, ce soir,
autre chose qu'une très sommaire esquisse permettant
d'entrevoir quelles furent les directives qui inspirèrent les

architectes chrétiens du passé et quelles sont, de nos

jours, les tendances vers lesquelles semblent s'orienter,
parfois, les architectes et les artistes chrétiens des temps
modernes.

A la suite de cette brève esquisse verbale, je vous présenterai,

en fin de séance, et sans trop de commentaires, quelques

clichés montrant les plans d'édifices religieux anciens

et récents. Je n'ai malheureusement pas une documentation

suffisamment complète au sujet de ces derniers. Je

le regrette car nombreuses, et souvent très personnelles,
sont les églises construites dans le cours des vingt
dernières années.

Je commencerai par quelques considérations qui, selon

moi, sont un indispensable prélude à tout exposé où l'art
religieux est en cause et qui placent celui-ci dans son
véritable domaine.

L'art n'est pas nécessaire à l'église et ceux-là le savent,
les saints, dont la vie est une oraison et dont l'existence
est remplie par la vision surnaturelle. Aux yeux de tels

hommes, la cathédrale de Chartres et la chapelle élevée

dans le désert par le père de Foucault ont une égale

splendeur. Et l'humble crucifix, très misérable œuvre
d'art, devant lequel s'agenouillent les hommes de prières
revêt une infinie beauté spirituelle pour ceux qui, en

lui, ne voient que l'original. Quand, dans la vie intérieure,
Dieu se manifeste l'art, si noble soit-il, n'a pas à

intervenir. Autre chose le remplace.
Et cependant l'Eglise, qui connaît ses enfants, accorde

sa protection la plus bienveillante à ceux d'entre eux qui
pratiquent l'art. Elle sait que chez ceux qui ne sont pas
des saints, l'extériorisation des sentiments est nécessaire.

Elle sait que l'offrande de l'art est parmi les plus pures.
Elle l'accepte et s'en pare avec joie car elle sait encore

que le Maître a reçu l'hommage de la pécheresse qui
répandit des parfums précieux sur ses pieds. Mais, si

elle permet l'image évocatrice et le symbole, c'est à la
condition absolue qu'à sa liturgie tout reste soumis, qu'il
n'y ait pas place pour une autre vénération que la
surnaturelle, et que chez ceux qui œuvrent, les artistes et les

artisans, toute vanité soit proscrite. Et l'Eglise rappelle
que dans ces conditions seulement ont pu naître les

basiliques, objets d'une admiration pour laquelle toute
limite paraît vaine, et qu'il est bien certain que les mosaïques

de Ravennes ainsi que la sculpture et les vitraux
du XIIIe siècle, chefs-d'œuvre entre les chefs-d'œuvre,
ont été créés par d'humbles artistes qui n'avaient d'autre
ambition que celle de rester les ouvriers de leur foi.

Mais le XIXe siècle, siècle des libres-penseurs, si

1 Conférence faite, le 2 avril 1936, à la Section de Genève de la Société
suisse des ingénieurs et des architectes.

morne dans le domaine spirituel, a interrompu la
carrière magnifique de l'art chrétien. Les disciples des

philosophes n'ont pas été des artisans de beauté. Dans le

cœur des humains ils ont semé l'orgueil. Ils ont instauré
le culte de la banalité et de la laideur. Sous leur règne ont
réapparu les marchands du temple qui de l'œuvre de

dévotion ont fait un objet de mercantilisme.
Sommes-nous encore sous l'emprise de si ténébreuses

tendances et devons-nous abandonner toute espérance
d'une restauration de l'art chrétien Non, et peut-être
avons-nous franchi le seuil de temps nouveaux.

Depuis qu'a pris fin la grande guerre, des hommépisont
survenus pleins de vie et d'ardeur. Chrétiens et artistes,
souvent artistes d'abord, ils cherchent passionnément
leur voie. Ils veulent s'élever, être probes, être nobles et
faire de leur art une sorte de sacerdoce. Ils veulent travailler

à une œuvre très grande, très belle et de forme absolue.

Jeunes, ils ont sans doute lu Ruskin et Tolst<Èj mais
sont revenus à Pascal. Ils ont cherché à comprendre
saint Thomas et ont su que François d'Assise était un
grand poète. Par les cathédrales, ils ont compris les

beautés de la foi. La peinture religieuse et la musique
sacrée les ont ravis d'extase. Et ils savent que le sermon
sur la montagne est le plus beau des poèmes. Par la
mystique, ils sont venus à la religion. Et ce sont maintenant
le Christ et ses saints qu'ils sont avides de glorifier car
rien n'assouvira leur soif de beauté que l'exaltation, par
leur art, de thèmes religieux.

Autour d'eux s'est groupée une phalange. Une ardente
jeunesse s'enthousiasme dont chaque membre veut
apporter à la maison de Dieu sa participation. Faut-il
voir dans cet élan vers toute beauté dévolue à la foi un
réveil de l'âme simple et fervente du moyen âge

Pour une part on peut l'admettre car il est parmi ces

hommes des êtres admirables, artistes très complets,
fils très humbles de l'Eglise. Mais d'autres, nombreux,
n'ont pas la foi simple et parfaite, l'esprit d'abnégation,
la discipline dans l'œuvre qui firent si magnifiques les

hommes du XIIIe siècle. L'originalité, le désir de paraître,
le souci permanent d'être bien personnel ont souvent
troublé les sources les plus pures. La hantise de créer sur
des bases nouvelles remplace chez beaucoup le don de

l'expression. La sensibilité s'efface derrière la forme.

L'Eglise, pour ceux-là, n'est qu'un champ magnifique
ouvert à leur activité.

Or, nous l'avons vu, d'une telle parure d'art, l'Eglise
ne veut pas. Elle repousse les œuvres de ceux qui, par
elle, ne cherchent qu'à se manifester. Elle rejette
l'orgueil qui lui fit tant de mal et se refuse à nommer ses

enfants ceux qui viennent à elle en artistes seulement.
Elle ne veut pas les dons de dilettantes d'art et exige de

ceux qui dans la prière recherchent l'esthétique, et ne

comprennent le catholicisme qu'à travers des vitraux ou

pour avoir ouï un neume de plain-chant$ii'offrande très
humble de leur art à l'Eglise et le dépouillement complet
de leur individu. L'idéal du chrétien et le rêve de
l'artiste doivent se confondre. L'exécrable concept d'instau-



BULLETIN TECHNIQUE DE LA SUISSE ROMANDE 139

rer dans l'Eglise un temple de la beauté est de forme

païenne. Le respect dû à la Présence Réelle doit seul

imposer le cadre du tabernacle. En édifiant la maison de

Dieu, en la modelant dans ses moindres détails, tout
souci qui n'est pas piété, respect et harmonie doit être
écarté.

De nos jours, le qualificatif de « moderne » est assez

recherché. Il situe un artiste dans une atmosphère apparente

d'originalité. Il en fait un être qui semble averti des

tendances nouvelles sans que soit nécessaire la moindre
érudition. En outre, il convient parfaitement à ceux
« qui vivent leur vie ». Mais il perd toute apparence de

sens s'il est rapporté aux choses de l'Eglise. Et c'est ici
qu'il faut éviter l'équivoque.

L'art chrétien doit se renouveler et suivre, non une
mode, mais une évolution. Ceux qui de tout leur cœur
veulent donner à l'Eglise une parure nouvelle ne se mettent

pas en quête d'une pièce de musée et il se peut, d'une
façon, que leurs œuvres méritent d'être appelées modernes.

Mais cela est sans importance car c'est la volonté
seule de vouloir les faire telles qui en dénature l'esprit et
la facture. Les novateurs passés, dont les œuvres nous

restent, n'ont pas été des modernes dans le sens très

spécieux qu'aujourd'hui nous donnons à ce terme. Leur
but n'était pas de faire autre chose que leurs prédécesseurs

mais d'exprimer, envers l'Eglise, leurs sentiments

filiaux, dans la plus grande mesure de leur ferveur et

de leur art. Ils n'avaient cure d'être originaux. Avec un
génie plus ou moins grand, ils ont été les interprètes de

temps dont ils suivaient l'évolution. Ils n'ont pas recherché

l'individualisme qui est la marque très particulière
du modernisme. Leur art ne procédait pas de l'orgueil
mais de l'humble fierté et de la dévotion. Or, on peut
dire aujourd'hui, avec tristesse, qu'une élévation de la

pensée et de l'art comparable à ce que fut la sublime
envolée, gothique, venant à se produire, le terme « modernisme

» serait prononcé
Les hommes qui, maintenant, avec enthousiasme,

apportent à l'Eglise leur participation, peuvent être les

rénovateurs de l'art chrétien au XXe siècle. Mais ils
doivent comprendre qu'il ne peut s'agir ni d'improvisations

d'origine profane, contraires à l'esprit liturgique,
ni de coups de sonde hasardés à la recherche d'un style.
Ils doivent admettre que l'Eglise catholique, immuable
dans sa forme et dans sa liturgie, a pris son aspect
définitif avec les basiliques. Aucune considération se rattachant

à un aménagement plus rationnel, en apparence,
de la place disponible ou à l'emploi de matériaux
nouveaux, ne peut suffire pour faire accepter à des catholiques

des dispositions générales entièrement nouvelles.

Sur cette très importante question, répondant, il y a

quelques années, à une demande qui m'avait été faite,
j'écrivais ceci :

« Sommes-nous prêts à renoncer au plan crucial des

cathédrales, symbole du Christ en croix Pouvons-nous
concevoir le tabernacle à une place autre que celle figurant

le chef du Crucifié A l'élévation, l'élan de toutes

les âmes dans une même direction vers ce point où se

manifeste la Présence Réelle, ne nous impose-t-il pas la
forme profonde du plan de toute église Voudrions-nous

grouper ailleurs qu'autour du tabernacle et lui formant
son cadre, les autels de la Vierge et des Saints Non et
tant que l'âme chrétienne gardera sa ferveur et restera
attachée à une intangible Liturgie, aucune disposition
contraire ou même différente de celle-ci ne peut être
acceptée. »

L'église, en effet, dans sa forme temporelle, ne peut
prendre l'aspect d'une salle de réunion ou d'un
amphithéâtre. Hors même le symbolisme, qui créa le transept
et fixa le plan des grandes cathédrales d'après la croix
latine, il ne paraît pas possible de s'éloigner systématiquement

du plan basilical allongé avec nefs latérales.
Cela pour la raison que nous venons de donner et qui
peut être encore précisée en disant que l'autel doit être
placé devant les fidèles réunis et non pas parmi eux.
Sans doute y a-t-il, dans le passé, quelques exemples
remarquables d'édifices religieux où, dans la composition

du plan, la croix grecque a remplacé la croix latine.
Ils sont peu nombreux et il ne faut voir en eux que les

conséquences d'instructions précises données aux
constructeurs pour des raisons d'ordre mystique. Il est du
reste loisible de remarquer que, dans les plans ayant
pour base la croix grecque, la disposition du chœur et
celle du narthex ont été recherchées, dans toute la
mesure du possible, aux extrémités et dans le prolongement

de l'une des branches de la croix, de façon à créer
une nef dominante et à éloigner l'autel du centre de la
croix.

Parmi les nombreuses églises construites depuis un
quart de siècle, quelques-unes présentent également
des plans basés sur la croix grecque ou sur la forme
polygonale. Dans ce cas il faut considérer alors, croyons-
nous, que les constructeurs ont été mis en présence
d'obligations matérielles et ont dû édifier des églises aussi

vastes que possible sur des terrains, parfois compris entre
des mitoyens, ne permettant pas un développement du
plan en une direction rectiligne.

Non moins fondamental que la forme allongée du plan,
est l'élancement de la nef principale. Cette condition,
plus encore que l'autre, nous éloigne de la salle de
réunion de l'amphithéâtre. Libération des choses terrestres,

recherche de l'absolu, geste éperdu vers l'au-delà,
voilà ce qu'il faut voir dans l'extraordiisijjre élancement
des voûtes romanes et surtout gothiques. Quel contraste
entre le temple de l'antiquité, ramassé dans sa forme,
fortement attaché au sol, évoquant la force matérielle

que les Grecs prêtaient aux dieux de l'Olympe... et la

basilique du XIIIe siècle où tout est spiritualise Quel
admirable symbole se dégage, pour le chrétien, de cette
ascension de la pierre et quelle satisfaction pour l'artiste
de voir, en même temps, si justement établies des proportions

qui nous semblent d'autant plus parfaites que nous
paraissent évidents les principes qui les régissent

Si, dans la conception d'ensemble d'une église, cette



140 BULLETIN TECHNIQUE DE LA SUISSE ROMANDE

triple notion d'un plan allongé, d'un autel très surélevé

et d'une nef principale de proportions très élancées, est
bien admise, il nous paraît alors que l'esprit de

l'architecture et son ornementation sont d'autant plus aisés à

concevoir et à réaliser, que la liturgie, si elle apporte des

restrictions strictes à l'ordonnance dans l'église est,
d'autre part, dispensatrice d'idées et de thèmes
admirables qui furent, à travers les siècles, la source intarissable

où les plus grands artistes ont puisé leur inspiration.

Peu importe alors, dans de telles conditions, que
l'église d'aujourd'hui ou de demain comporte, ou non,
des réminiscences de styles éloignés ou proches. Au même

titre que celles qui furent érigées par des bénédictins de

génie elle aura cette dignité très respectueuse qui est

due à la maison de Dieu! Elle aura une beauté personnelle

et semblera vivante. Mieux, elle ne vieillira pas,
même quand l'usure des matériaux dont elle est faite
menacera d'entraîner sa ruine.

Vers ceux qui prennent à charge de rétablir une
tradition millénaire et de rénover, dans le cadre des directives

que nous venons sommairement d'indiquer, les arts
chrétiens de notre temps, sont tournés les regards,
bienveillants sans doute, mais parfois anxieux, de nombreux
fidèles. Car, malgré leur enthousiasme, la tâche des artistes

chrétiens est grande et difficile puisque devant lutter
contre ce qui demeure du déplorable style sulpicien, que
le mercantilisme créa au siècle dernier, ils ne doivent plus

compter, du moins dans une mesure égale à celle du

passé, sur la solidarité et la bonne volonté. Ils savent,
en effet, que le génie collectif qui fit les basiliques par
la collaboration de tous n'existant plus, ils ne peuvent
tenter que de petits regroupements régionaux. Ils sont

livrés à eux-mêmes, en proie à des difficultés financières

car l'argent, qui aime à s'afficher par des dons éclatants,

ne leur est pas toujours fourni pour de modestes

mais indispensables besognes. Et souvent ils ne sont
même pas consultés par les maîtres de l'ouvrage, par
ailleurs circonvenus... S'ils peuvent surmonter ces

difficultés, c'est contre le modernisme qu'ils doivent alors

lutter. Avec une extrême astuce, celui-ci leur souffle à

l'oreille : « Soyez donc modernes. Laissez-vous aller.
Tout ce qui est nouveau est bien. Et, malgré quelques
réactions, les foules béates finiront par vous suivre... ».

Contre cette voix insidieuse, les êtres les plus probes ont
peine à se défendre. Dans le remous actuel des idées,

ceux qui Wont pas une philosophie des choses de l'art
sont aisés à circonvenir. Par des exemples sophistiques,
choisis avec une habileté perfide, on cherche à les

convaincre que l'art des byzantins et des gothiques procède
du même esprit que celui de certains « modernistes ».

La naïveté pieuse et profonde des uns est assimilée à

l'outrance profane et irréfléchie des autres. Les mosaïques
des basiliques, les fresques qui nous sont conservées, la

sculpture des portails et des chapiteaux romains et gothiques

sont désignés comme preuves que l'art, orgueilleusement,

peut se manifester dans les églises sous toutes

ses formes, même sous celle, qui n'est pas la moindre,
de la caricature. L'équivoque voulue réside entièrement
dans ce rapprochement spécieux de deux mentalités
complètement différentes.

Si, ainsi que nous l'avons dit en débutant, nous avons
franchi le seuil de temps nouveaux, nous devons cependant,

malgré nombre d'erreurs et d'outrances, montrer
peut-être de la patience et faire preuve d'indulgence
envers le maître de l'ouvrage qui, souvent désemparé,

accepte toutes les innovations, et l'artiste qui, séduit par
l'ampleur, le volume et l'aisance relative du sujet à

traiter, a recours, dès ses premières recherches, à là
fantaisie. Le temps classera ces efforts et, à défaut d'un
style, nous rendra l'harmonie. Mais il faut l'y aider.
C'est par ce vœu que je termine ce bref aperçu.

A propos des vannes •papülon.
Quelque temps après la publication de nos articles des 3 et

17 mars 1934 dans le Bulletin technique de la Suisse romande,
on nous écrivait de source autorisée au sujet du calcul du
couple de tendance à fermeture de la lentille d'une vanne-
papillon :

« Suivant les méthodes employées, le résultat varie du
simple au quintuple. »

D'aussi sombres pronostics ne se sont, heureuppient, pas
réalisés. C'eût été quelque peu humiliant pour JsTscience de

l'ingénieur Que, dans la plupart des cas, des essais soient
nécessaires pour confirmer ou rectifier certains résultats
obtenus par des calculs, c'est ce que nous avons nous-même
dit. Mais que, dans l'état actuel de la technique — en particulier

de l'hydrodynamique appliquée — on puisse.s'attendre
à d'aussi grossiers écarts, cela est difficilement admissible.

Comme c'était à prévoir, nos articles du Bulletin technique

sur le calcul des vannes-papillon ont suscité quelque intérêt
dans les milieux techniques, et ont provoqué plusieurs études

et observations que nous allons passer rapidement en revue.
1° « Energia Elettrica 11, Milan,'octobre 1935. — L'auteur,

Dr ing. Claudio Marcello, écrit ce qui suit : « De bons résultats
ont été obtenus (avec les vannes-papillon) dans la plupart des

cas où l'on avait affaire à de basses pressions et à des diamètres

relativement petits, et l'on a cru pouvoir les appliquer
sans autre à de grands diamètres et à des pressions plus
élevées... Et c'est ainsi qu'avec la construction des grands
barrages, aussi bien en Amérique qu'en Europe, il s'est produit
successivement toute une série d'accidents de vannes-papillon
qui, par leur caractère de gravité, ont eu une profonde
répercussion dans l'application de ces organes ».

M. C. Marcello cite notre étude du «Bulletin technique»
du 22 décembre 1934, et utilise en partie nos graphiques du
coefficient k figurant dans l'expression Ç^* couple de tendance
à la fermeture. Il donne, en outre, quelques exemples intéressants

de vannes-papillon dans des installations modernes.
2° « Wasserkraft und Wasserwirtschaft », Munich, 16 novembre

1935. —¦ M. le Dr Othmar Schnyder fait un résumé de nos
articles et reproduit nos graphiques du coefficient k du couple
de tendance à la fermeture.

Au lieu de l'expression
Md kD* (hx — ht)

que nous avons admise pour la valeur du couple, dans laquelle
le coellieient k dépend des unités, il propose la forme :

Md <pSd


	Art chrétien et modernisme

