
Zeitschrift: Bulletin de la Société Vaudoise des Sciences Naturelles

Herausgeber: Société Vaudoise des Sciences Naturelles

Band: 54 (1921-1922)

Heft: 200

Artikel: Superstitions chinoises

Autor: Jacot-Guillarmod, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-270899

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-270899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULL. SOC. VAUD. SC. NAT. 54, 200 117

J. Jaeot Guillarmod. — Superstitions chinoises.

(Seance du 19 janvier 1921.)

J'ai eu l'occasion de voir, à Zi-Ka-Wei, près de Shangaï, en
automne 1919, l'orphelinat de T'ou-Se-We et en particulier le père
Henri Doré, qui, depuis trente ans, recueille et décrit les superstitions
chinoises qui ont cours dans les provinces de Kiang-Sou et de Ngan-
Hoei, voisines de Shanghaï, au nord du Yang-Tse-Kiang ou fleuve
Bleu et au sud du Shantoung.

Ces superstitions sont imprimées à T'ou-Se-We et richement illustrées

; elles forment actuellement une collection de 14 volumes et le

sujet est loin d'être épuisé. Le père Doré m'a fait voir plusieurs
centaines de planches en couleurs reproduites d'après les innombrables
images répandues dans ces deux provinces ; ces images sont comme
le miroir des connaissances religieuses de la Chine.

La Chine a trois religions : la plus ancienne est le Taoïsme qui a

été, 500 ans avant J.-C, codifié et épuré par Confucius ; puis le
Bouddhisme, venu des Indes par le Thibet. Actuellement ces trois
religions se sont si bien pénétrées les unes les autres que tout Chinois
est en réalité Confucéo-Taô-Bouddhiste. Ce n'est qu'au Thibet que
le Bouddhisme s'est conservé à peu près pur, grâce à Lhassa, sa

capitale, qui est plus spirituelle que temporelle.
A commencer par le dieu du ciel qui a un beau temple à Pékin

et qui est l'ancêtre primordial des empereurs, d'où le nom de Céleste-

Empire donné souvent à la Chine, presque tous les dieux sont des

esprits de personnages ayant vécu.
Les cérémonies comportent des processions ; les dieux sont portés

en grande pompe, avec accompagnement de musique, de pétards et
surtout de sacrifices. Il existe en outre un culte des ancêtres,
représentés par les tablettes et qui se passe en famille.

Le corps sacerdotal reconnaît l'autorité du « Maître du Ciel »

il comprend les ministres ou hommes des montagnes, qui vivent en
solitaires et les prêtres qui sont dans les villes et les villages.

Les superstitions chinoises sont innombrables ; il y en a pour
toutes les circonstances de la vie et de la mort. Déjà avant la nais-



118 BULLETIN DE LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DES SCIENCES NATURELLES

sance et même avant la conception, on sacrifie à la fameuse Koan
Yng Pousah pour obtenir des enfants ; elle a comme acolyte la
déesse de la postérité, celle qui donne des enfants, qui active
l'accouchement, et enfin celle de la fécondité ; puis viennent les pratiques
destinées à faciliter ou à activer l'accouchement, celles destinées à

sauvegarder la vie du jeune enfant, celles qui doivent lui aider à

passer sans encombre certaines périodes critiques jusqu'à sa seizième
année, après quoi il arrive bientôt à l'âge où il est en droit de songer
à se marier. Alors recommence une nouvelle série d'incantations en
vue de choisir une fiancée qui doit présenter toute une kyrielle de

signes favorables, car le moindre signe néfaste est un vice rédhibi-
toire. Puis les entremetteurs entrent en jeu, vont d'une famille à

l'autre, avec maints bons dîners à la clé, tirent des horoscopes,
consultent le calendrier impérial qui renferme tous les signes fastes et
néfastes qui ont trait au mariage, jusqu'à ce que l'on tombe d'accord

et que le mariage puisse avoir lieu. Alors surviennent les

innombrables cérémonies préparatoires, puis celles de la noce et enfin
celles qui règlent l'arrivée de la jeune mariée dans sa nouvelle
demeure, puis dans la chambre nuptiale, qui sont loin d'être
marquées au coin d'une farouche austérité.

Quant aux superstitions qui se rapportent à la maladie et à la
mort, elles sont encore, si possible, plus nombreuses et plus
compliquées que celles qui ont trait à la vie, car elles diffèrent du tout
au tout, suivant qu'il faut s'occuper de l'âme ou seulement du

corps. Puis l'enterrement terminé, c'est le culte des morts qui
intervient et chacun sait que les honneurs dus aux ancêtres forment
la base sur laquelle est échafaudée une bonne partie des pratiques
religieuses de la Chine.

La métempsycose joue aussi un grand rôle dans les superstitions

chinoises ; il cn existe plusieurs formes, suivant que le
défunt est mort de mort naturelle ou violente, ou que l'âme se

réincarne dans un autre être humain, un animal ou une plante.
Enfin, les pratiques qui se rattachent aux moindres événements

de la vie courante sont si nombreuses qu'elles feront le sujet d'une
autre conférence.



BULL. SOC. VAUD. SC. NAT. 54, 20Û 119

J. Jacot Guillarmod. — Superstitions chinoises (Suite).

(Séance du 18 juin 1921.)

Talismans, Porte-Bonheur, Amulettes-Suppliques.
Les talismans sont destinés à guérir les maladies ou à les

prévenir, à chasser les démons, à enrayer les épidémies, à contrecarrer

les mauvaises influences et en général à obtenir la protection

d'en haut contre les misères auxquelles les humains et leurs
biens sont en butte au cours de leur existence. Comme ces infortunes

sont sans nombre, on peut se faire une idée des spéculations
fructueuses auxquelles se livrent les bonzes appelés « tao-che »,

toujours à l'affût des bonnes aubaines que procure l'exploitation
de la bêtise humaine. L'usage des talismans est vieux comme le
taôisme lui-même. Au IIme siècle déjà, sous le règne de l'empereur
Choen-ti, existait un recueil de talismans, et le commerce de ces

objets était si lucratif que les bonzes étaient appelés couramment
« les voleurs de riz », parce que le prix d'une consultation était de

cinq boisseaux de riz.
Actuellement, le peuple se procure dans les pagodes des « tao-

che » les talismans qui sont ensuite placés dans la pièce principale
de l'habitation. On se prosterne devant ces objets et on leur offre
de l'encens pour conjurer le malheur. Ces talismans consistent en
morceaux de papier sur lesquels le « taoche » a imprimé en
vermillon, avec un sceau en bois de pêcher, des signes cabalistiques
enchevêtrés à plaisir. Les « tao-che » s'en vont aussi par les

campagnes et jusque dans les villes en vendant les produits de leur
curieuse industrie. Ajoutons cependant que tous les Chinois ne se

laissent pas duper ; il y a beaucoup de sceptiques, surtout parmi
les lettrés.

Les talismans guérisseurs sont les plus répandus. Chaque maladie
a son talisman particulier que l'on applique sur la partie du corps
affectée. Cela fait, on brûle le grimoire dont on recueille soigneusement

la cendre qu'on dissout dans du thé, du bouillon ou du vin
que le malade absorbe ou avec lequel on opère des frictions sur la
partie malade.



120 BULLETIN DE LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DES SCIENCES NATURELLES

D'autres fois, le talisman représente une personne malade ;

le bonze dessine sur l'image un grimoire indiquant le nom présumé
de la maladie ; après des incantations magiques, on se rend en grande
pompe dans un endroit désert où l'on brûle cette image qui est censée

représenter le double du malade sur lequel le bonze a fait passer
la maladie, tout comme le bouc émissaire de l'Ancien Testament.

Diseurs de bonne aventure. Physiognomie. Jeûneurs.

A côté des « tao-che », il existe une quantité innombrable de

diseurs de bonne aventure. On trouve dans l'histoire chinoise que
déjà sous le règne des Han occidentaux, vers 180 avant J.-C, un
célèbre diseur de bonne aventure exerçait son art à Si-Nan-Fou,
la capitale de Chen-Si. Dans les deux provinces dont nous nous

occupons, on se sert de deux recueils où sont consignés les six ou
huit caractères désignant l'année, le mois, le jour et l'heure de la
naissance de tout individu. De plus cinq caractères représentent
les cinq éléments chinois qui sont le bois, le feu, la terre, l'or et l'eau.
Ces cinq éléments ont de l'affinité les uns pour les autres, ou se détruisent

mutuellement : ainsi l'eau engendre le bois, le bois le feu, la
terre naît du feu et engendre l'or qui à son tour produit l'eau. Par
contre l'or détruit le bois, le bois détruit la terre qui anéantit l'eau,
l'eau détruit le feu et le feu à son tour détruit l'or. C'est en
confrontant les éléments désignés par les huit caractères de la naissance
d'un individu et en inspectant leurs affinités ou leurs oppositions
mutuelles, que les diseurs de bonne aventure se prononcent sur
l'avenir de tous ceux qui ont recours à eux.

Je ne citerai que pour mémoire la vogue dont jouit la
physiognomic, cette science qui consiste dans l'examen minutieux de la
structure des os, afin d'en déduire le faste et le néfaste, la fortune
ou la pauvreté, la longueur ou la brièveté de la vie, la perspective
d'avoir ou non une descendance. C'est un peu comme la chiromancie
chez nous, quoique, à vrai dire, cette dernière n'est qu'une partie
restreints de la physiognomic chinoise. Au surplus, tous les Chinois

n'ont pas une confiance absolue en la valeur de présages fondés

sur les apparences extérieures des individus et bien des auteurs
se sont appliqués à en démontrer l'inanité, l'empirisme ou le

charlatanisme.

L'usage universel de jouer à pile ou face pour trancher un cas
embarrassant se complique en Chine par le fait qu'on prend trois
sapèques et qu'on les jette par six fois à terre, de sorte qu'on peut
atteindre jusqu'à 64 arrangements différents.



J. JACOT GUILLARMOD SUPERSTITIONS CHINOISES 121

Un général chinois, sous la dynastie des Song, avait reçu la mission

de combattre un ennemi ; avant le combat, il prit une centaine
de sapèques et s'écria d'un ton suppliant : Si toutes ces sapèques,
en tombant à terre, marquent le côté face, que ce soit une preuve
de victoire Il jette alors ses sapèques et toutes avaient les caractères

tournés en haut. Officiers et soldats transportés de joie se

précipitent avec vaillance et remportent une victoire complète.
Après la bataille on s'aperçut que toutes les sapèques avaient des

caractères imprimés des deux côtés et qu'elles avaient été fondues

par le général lui-même, pour donner du cœur à son armée.
Comme la religion chinoise a emprunté la métempschycose au

bouddhisme, tout Chinois pratiquant devrait s'abstenir de manger
de la viande De là l'origine d'une société protectrice des animaux
qui s'efforce de racheter toutes les bêtes destinées à la boucherie
ou invalides, en les nourrissant jusqu'à leur dernier jour. Près de

Nan-King, on entretient dans une grande bonzerie un nombre
incalculable de rats qu'une cloche appelle au réfectoire, en même

temps que les prêtres ; ce sont de vrais rats d'église, gros et gras,
pour lesquels on prépare des tonnes de riz destinées à leur
approvisionnement. En échange, en temps d'épidémie de peste, ces rats
la propagent rapidement et copieusement.

C'est également à cette coutume que se rattache l'existence
d'une société de mangeurs d'herbes, appelés encore « Jeûneurs
perpétuels », qui sont censés faire maigre toute leur vie, en s'abs-
tenant de viande, du moins en dehors de leurs pagodes ; l'ail,
l'oignon et les condiments de haut goût sont également prohibés ;

il est vrai que rentrés chez eux et à l'abri des hautes murailles de
leurs sanctuaires, aux portes bien fermées, ils se rattrapent copieusement

et font bombance, comme leurs congénères d'Occident :

viandes, poissons et vins apparaissent sur leurs tables et l'étranger
admis à partager leurs repas est tout aussi bien soigné qu'à la
Grande-Chartreuse ou au Saint-Bernard.

IMPRIMERIES REUNIES S. A. LAUSANNE.




	Superstitions chinoises

