
Zeitschrift: Bulletin de la Société Neuchâteloise des Sciences Naturelles

Herausgeber: Société Neuchâteloise des Sciences Naturelles

Band: 128 (2005)

Artikel: Pharmacopée et médecine traditionnelles dans la péninsule de
Masoala

Autor: Wiederkehr, Serena / Thiébaut, Leslie / Callmander, Martin W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-89627

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-89627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN DE LA SOCIÉTÉ NEUCHATELOISE DES SCIENCES NATURELLES 128 : 5-21. 2005

PHARMACOPEE ET MEDECINE TRADITIONNELLES DANS
LA PÉNINSULE DE MASOALA

SERENA WIEDERKEHR, LESLIE THIÉBAUT, MARTIN W. CALLMANDER,
SÉBASTIEN WOHLHAUSER & PHILIPPE KUPFER

Université de Neuchâtel, Laboratoire de Botanique évolutive, Case Postale 2, 2007 Neuchâtel.

Mots-clés: Ethnobotanique, Madagascar, plantes médicinales, péninsule de Masoala,
pharmacopée traditionnelle, système socio-culturel.

Key-words: Ethnobotany, Madagascar, medicinal plants, Masoala peninsula, traditional
Pharmacopoeia, socio-cultural system.

Abstract
This article discusses several aspects of the traditional pharmacology of the inhabitants ofVinanivao and

outlying villages on the Masoala Peninsula in northeastern Madagascar. In taking the first step of an ethno-
botanical inventory of several species of current use, we examine the different types of knowledge linked
to medicinal plants. In effect, the plants commonly used by the population are not sufficient to cure all the

sicknesses, and since recovery is not possible as such, they try special therapeutics. These are able to heal
the diseases that are due to inadequate relations in the supernatural world, thanks to their ability for
communication with Razambe, the ancestors, and the Tsiny, the spirits. We note that to understand the medical

knowledge of the region, it is necessary to consider the uses ofplants analyzed in the socio-cultural context
in which they are used.

Résumé
Le présent article porte sur certains aspects de la pharmacopée traditionnelle des habitants de Vinanivao
et de quelques villages limitrophes dans la péninsule de Masoala au Nord-Est de Madagascar. En prenant
comme point de départ un inventaire ethnobotanique de quelques espèces d'usage courant, nous examinerons
les différents types de savoirs liés aux plantes médicinales. En effet, les plantes utilisées couramment par la

population ne suffisent pas à guérir tous les maux et lorsque la guérison n'est pas possible, des thérapeutes
spéciaux sont consultés. Ceux-ci sont aptes à soigner ces maladies qui sont le reflet d'un rapport inadéquat au
monde surnaturel et ceci, entre autre grâce à leur pouvoir de communication avec le monde des Razambe, les

ancêtres. Nous constaterons ainsi que, pour comprendre les savoirs médicaux de la région, il est nécessaire de

considérer les usages des plantes analysées dans le contexte socio-culturel dans lequel ils sont élaborés.

INTRODUCTION

L'étude porte sur l'utilisation des plantes médicinales dans la pharmacopée traditionnelle
des habitants de Vinanivao (péninsule de Masoala) (fig. 1) ainsi que la place que celles-



S. WIEDERKEHR et al.

ci occupent au sein de leur système
socioculturel. La recherche a été entreprise dans
le cadre d'un stage multidisciplinaire de six
semaines, organisé par l'Institut de Botanique

évolutive de l'Université de Neuchâtel,
auquel ont participé des étudiants malgaches

et suisses engagés dans des recherches
zoologiques, botaniques et ethnologiques.
L'équipe ethnobiologique (deux premières
auteurs) a travaillé principalement dans le
village de Vinanivao grâce à l'aide d'un
interprète natif de Diégo-Suarez et à la
collaboration de nombreux informateurs de la
région.

En établissant un catalogage des plantes
médicinales et de leurs emplois, notre but
était de mettre en évidence certains usages
et savoirs liés au monde végétal caractérisant
les habitants de cette région ainsi que de nous
intéresser au «système médical traditionnel».
Nous employons ici les termes de «médecine

traditionnelle» et de «pharmacopée
traditionnelle» pour indiquer les pratiques
et l'art médical inspirés par la culture locale.
Environ septante échantillons d'herbier avec
les données ethnobotaniques s'y rapportant
(préparation, prescription, usage, lieu de

récolte...) ont été récoltés. Afin de comprendre
les représentations et les pratiques liées

aux plantes médicinales, nous avons utilisé
des méthodes classiques des sciences
naturelles d'une part, et de l'ethnologie d'autre
part. Ces enquêtes ont permis de constater
qu'il existe différents types de connaissances

liées aux plantes médicinales, plusieurs
manières de soigner et divers guérisseurs
selon le type de maladie contractée.

Le milieu naturel

Les récoltes d'échantillons et les enquêtes
sur l'usage des plantes médicinales se sont
déroulées principalement dans le village
côtier de Vinanivao et dans quelques villages

proches: Tanambaohely, Andrambafohy
et Cap Masoala. Il s'agit de petits villages
isolés atteignables uniquement par quelques

Diego-Suarez#

\V>

VII -SU C:

je Masoala
Mahajanga

Vinanivao

: 7

loamasma

-? Antananarivo

V 8

Mananjajy

f* Fort Dauphin

Figure 1: Carte de Madagascar montrant les villes

principales, le site de la recherche (Vinanivao)
au sud-est de la péninsule de Masoala. La
distribution géographique de l'ethnie Betsimsaraka est

en grisé.

jours de marche depuis Cap-Est ou, si la

mer est propice, par bateau (fig. 2). Le
village de Vinanivao, où nous avons mené la

plus grande partie de la recherche, compte
environ 2'000 habitants et il est caractérisé

par des constructions en bois abritant
généralement une famille nucléaire et parfois une
famille élargie.

Toutes les localités dans lesquelles nous
avons mené les enquêtes sont situées dans

une mosaïque paysagère essentiellement
composée de forêts secondaires humides, de

cultures et de quelques pâturages. La majorité

des échantillons ont été récoltés dans les

villages, à proximité des maisons, ou dans



PHARMACOPÉE ET MÉDECINE TRADITIONNELLES DANS LA PÉNINSULE DE MASAOLA

les zones vertes présentes entre des groupes

de maisons. Seules quelques espèces

proviennent de la forêt secondaire plus
éloignée des villages. Nous avons observé que
les locaux ne s'aventurent pas volontiers
dans la forêt dense et ils préfèrent récolter

les espèces utiles dans les endroits plus
proches des villages1. Les plantes récoltées
sont donc principalement rudérales dont le

plus grand nombre sont des espèces
introduites naturalisées ainsi que quelques-unes
envahissantes pantropicales.

LE CONTEXTE HUMAIN

Les Betsimisaraka

Les habitants de la région se définissent
comme appartenant à l'ethnie2 des
Betsimisaraka qui signifie «les nombreux qui ne

se séparent pas». La région Betsimisaraka
s'étend le long de la côte orientale de Maha-

noro jusqu'à Sambava sur environ 72'000
km2 et comprend 1,6 millions d'habitants

(fig. 1). Traditionnellement les Betsimisaraka

vivaient en hameaux dispersés et

pratiquaient la culture sur brûlis. Aujourd'hui,
regroupés en villages, ils pratiquent également

une culture de rente basée essentiellement

sur la vanille, mais aussi sur le girofle,
le palmier à huile et d'autres espèces
vendues dans le commerce local (fig. 3). Ils
élèvent des poules, des canards et parfois
quelques zébus si la situation économique
de la famille le permet.

Différentes ethnies, un peuple

L'origine culturelle du peuple malgache
est restée longtemps une énigme historique

f

7. ¦-"''-'
4,) ' .¦*'¦ <

*
Y

:MtÈi

g. •

':*

Figure 2: Village côtier entre Cap-Est et Vinanivao. Le village isolé de Sahamalaza, atteignable uniquement

par bateau ou à pied, se trouve à 20 km au nord de Vinanivao.

* les notes infrapaginales sont regroupées à la fin de l'article à la page 17.



S. WIEDERKEHR et al.

¦^HfeY-YYYY

Figure 3: Séchage de vanille, l'une des espèces
cultivées représentant la plus importante ressource
du commerce local.

et ethnologique. La théorie dominante est

que l'île était déserte à l'époque préhistorique

et qu'elle a été ensuite peuplée lors
de différents flux migratoires. Le flux
originel venu d'Asie auquel se sont ajoutées
des migrations en provenance d'Afrique est
confirmé par des données palynologiques et
linguistiques. L'île est peuplée, en plus des

Malagasy, par d'autres groupes minoritaires

qui se sont installés suite à des vagues
migratoires ultérieures: Chinois, Comoriens,
Européens, Indo-pakistanais, Somaliens,
Mauriciens et Réunionnais. La population
malgache possède donc un indéniable double

héritage africain et asiatique. Cependant
aucune donnée n'a permis aux chercheurs
d'établir avec précision la séquence exacte
des flux migratoires ainsi que «les conditions

de leur fusion dans un ensemble
malgache» (Bloch, 1991: 429). Il est toutefois
possible d'affirmer que «tous les peuples
de Madagascar partagent actuellement une

culture qui représente une synthèse de ces
deux apports, l'un ou l'autre pouvant
prédominer selon les régions» (Bloch, 1991:
429).

Afin de mieux comprendre et de
mettre en contexte le travail effectué, il
est important de comprendre les «traits»
les plus caractéristiques de la culture
malgache, un «fond culturel» partagé par
la plupart des habitants. Il est évidemment
très difficile et délicat de vouloir donner
les caractéristiques générales d'une culture
surtout en considérant que cette dernière
n'est absolument pas figée dans le temps et
donc soumise à de perpétuels changements.

Le trait commun distinctif le plus évident
est constitué par la langue. Il existe différents

dialectes régionaux, mais la base de la
langue reste la même dans toute l'île; celle-
ci est d'origine austronésienne.

L'univers malgache est hiérarchisé et un
des principaux critères de cet ordonnancement

est le degré d'expérience: plus un
individu a de l'expérience - donc plus il est
âgé - plus il gagne de respect parce qu'il a

acquis un certain savoir-vivre. Le conseil
des anciens «Rayman-dReny» est ainsi
toujours pris en grande considération par les
membres de la communauté. Considérer
cette hiérarchisation permet aussi de mieux
comprendre l'importance du culte des ancêtres.

En effet, bien que la croyance traditionnelle

proclame l'existence d'un seul Dieu,
omniprésent et omnipotent portant le nom
d' «Andriamanitra» (le Bon, Sire) ou celui de

«Zanahary» (le Créateur), c'est plutôt vers
les ancêtres divinisés ou «Razana» que se

porteront les cultes. Les ancêtres sont ceux
qui ont précédé les vivants dans l'exercice du
travail de la terre, ils sont passés du monde
visible à celui invisible tout en restant
proches des membres de la famille restés sur
terre. C'est pour cette raison que la mort
est vue comme une naissance de l'individu
dans une nouvelle dimension. Les morts,
entrés dans le monde invisible, deviennent
des Razana et, se trouvant alors plus près
du Dieu Zanahary, ils peuvent plaider pour



PHARMACOPEE ET MEDECINE TRADITIONNELLES DANS LA PENINSULE DE MASAOLA

leurs proches. Les ancêtres peuvent non
seulement communiquer soit avec Zanahary ou
les esprits, soit avec certains vivants, mais ils
exercent également leur pouvoir à travers des
"ordres sacrés" qui s'accompagnent defady,
tabous ou interdits, qui dictent l'organisation
politique, culturelle, médicale de la famille
ou de la communauté.

Les fady jouent donc un rôle très important

pour les malgaches pour réguler la
façon avec laquelle ils doivent se comporter
au sein de la société, ils sont le reflet de
certaines normes sociales et de valeurs malgaches

qu'il faut respecter. Enfreindre unfady
équivaut à se rendre coupable envers les
ancêtres, ce qui peut comporter plusieurs
conséquences négatives tels que des
accidents, des maladies ou même la mort.

MÉTHODES D'ENQUÊTE

Pour l'approche ethnologique, nous avons
pratiqué l'observation participante c'est-à-
dire tenté de faire oublier le plus possible les
différences en partageant la vie quotidienne
des habitants pour essayer de comprendre
leur vision de l'univers et leur système de
valeur. Ce ne fut pas une tâche facile car
les étrangers blancs, les vazaha, sont
souvent observés avec un mélange d'intérêt,
de méfiance et de curiosité. Un autre grand
problème fut posé par la langue. Il est en
effet très ardu de s'intégrer sans pouvoir
communiquer. Notre bref séjour ne nous a
malheureusement pas permis d'apprendre
la langue et nous avons donc travaillé avec
l'aide d'un interprète: Monsieur Remy
provenant de Diégo-Suarez.

Nous avons procédé aussi à des enquêtes

avec des informateurs. Le plus souvent
ceux-ci étaient des connaissances de notre
interprète, de la femme qui nous hébergeait
ou des informateurs eux-mêmes. Nous
avons travaillé principalement avec trois
personnes: Joasimy (homme de 55 ans,
d'origine malgache, habitant de Vinanivao),
Kamaryhia (femme musulmane d'une
quarantaine d'années, avec des origines como-

riennes et indiennes, habitante de Vinanivao)

et Isabelle (femme de 47 ans, institutrice

dans le village de Masoala). Pendant
le séjour nous avons cependant rencontrée
d'autres habitants du village avec lesquels
nous avons discuté et collecté des informations

très importantes.
En ce qui concerne les méthodes des Sciences

naturelles, nous avons récolté les échantillons

de toutes les plantes qui nous ont été
montrées par les informateurs. Pour chaque
espèce, deux échantillons d'herbiers ont été
collectés et déposés par la suite à l'herbier d'
Antananarivo (TAN) ainsi qu'à l'Université
de Neuchâtel (NEU). Pour chaque récolte,
une fiche avec les informations botaniques
suivies par celles de caractère ethnobotanique

relatives à la préparation, la prescription,
le dosage et l'usage a été constituée. Pour
la récolte des plantes, nous avons laissé les
informateurs libres de nous montrer les plantes

qu'ils désiraient nous faire connaître. Ils
nous ont désigné les plantes les plus utilisées

par les habitants du village. Souvent d'autres
habitants leur indiquaient où trouver telle ou
telle plante ou encore leur expliquaient des
autres usages qu'ils ne connaissaient pas3.
Les parcours de collecte à la recherche de

plantes médicinales se transformaient
souvent en discussions très vastes, en des échanges

d'idées et d'opinions qui nous ont beaucoup

aidé à nous «plonger» dans la réalité
locale et à comprendre d'autres aspects du
système socio-culturel. Le choix de s'intéresser

uniquement aux plantes médicinales
n'a pas été fondé sur des critères utilitaristes
quant à la connaissance de la flore et de
l'environnement de la population étudiée, mais
il a été dicté principalement pour des raisons
de temps.

RÉSULTATS

Inventaire ethnobotanique et pharmacopée
dans la péninsule de Masoala

L'inventaire ethnobotanique consiste en
la récolte de plantes utiles, accompagnée de



S. WIEDERKEHR et al.

données concernant leur prescription, leur
préparation, les moments lors desquels elles
sont utilisées, les éventuels rituels dans
lesquelles elles pourraient prendre place. C'est
donc un catalogage de végétaux se rapportant

à certaines pratiques culturelles (Pour
un autre inventaire dans la péninsule, se
référer à Rama, 1998). Nous nous sommes
concentrés, dans le cadre de cette étude, sur
la récolte de plantes couramment utilisées
dans la médecine à usage domestique et
n'avons donc pas traité les espèces manipulées

par les spécialistes. Les végétaux récoltés

représentent une partie des plantes pouvant

êtres regroupées sous le terme générique

malgache aody. Ce terme comporte
plusieurs définitions et peut être traduit à

la fois par «fétiches, talismans, palladiums,
idoles, amulettes, charme, médication»
(Jaovelo-Dzao, 1996: 293). Nous nous
limiterons ici à la traduction de médication
que recouvre ce terme et au sens populaire
qui lui est donné, d'ailleurs le plus communément

retenu par les ethnologues.
Pendant les deux semaines d'enquête,

nous avons récolté 77 plantes avec les
données ethnobotaniques s'y rapportant. Ces
plantes représentent 44 familles et
comprennent 3 fougères, 6 monocotylédones
et 68 dicotylédones. Ces végétaux se
trouvaient dans des milieux anthropisés,
secondaires4, certains pouvaient être cultivés (ex:
Vapaza5 Carica papaya, Balsame6 Coleus
aromaticus) ou favorisés (ex: Akohofotsy7
Clerodendrum sp.). Cela explique que nombre

d'échantillons soient des espèces
introduites, pantropicales ou invasives. Seules
quelques plantes récoltées se trouvaient à

distance des villages8, mais toujours dans
des milieux secondaires où il pouvait y avoir
parfois des passages de certains habitants.

La reconnaissance de ces végétaux semble

se faire principalement selon des critères
végétatifs, les fruits et les fleurs n'étant que
ponctuellement présents. Lors du séjour,
rares étaient les plantes en fruits ou en fleurs
durant l'hiver austral. Il est possible que le
milieu ou l'emplacement des végétaux aient

un certain rôle dans la reconnaissance de
ceux-ci puisque l'emplacement des plantes

qui nous étaient désignées était souvent
connu auparavant et que parfois, quand un
informateur cherchait une plante spécifique,

il regardait seulement certains milieux
où cette plante était susceptible de pousser
et ne prenait même pas en considération les
autres.

Le goût et l'odeur sont des caractéristiques

importantes dans le diagnostic d'une
espèce et peuvent être associés à des plantes
qui soignent un même type de maladie. Par
exemple, les plantes qui ont un goût amer
soigneraient généralement les fiandry9.

Les remèdes désignés étaient destinés à

un spectre très large de maladies, les
principales étant des maux de ventres, diarrhées
et fiandry. On nous a également présenté
des remèdes destinés à soigner des plaies,
des piqûres d'insectes, l'anémie, des maux
de reins, etc..

Une même plante est généralement utilisée

à la fois pour les hommes et les femmes.
Cependant, nous constatons dans l'inventaire

un grand nombre de plantes employées
par les femmes uniquement et qui sont
principalement liées à la grossesse ou à
l'accouchement comme par exemple Vatrotroka10
(Tristemma mauritianum) ou Ohobe11 (Pte-
ridium aquilinum).

Certains végétaux sont employés
exclusivement pour les enfants tels que Tsikat-
sakatsa hely12 (Euphorbia thymifolia) ou
Masonamboagara13 (Abrus sp.) pour soigner
les fiandry. D'autres sont réservés uniquement

aux adultes ou demandent des dosages
plus faibles pour les jeunes patients.

Il est également intéressant de noter que
différents usages sont possibles pour une
même plante et qu'il existe divers remèdes

pour une même maladie. Pour être efficaces,

les végétaux demandent une préparation

particulière. Pour la majorité, celle-ci
consiste à les consommer sous forme
d'infusion. Nous pouvons citer comme autre
préparation Velonahan-Togno (Commelina
benghalensis) qui ne nécessite pas de prépa-

10



PHARMACOPEE ET MEDECINE TRADITIONNELLES DANS LA PENINSULE DE MASAOLA

ration particulière et où il suffit d'appliquer
l'exsudât autour des ongles lorsqu'on a des

puces de sable (l'un des principaux
désagréments des plages malgaches ou encore
Vonkiny (Rubiaceae) avec laquelle on se
fait des gargarismes après l'avoir bouilli et
y avoir ajouté du sel et ceci pour soigner les
plaies buccales (pour l'inventaire détaillé,
se référer à la table 1).

Pour un nombre restreint de végétaux,
seulement les dosages ont été indiqués et
étaient importants à respecter, mais
généralement ceux-ci ne semblaient pas avoir
grande importance. Toutes les préparations
sont utilisées jusqu'à ce que le malade soit
guéri. Dans les cas où, malgré les médications,

les symptômes persistent, le patient
ira consulter un spécialiste, car la maladie
sera alors attribuée a une origine surnaturelle

ou à un ensorcellement.

Savoir médicaux dans la péninsule de
Masoala

Nous partons du présupposé que l'utilisation

de plantes médicinales et la pratique
de la médecine ne peuvent être séparées
du cadre social, culturel et symbolique qui
fonde en partie leur efficacité. En effet,
pour certains types de maladie considérées
comme strictement physiques, les habitants

pratiquent l'automédication, alors que
pour des maladies ayant une origine liée
au monde surnaturel, les locaux préfèrent
s'adresser à des spécialistes, comme par
exemple, les mpsikidy ou les tromba.

Le choix de la cure dépend donc de l'étiologie

de la maladie et les deux types sont
liés à la vision du corps chez les malgaches,
qui distinguent le corps et non-corps (Man-
galaza, 1998: 205; Rakotomalala, 2002:
49). Dès que la maladie fait appel au non-
corps, au monde invisible, il est nécessaire
de se tourner vers les spécialistes capables
de comprendre l'origine du mal. Pour diverses

raisons nous n'avons pas pu identifier de
termes précis pour indiquer les deux différents

types de maladie, ce qui ne suppose

pas leur inexistence. Nous avons cependant
découvert que les mosavy sont des maladies
qui résultent d'un ensorcellement, alors
qu'un autre type de maladie provient du
manota qui indique le fait de transgresser
desfady.

En fonction de l'étiologie de la maladie
et du type du traitement qui en découle nous
avons distingué deux savoirs liés aux plantes

médicinales: des savoirs partagés que
nous appellerons «savoirs ordinaires» et des

savoirs plus spécialisés qui sont très souvent
accompagnés par des pouvoirs spécifiques,
les «pouvoirs extraordinaires».

Savoirs «ordinaires»

Nous qualifions ici de savoirs ordinaires,

les savoirs des «gens du commun» en
matière de thérapie et de plantes médicinales.

Ils consistent principalement en la
connaissance des remèdes végétaux employés
dans le cadre d'une médecine familiale ou
en automédication. On a recours à ce type
de connaissance lorsque l'origine de la
maladie est connue et lorsqu'elle est qualifiée

de «naturelle». Les informateurs ont en
effet expliqué qu'on «sent» généralement
lorsqu'une maladie possède des symptômes
communs ou lorsque les indices sont
particuliers et donc liés avec le monde invisible.

Les savoirs que nous appelons «ordinaires»

sont le résultat d'un apprentissage,
principalement familial. Le savoir circule
parmi les différents membres de la famille
et nous n'avons pas constaté de schéma très
défini quant à sa transmission. Il n'est pas
acquis patri- ou matrilinéairement et peut
être acquis indifféremment par un oncle
maternel, paternel, par un cousin ou des

grands-parents. Joasimy raconte par exemple

qu'il connaît les usages des plantes
grâce à son oncle paternel Biandrano qui les
connaît à la fois par son propre père lequel
l'avait appris grâce à son père. Kamaryhia,
quant à elle, nous révèle qu'elle détient ces
savoirs grâce à sa tante maternelle. Les usages

sont donc transmis de manière favorisée

11



S. WIEDERKEHR et al.

entre les hommes d'une côté et les femmes
de l'autre; ce qui est lié aussi à la conception
des maladies (vénériennes en particulier) et
du corps (homme et femme).

Selon les dires des résidents des villages,
c'est ce type d'apprentissage qui prévaut.
Cependant, lors des récoltes, nous nous
sommes rendus compte que cet apprentissage

se complétait d'un partage d'information

avec les habitants appartenant à
différentes familles, les informateurs demandant
facilement à leurs voisins un conseil sur une
utilisation de plante. Nous pouvons donc
affirmer que les savoirs médicaux sont enrichis

grâce aux conseils d'autres personnes
externes à la famille si besoin est.

En outre, tous les individus ne détiennent
pas le même niveau de savoirs; certaines
personnes, ou familles, sont en effet
connues pour avoir une meilleure connaissance
des plantes médicinales, qui peut découler,
par exemple, de l'interprétation de rêves ou
révélations des ancêtres.

Les savoirs ordinaires ne sont pas figés,
mais sont au contraire continuellement
sujets à des modifications et amplifiés soit
par des révélations des Razambe, soit par le

partage de savoirs entre familles.

Pouvoirs «extraordinaires»

En parallèle de ce système de guérison
par la médecine familiale, qui fait appel à
des savoirs ordinaires, il est possible d'aller

consulter des spécialistes. Les habitants
vont rendre visite à ces techniciens lorsque
l'automédication n'a pas contribué à la
guérison du patient ou pour des maux spécifiques

que celle-ci ne peut soigner.
Ces spécialistes ont des connaissances

qui ne se limitent pas à des savoirs
communs, elles se situent dans un registre plus
sacré. Ils ont un savoir qui se base sur ce
que nous qualifierons ici de pouvoirs «
extraordinaires». Ce sont des connaissances

qui ont une origine surnaturelle, qui
sont communiquées par le monde invisible.
Les spécialistes ont donc ceci d'important

qu'ils sont le lien entre les deux mondes,
visible et invisible, ce qui leur confère des

pouvoirs, non seulement en ce qui concerne
la guérison, mais également pour tout ce
qui concerne des prises de décisions et la
façon de se comporter en société. En effet,
comme énoncé auparavant, la cause d'une
maladie du non-corps est souvent attribuée
à l'infraction de certainsyaß(y ou à des

comportements qui auraient pu offenser la
communauté divino-ancestrale. Les thérapeutes
doués de «pouvoirs extraordinaires» n'ont
donc pas seulement une connaissance plus
approfondie des plantes médicinales, ils
ont également, du fait de leur relation avec
les deux mondes, la tâche de conseiller aux
autres comment se comporter de façon à ne
pas perturber l'harmonie du cosmos et ainsi
ne pas contracter de maladies ou subir des
accidents.

Nous allons ici nous pencher sur deux
types de spécialistes qui peuvent être
rencontrés dans la région, à savoir les mpsikidy
et les tromba. Nous nous sommes penchées
spécifiquement sur ceux-ci parce que la
majorité des gens rencontrés lors de notre
séjour avaient consulté au moins une fois
l'un d'eux. Leur rôle est donc essentiel dans
le système médical malgache. Bien que ces
deux spécialistes procèdent de façon différente

pour établir leur diagnostic et qu'ils
ont un lien avec le monde invisible qui ne
s'exprime pas de la même manière, nous
n'avons pas pu faire ressortir de critères qui
pousseraient un individu à aller consulter le
tromba plutôt que le mpsikidy et vice-versa.
Nous les considérerons donc ici comme une
alternative contextuelle lorsqu'une personne
a besoin d'un conseil dans ses relations avec
le monde invisible.

Sikidy ou divination

Le Mpsikidy, ou devin, est l'agent qui
opère le sikidy, art divinatoire. Cette
pratique vient des arabes, mais elle n'est pas
sans rapport avec des croyances et des

pratiques antérieures. Le terme sikidy lui-

12



PHARMACOPEE ET MEDECINE TRADITIONNELLES DANS LA PENINSULE DE MASAOLA

même vient de l'arabe «sichel» ou «shkill»
qui signifie «figure» produite dans le cadre
d'une pratique divinatoire (Jaovelo-Dzao,
1996; Decary, 1951). Le devin n'est pas
seulement lié à la thérapie; ce qui le caractérise

c'est qu'il représente un lien entre les
vivants et le monde surnaturel. Il arrive à

lire l'avenir, il peut déterminer ce qui est à

la source d'un mal, en quoi une personne a
fauté, a contrarié les ancêtres, les tsiny, les
esprits. On ne le consulte donc pas qu'en cas
de maladie, mais également pour d'autres
raisons comme pour fixer une date pour
un mariage ou un sacrifice, pour des soucis

d'argent, des projets de voyages, etc..
«En somme tout ce qui ressortit à l'échec:
maladies, malheurs, fautes, soupçons,
pressentiments, projets, peut être objet de

vérification auprès du devin ampisikidy» (Jao-
velo-Dzao, 1996).

Les maladies que traite ce spécialiste
ne sont jamais «naturelles», elles révèlent
un dysfonctionnement dans les relations
entre les vivants et les ancêtres, un mauvais

comportement: «La maladie se révèle
alors comme le prototype du mal qui altère
la relation harmonieuse entre l'homme et
la divinité, relation qui assure le bien-être
et le bonheur de l'homme» (Jaovelo-Dzao,
1996: 282).

Ce qui caractérise le mpsikidy est qu'il a
un savoir étendu quant au destin, vintana;
il sait l'interpréter et le traduire, ce qui lui
permet alors de penser le futur. Le vintana
nous a été traduit indistinctement par les
habitants de la péninsule par «ligne de vie»,
«destin», «caractère». Celui-ci se base sur
le jour, le moment de la naissance, ce qui
entraîne par la suite le caractère de la
personne, \esfady à respecter, une ligne de vie.
Certains exemples nous ont été donnés afin
d'illustrer cela:

«Si un enfant naît entre octobre et décembre,

il aura le cœur chaud, il sera dur et
nerveux. S'il naît entre mai et juillet, il aura le
cœur froid tranquille. S'il naît le matin il
se développe facilement et difficilement s'il
naît le soir»14.

«Les mardis et jeudis ne sont pas des

jours bons. Si un enfant naît ces jours il faut
aller voir le mpsikidy»15.

Les règles entraînées par son vintana
doivent être suivies. La transgression de
celles-ci entraîne des maladies et il faut alors
consulter le mpsikidy pour les traiter. Après
l'interprétation du sikidy et du vintana
du patient, il révélera non seulement les

remèdes, mais également les domaines où
celui-ci a fauté. Selon Jaovelo-Dzao (1996:
281), le sikidy peut être considéré comme
un «[...] langage social, rituel et religieux.
Ce langage symbolique exprime des attitudes

humaines fondamentales devant la vie,
et plus particulièrement, devant la difficulté
de la vie [...]».

Le déroulement d'une séance chez le
mpsikidy nous a été reporté comme suit par
différents informateurs. Ces propos n'ont
pas pu être vérifiés, la brièveté de notre
terrain ne nous permettant pas d'obtenir une
confiance assez grande pour nous laisser
assister à une séance. «Le mpsikidy prend
les graines de fruit, les pose sur la natte et les
mélange. Ensuite, il les dispose en rangées.
D'après l'arrangement, il arrive à voir des

signes et des symboles que celui qui vient
ne peut pas comprendre. Puis il conseille
des plantes et il dit si c'est quelqu'un qui
a donné la maladie et comment la guérir»

Le devin révèle donc l'expression du
mal. Pour le conjurer, il prescrit des remèdes

accompagnés d'incantations sans
lesquelles, selon nos informateurs, ils seraient
inefficaces. «La divination, dont l'agent et
le ministre principal sont l'ampisikidy,
s'interpose ainsi entre la volonté divine et le
mal en l'homme, comme une thérapie qui
est déjà une relation religieuse et une
religion, sans infirmer la valeur de la relation
thérapeutique. Mais ces relations ne
sauraient s'instaurer sans la médiation de la
société» (Jaovelo-Dzao, 1996: 281).

Le mpsikidy est donc bien plus qu'un
simple thérapeute. Il est éminemment lié
à la notion de destin (vintana): «Son rôle
est donc le suivant: il affranchit les effets

13



S. WIEDERKEHR et al.

d'un destin néfaste. Il favorise l'accomplissement

d'un destin puissant et lui retire sa
force» (Trautmann, 1940: 144).

Le Tromba

Le tromba est un phénomène qui se

rencontre sous des formes et des noms
différents sur toute l'île de Madagascar.
L'institution du tromba est fondée sur le
culte de possession par les esprits (tromba)
des rois et des princes mais aussi des
ancêtres. Le terme tromba peut prêter à

confusion car il renvoie à plusieurs niveaux
de savoir: le médium lui-même, l'esprit du
défunt incarné par ce médium ainsi que le
rituel de possession dans son ensemble. «Le
tromba est un rite caractérisé par un esprit
d'un défunt qui vient prendre possession,
pour un moment donné, du corps d'un
vivant. Le médium évoque son corps pour
laisser la place à un esprit, un génie et dicte
ensuite des ordres de différentes natures aux
personnes adhérant au rite»17.

Les cérémonies de possession se déroulent
dans un cadre spatiotemporel précis: avec des
décorations, des personnages, des couleurs
et des sons spécifiques. Le médium conduit
la cérémonie mais toutes les personnes
présentes doivent participer activement au
rituel. Le possédé, ou le médium, adopte le

comportement de la personne qui le possède:
leurs habits et leur comportement indiquent
le changement. La transe est perçue comme
l'espace-temps entre l'arrivée et le départ
de l'esprit. Le phénomène du tromba a été
étudié par plusieurs anthropologues. Parmi
eux, Ottino (1998) et Sharp (1996) l'ont
interprété comme une forme de contrôle
social; Althabe (1969) comme un culte de
contestation sociale; Jaovelo-Dzao (1996)
comme une forme de religion alors que
Mangalaza (1998) le voit comme une «voie
de connaissance».

La diversité de ces approches montre la
complexité du phénomène et démontre que
plusieurs grilles de lecture sont possibles.
Dans le cadre de notre travail, nous nous

intéressons au fait que le tromba, tout
comme le mpsikidy, constitue un pont entre
le monde visible et le monde invisible. Le
médium est donc l'intersection entre la
nature et la surnature. Les personnes qui
sont atteintes par des maladies non soigna-
bles grâce à l'automédication vont donc
bien souvent assister à un rite de tromba
afin de, non seulement connaître les plantes

qu'elles doivent utiliser, mais également
la manière de procéder pour la cure. Notre
bref séjour ne nous a pas permis d'assister à

une séance de tromba. Les descriptions que
nous reportons proviennent donc de différents

entretiens avec les informateurs ainsi
que du cours donné par M. Mangalaza qui a
effectué des études de terrain sur le tromba
au sein de la même ethnie, les Betsimisaraka.

«Art médical malgache» et «biomédecine»:
deux savoirs qui se rencontrent

A côté du «système médical» décrit
précédemment, nous avons rencontré une autre
alternative qui est la médecine «occidentale»

ou «biomédecine». Nous avons pu
constater que les habitants de la région ne
consultent que très peu le centre médical
qui est à leur disposition. Malgré la gratuité
des services offerts par cette médecine et la
proximité du village, les habitants ne font
que très rarement appel au médecin, comme
ce dernier nous l'a fait constater. D'après
lui, c'est principalement le manque
d'instruction qui fait que les gens ne vont pas
le consulter et continuent de se soigner par
les plantes. Il se plaint d'ailleurs qu'ainsi
les gens viennent le consulter trop tard, ce

qui ne contribue certainement pas à donner
confiance aux autres personnes susceptibles
de passer par ses services18.

Il est intéressant de se pencher brièvement
sur la cohabitation de ces deux types de
systèmes médicaux. La médecine «occidentale»
a été introduite à Madagascar en 1864 à
Antananarivo par les missionnaires britanniques.
Les malgaches ont été amenés à consulter ce

14



PHARMACOPEE ET MEDECINE TRADITIONNELLES DANS LA PENINSULE DE MASAOLA

nouveau type de spécialiste, parce que leur
médecine pouvait s'inscrire dans leurs
conceptions traditionnelles de la maladie.

Dans presque chaque village de la péninsule,

un médecin pratiquant la biomédecine
est présent: «[...] l'interdépendance des
deux éléments de l'être amène les malgaches

à accepter la cohabitation des deux
médecines, à les considérer comme
complémentaires» (Rakotomalala, 2002: 49).
Malgré la possibilité de cohabitation, les
malgaches se dirigeront principalement
vers la médecine «traditionnelle», tout du
moins dans la région de Masoala.

Cependant, le facteur le plus important
qui les retient de recourir à la médecine
occidentale est qu'elle ne fait pas appel à tout
un système de croyances qui leur est propre:
«Tromba mediums and others indigenous
healers are preferred by many oflocal
inhabitants over biomedically trained practitioners

because they have a clearer understanding

of indigenous conceptions of illness
and disorder. Unlike tromba mediums, for
exemple, clinicans do not comprehend or
embrace their patients' beliefs about the
relationships between the cosmos and the
social world» (Sharp, 1993: 4-5).

CONCLUSION

A partir d'une méthode très descriptive
qui consistait en la récolte de plantes
médicinales et de données sur leurs usages
concernant une partie de la flore utilisée dans la
péninsule, nous avons pu commencer à mettre

en évidence la complexité du système
médical malgache. L'inventaire a été un
point de départ pour des discussions autour
de la médecine ainsi que de la perception de
la maladie et de la nature qui découle
directement de la vision de l'univers malgache.

La pratique médicale ne se limite pas
uniquement à l'utilisation de plantes, mais
se rattache à un mode de pensée et d'action
dans le monde. Nous avons pu constater que
dans la région étudiée ainsi qu'à Madagascar

en général, il n'y pas une dichotomie

nature-culture, si caractéristique des sociétés

occidentales. Le monde malgache s'inscrit

en effet dans une sorte de continuum
entre le culturel et le naturel, où tous les
éléments font partie du même ensemble et
ne peuvent pas se dissocier l'un de l'autre.

Par le biais à la fois de notre interprète,
d'entretiens avec les habitants de la région
et de la récolte des échantillons d'herbier,
nous avons pu dégager deux différents
types de rapports au corps et à la maladie
qui se rattachent à deux types de connaissance.

D'une part le savoir commun,
ordinaire, source d'une médecine qui soigne le

corps et ses maux et qui est le résultat d'un
apprentissage. D'autre part, un savoir que
l'on a qualifié d'extraordinaire qui est dans
les mains de spécialistes et qui soignent
des maux en relation avec le non-corps, le
surnaturel, avec l'idée qu'une discordance
entre le monde visible et invisible se répercute

sur le corps. Ces spécialistes ont un
statut particulier du fait qu'ils font le lien
entre deux composantes fondamentales du
monde malgache: le visible et l'invisible, le
naturel et le surnaturel, le monde des morts
et des vivants.

Du point de vue de la dynamique des

savoirs, nous avons pu remarquer que les
connaissances concernant les plantes
médicinales sont en constant renouvellement. En
effet, le savoir s'acquérant principalement
dans la famille et n'étant pas identique
dans chacune, il est constamment alimenté
par de nouveaux remèdes partagés par des
voisins en cas de besoin. De plus, certains
liens avec le monde invisible permettent de
découvrir de nouvelles utilisations, comme
par exemple pour les familles profitant d'un
don de rêve. Dans la confrontation de cette
médecine avec la biomédecine occidentale,
nous avons pu remarquer qu'il n'y pas un
rejet de cette dernière du fait de sa
complémentarité à la conception du corps et de la
maladie. Cependant, celle-ci ne répond pas
à tous les types de maladies, notamment
celles qui nécessitent l'intervention d'un
tradithérapeute et qui ne se limitent pas à un

15



S. WIEDERKEHR et al.

disfonctionnement physique «naturel». La
médecine occidentale n'est donc pas prête à

se substituer à la médecine traditionnelle.
Pour conclure, nous aimerions relever

que cette courte recherche nous a mis face
à de nombreuses voies qui restent à explorer.

Du point de vue de l'inventaire, nous
nous sommes limités aux plantes se
rattachant à un usage commun et aux connaissances

d'un nombre d'individus limité. Les
connaissances n'étant pas les mêmes dans

chaque famille et selon les régions, notre
inventaire est loin d'être exhaustif. De plus,
nous n'avons pu avoir un accès personnel
à la médecine pratiquée par les tradithéra-
peutes, à leurs connaissances et pratiques.
Des entretiens plus approfondis avec les
différents acteurs de la médecine, patients,
spécialistes de médecine"traditionnelle"
ou occidentale, permettraient d'avoir une
vision plus globale de cet aspect.

Cette recherche, bien que partielle, a eu
le mérite de nous faire découvrir l'univers
et la cosmologie malgache, une autre vision
du monde, du corps, de la nature, de mettre

en pratique sur le terrain les méthodes
d'enquêtes et d'inventaire. Nous avons pu
constater qu'un fait culturel, entre autre
l'utilisation de plantes médicinales, ne peut
se détacher du contexte socioculturel dans
lequel il s'inscrit et fait sens.

REMERCIEMENTS

Les auteurs souhaitent exprimer leur
gratitude au Parc Botanique et Zoologique de
Tsimbazaza (PBZT) ainsi qu'à l'Association

Nationale pour la Gestion des Aires
Protégées (ANGAP) pour les autorisations
de recherche et de récolte. Nous tenons à

remercier notre interprète Remy ainsi que
nos principaux informateurs Isabelle, Joa-
simy et Kamaryhia. Le soutien permanent
de Mme Marie-Hélène à Vinanivao (et de

son large réseau de connaissances) a également

été un facteur de réussite. A Neuchâtel,

nous sommes reconnaissants à Monsieur
Christian Ghasarian pour la relecture du

manuscrit, à Ernest Fortis pour son assistance

technique et Jason Grant pour la
traduction du résumé. Nous tenons à remercier
l'ADAJE (Association des Amis du Jardin
de l'Ermitage) de son fidèle soutien financier

à nos recherches à Madagascar.
Finalement, nous sommes reconnaissants à tous
les étudiants qui ont participé à ce stage,
spécialement à Enzo Fuchs.

NOTES INFRAPAGINALES

1 Nous expliquerons les raisons de cette appréhension dans le

chapitre: Différentes ethnies, un peuple.
2 D'un point de vue terminologique, «ethnie», «tribu» et

«groupes» sont des termes très utilisés à Madagascar, mais les

différents auteurs qui ont effectué des recherches sur la grande île

ne s'accordent pas toujours leur définition ainsi que sur le nombre
d'ethmes présentes dans l'île. Certains chercheurs (Bloch, 1995;

Ottino, 1998; Sharp, 1996) problématisent même ces notions. La
brièveté de notre séjour ne nous ayant pas permis d'approfondir
les questions liées à l'ethnicité et à l'appartenance ethnique,
nous avons considéré préférable de présenter les caractéristiques
générales de la culture malgache plutôt que les «traits spécifiques»
des Betsimisaraka.

Nous verrons dans le chapitre concernant le «savoir ordinaire»
quelle importance ce partage d'infirmation revêt du fait que
la plupart de la transmission du savoir se fait généralement de

famille â famille

Les végétaux récoltés reflètent pour certains la végétation
des milieux secondaires. Certains sont des plantes introduites

{Lantana câmara) ou envahissantes {Emilia humifusa et Pteridium
aquilinum)
5 Cf Tab. 1. récolte numéro 12.09.2
6 Cf Tab. 1. récolte numéro 12.09.5
7

CfTab. 1. récolte numéro 12.09.1

Les récoltes 17.09.1-2 ont été effectuées dans des milieux
secondaires à une ou deux heures de marche des villages. Ces lieux
étant éloignés, et les plantes s'y trouvant n'étant pas fréquentes,
l'informateur en a récolté parfois pour les sécher et les conserver.

Le terme fiandry regroupe différentes maladies qui correspondent

pour la plupart du temps à des maladies vénériennes ou, plus
généralement, des maladies liées aux système urinaire et aux

organes génitaux. Il n'a cependant pas été possible d'obtenir de

la part de nos informateurs une description plus précise de ce que
recouvrait ce terme.
10

CfTab. 1. récolte numéro 12.09.11
1

CfTab. 1. récolte numéro 16.09.5

- CfTab. 1. récolte numéro 24.09.16

CfTab. 1. récolte numéro 16.09.6

Extrait d'entretien avec une mpsikidy à Tanambaohely

16



PHARMACOPEE ET MEDECINE TRADITIONNELLES DANS LA PENINSULE DE MASAOLA

Extrait d'entretien avec Marie-Hélène Vinanivao

Extrait d'entretien avec Raymond, un homme de 50 ans, à

Vinanivao. Le déroulement des séances a été vérifié auprès
d'autres informateurs et corrobore ce qui est décrit plus en détail
dans la littérature (Jaovelo-Dzao, 1996; Trautmann, 1940)

Mangalaza. Eugène -"Les voies de connaissance; l'exemple
du tromba à Madagascar"- Cours d'anthropologie régionale,
semestre d'hiver 2003. à l'Université de Neuchâtel

Entretien avec le médecin de Vinanivao réalisé le 10 septembre
2003

BIBLIOGRAPHIE

ALTHABE, G. 1969. Oppression etubérati on dans l'imaginaire. Les com m unautés viilageoises delà côte
orientale de Madagascar Maspero. Paris.

BLOCH, M. 1991. Madagascar. In: Dictionnaire de l'ethnologie et de l'anthropologie (dir. Bonté, P. &
Izard, M.). Quadrige /Presses Universitaires de France. Paris: 429-430.

BLOCH, M. 1995. Devenir le paysage: la clarté pour les Zafimaniry. In: Paysage au pluriel: pour une
ethnologie des paysages. Maison des Sciences de l'Homme. Paris: 89-102. (Ethnologie de la France ;
cahier 9).

DECARY, R. 1951. Mœurs et coutumes malgaches. Payot. Paris.

JAOVELO-DZAO, R. 1996. Mythes, rites et transes à Madagascar: angano, joro et tromba sakalava.
Ambozontany. Antananarivo & Karthala. Paris.

MANGALAZA, E. R. 1998. Vie et mort chez les Betsimisaraka de Madagascar. Essai d'anthropologie
philosophique. L'Harmattan. Paris.

OTTINO, P. 1998. Les champs de l'ancestralité à Madagascar. Karthala. ORSTOM. Paris.

RAKOTOMALALA, M. 2002. Transformations du politique et pluralité thérapeutique, dournal des

anthropologues 88-89: 41-52. Association française des anthropologues. Paris.

RAMA, M. 1998. Inventaire des plantes médicinales utilisées par la population de la presqu'île de
Masoala. Rapport PCDI, Masoala. CARE. Madagascar.

RIVIERE, C. 1999. Introduction à l'anthropologie. Hachette. Paris [1ère éd. 1995].

SHARP, L. A. 1996. The possessed and the dispossessed: spirits, identity and power in a Madagascar
migrant town. University ofCalifornia Press. Berkeley [1ère éd. 1993],

TRAUTMANN, R. 1940. La divination à la côte des esclaves et à Madagascar: le Vôdoû Fa, le Sikidy.
Libr. Larose Paris.

17



S. WIEDERKEHR et al.

Tableau 1 (annexe): Tableau synoptique des récoltes et utilisation des plantes médicinales. Dans la colonne
«Utilisation» nous avons indiqué les maladies qui sont traitées avec chaque espèce végétale. Lorsque le

nom de la maladie n'est pas suivi par une indication précise, il faut considérer que la plante médicinale apte
à la soigner est employée pour tout individu (nourrissons, enfants, femmes et hommes). Un trait oblique
entre une maladie et une autre signifie que l'espèce en question est utilisée pour soigner les deux, voire les

trois, mais dans ce cas avec des posologies différentes. (Les posologies peuvent être obtenues auprès des

auteurs sur requête).

itiquetle | Espèce j Famille Nom vernaculaire Prescription

12_09_01 Clerodendrum sp. Verbenaceae Akohofotsy
Maladies vénériennes

(Fiandry)

12_09_02 Carica papaya L. Caricaceae Vapaza/Mapaza
Maladies du foie
(Mararyaty)

12_09_03 Mimosa pudica L. Mimosaceae Rahami reny

Fiandry (surtout employé
pour les hommes mais
peut l'être également
pour les femmes)

12_09_04 Hibiscus surattensis L. Malvaceae Sakoana Nourrissons: toux (Satra)

12_09_05 Coleus aromaticus Benth. Lamiaceae Balsame
Perte de cheveux
(Nolo mihintsana)

12_09_06 Euphorbia hirta (L.) Millsp. Euphorbiaceae Tsikatsakatsabe Vemmes: fiandry?

12_09_07 Poupartia caffra
(Sond.) H.Perrier Anacardiaceae Sakoana Asthme (Sohika)

12_09_08 Lantana câmara L. Verbenaceae Fankatavy Akoho Fièvre et faiblesses (Sady
misy tazo nofanimaso)

12_09_09 Phyllanthus nummu-
lariaefolius Poir. Euphorbiaceae Ambani Vihy

Enfants: gonflement du
bas du ventre (Mave-
satra andilana)

12_09_10 Annona muricata L. Annonaceae Kinesy
Hypertension; ballonnements

lors de constipation

(Ambanytosidra)

12_09 11
Tristemma mauritia-
num J. F. Gmel. Melastomataceae Vatrotroka Femmes: hémorragie

post-accouchement

12_09_12 Clidemia hirta (L.) D. Don Melastomataceae Mabanky/Trotrobato
Maladie du foie
(Marary aty)

12_09_13 Commelina benghalensis L. Commelinaceae Velonahan-tono Puces de sable
(Angofo lanin-kaka)

12_09_14 Jatropha curcas L. Euphorbiaceae Valavelono
Plaies buccales,
aphtes (Fery)

12_09_15 Kalanchoe prolifera Hamet Crassulaceae Sodifafana Furoncles

12_09_16 Ficus lutea Vahl Moraceae Amontana Plaies avec trou
(Fery lahina)

12_09_17 Hibiscus iiliaceus L. Malvaceae Baro
Piqûres d'insectes:
abeilles, scorpions,
araignées,... (Vonton-draha)

12_09_18 Rubiaceae Vonkiny
Plaies buccales, aphtes
(Fery anatyvava)

12_09_I9 Xyloolaena cf. richardii
(Baili.) Baili. Sarcolaenaceae Voatsykody Asthme (Sohika); anémie

12_09_20 Paederia sp. Rubiaceae Vahy Vola Maux d'estomac (Vavony)

12_09_21 Buddleja sp. Buddlejaceae Longolongo Galle (Kizavo/Farasisà)

18



PHARMACOPEE ET MEDECINE TRADITIONNELLES DANS LA PENINSULE DE MASAOLA

12_09_22 Caesalpina bonducella
Plum. Ex Linn Caesalpiniaceae Vatolalaka Maux de ventre sans

diarrhée; fatigue

12_09_23 Rubiaceae Meankanjo
Fièvre et fatigue (Tazo et
Mamparary andilana)

12_09_24 Strychnos sp. Loganiaceae Vependela
Cancer (diagnostiqué par
un médecin)

13_09_01 Combretaceae Vololofotra-Tra Maux d'oreille (Sofina
marary mivoaka nana)

13_09_02 Harungana
madagascariensis Choisy

Clusiaceae Harongana
Anémie («manque de

sang») causée par un
brède Aopamambo

13_09_03
Burasaia madagascariensis
DC. Menispermaceae Amborasaha Bilharziose

13_09J)4 Rubiaceae Tsifube
Fiandry (urine
nauséabonde et jaune
foncé)

13_09_05 Aphloia theiformis (Vahl)
Benn. Aphloiaceae Ravimboafotsy

Femmes enceintes:
facilite l'accouchement;
déshydratation; maladies
vénériennes

13_09_06 Pittosporum viridiflorum
Sims Pittosporaceae Maimbovitsiky

Troubles de la vision;
asthme

13_09_07 Emilia humifusa DC. Asteraceae Siasia
Maux de poitrine, toux
(Mararytratra. sy sohika)

13_09_08 Ipomoea sp. Convolvulaceae Vahabe Douleurs aux articulations

13_09_09
Bakerella haronii (Scott.
Eli.) S. Balle

Loranthaceae Taintsafiotra
Furoncles: fait sortir le

pus

14_09_01
Hazunta modesta (Baker)
Pichon Apocynaceae j^ndrambavy Fohy Fiandry et constipation

14_09_02 Rubiaceae Vahamanintsy Ala Courbatures musculaires;
plaies qui grattent

14_09_03 Phyllarthron sp. Bignoniaceae Antoravina Fiandry (correspond à une
infection urinaire)

16_09_01 Piper sp. Piperaceae Betel Marron

Infection urinaire; peut
également être utilisé
comme reconstituant
après l'effort

16_09_02 Psidium cattleyanum Sabine Myrtaceae Rambo

Femmes lors de
l'accouchement: en cas
de fièvre, perte de sang ou
douleur au ventre (Lalavi)

16_09_03 Serige Dysenterie (Mangery Uo)

16_09_04 Senna occidentalis (L.) Link Caesalpiniaceae Voantsirokon' -Angniny
Maux de ventre
accompagnés de diarrhée
(Marary kibo mivalana)

16_09_05 Pteridium aquilinum (L.)
Kuhn Dennstaedtiaceae Ohobe

Femmes enceintes: toux
(Vehivary be kibo misatra)

16_09_06 Ahrus sp. Fabaceae Masonamboa Gara Enfants : fiandry

16_09_07 Macrotyloma axillare (E.
Mey.) Verde.

Fabaceae Teloraviny
Maux aux yeux (Marary
maso)

19



S. WIEDERKEHR et al.

16_09_08 Osmunda regalts L. Osmundaceae Anantsenko

Femmes: règles trop
longues, longues
hémorragies (Mandeha
llolava)

16_09_09
Tachtadenus carinatus
(Desr.) Griseb. Gentianaceae Kojejahiaka

Adultes: fatigue;
enfants: maux de ventres
accompagnés d'urine
nauséabonde (Marary
kibo)

16_09^10 Imperata cylindrica (L.) P.

Beauv.
Poaceae Tehiiïy Tétanos

16_09_11 Ipomoea pes-caprae (L.)
R. Br. Convolvulaceae Tsomany-Aranto

Rhumatismes
(Mangotsoka)

16_09_12 Psidium guajava L. Myrtaceae Gavo
Diarrhée (Marary kibo
mivalana)

16_09_13 Momordica charantia L. Cucurbitaceae Marogozy
Diarrhée (Marary kibo
mivalana)

17_09_01 Tacca sp. Taccaceae Tavolo Fiandry (pour"nettoyer
le pipi")

17_09_02 Piper cf. umbellatum L. Piperaceae Tongata

Soin des plaies et
blessures; on en fait
également des décoctions
lors de la circoncision

24_09_01 Desmodium sp. Fabaceae Takotsifotro

Femmes: rétention
placentaire
postaccouchement; employé
avec Fotsovogni (cf.
24.09.14)

24_09_02 Dodonaea viscosa Jacq. Sapindaceae Dingandingana
Infections gonococciques
(Solopiso); fatigue

24_09_03 Solanum nodiflorum Jacq. Solanaceae Anomansy/Anantsindra Anémie (Tsiampileo)

24_09_04 Ficus cocculifolia Baker Moraceae Voava Anémie (Tsiampileo)

24_09_05 Stachytarpheta jamaicensis
(L.) Vahl Verbenaceae Ahipotsy

Maux de reins
(Zavatra manamboatra
amanyanaty kibo ao)

24_09_06 Flagellaria indica L. Flagellariaceae Viko

Femmes après
l'accouchement: douleurs
aux jambes, vergetures,
fatigue (vehivavy be kibo
reradreraka); utilisé avec
Famahotra-Kanga (cf.
24.09.07)

24_09_07 Lygodium lanceolatum Desv. Schizeaceae Famahotra-Kanga

Femmes après
l'accouchement: douleurs
aux jambes, vergetures,
fatigue (vehivavy be kibo
reradreraka); utilisé avec
Viko (cf. 24.09.07)

24_09_08 Cyperus sp. Cyperaceae Tsimagnotro Entorses (Vadikozaira)

24_09_09 Brexiella sp. Celastraceae Maimboholatra Femmes enceintes: anémie

24_09_10 Bidens sp. Asteraceae Tsipolitra Hypotension

24_09_11
Tithonia diversifolia
(Hemsl.) A. Gray

Asteraceae Dokotera hely Diarrhée

24_09_12 Senna alata (L.) Roxb. Caesalpiniaceae Quatrepingle
Plaies du type galle
(Sahankö); maux
d'estomac

20



PHARMACOPEE ET MEDECEME TRADITIONNELLES DANS LA PENINSULE DE MASAOLA

24_09_13 Cajanus cajan (L.) Millsp. Fabaceae Antsotry
Femmes: hémorragie
post-accouchement

24_09_14 Ageratum conyzoides L. Asteraceae Fotsvoany

Femmes: rétention
placentaire
postaccouchement; employé
avec Takotsifotro(cî.
24.09.1)

24„09_15
Solanum anguivi Herb.
Lamb. Ex Dun.

Solanaceae Angivy
Cholestérol
Tsyampyrano)

24_09_16 Chamaesyce thymìfolia (L.)
Millsp. Euphorbiaceae Tsikatsaka hely Enfants: fiandry

24_09_17 fella asiatica (L.) Urb. Apiaceae Tatamovohitra Tarafo; otite

24_09_18 Ocimum sp. Lamiaceae Romba
Femmes: reconstituant
post-accouchement

24_09_19 Chenopodium amhrosioides
L. Chenopodiaceae Taimboronti-Loza Vers intestinaux

24_09_20 Lagenaria sp. Curcubitaccac Takotako Diarrhée

24_09_21
Catharanthus roseus (L.)
G.Don Apocynaceae

Pervenche De
Madagascar

24_09_22
Adenostemma cf. viscosum J.

R. Forst. Asteraceae Fanimby Fatagna
Enfants: maux de ventre
(Sorondrano)

25_09_01 Diodia sp. Rubiaceae Ambotonona
Enfants: maux aux reins
accompagnés de sang
dans l'urine (Fiandry)

25_09_02 Strychnos spinosa Lam. Loganiaceae Makoba Femmes: taches noires sur
le visage (Panda/Lazo)

:'_„¦! ,r Dianella ensifolia (L.) DC. Phormiaceae Rangazama : i-rhée

25_09_04 Indigofera sp. Fabaceae Engitry
Enfants: selles trop
fréquentes sans mal de
ventre (Tsimihampintay)

BULL. SOC. NEUCHÂTEL. SCI. NAT. 128 : 5-21. 2005
21


	Pharmacopée et médecine traditionnelles dans la péninsule de Masoala

