Zeitschrift: Bulletin de la Société Neuchateloise des Sciences Naturelles
Herausgeber: Société Neuchateloise des Sciences Naturelles
Band: 109 (1986)

Artikel: Science et philosophie complémentaires dans la connaissance
Autor: Bonsack, Francois
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-89265

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-89265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCIENCE ET PHILOSOPHIE
COMPLEMENTAIRES
DANS LA CONNAISSANCE*

par

FRANCOIS BONSACK

Dans cette conférence, j’essayerai de montrer d’une part que la philo-
sophie peut apporter quelque chose au scientifique, d’autre part que le
philosophe ne peut pas ignorer 'apport de la science.

A. Qu’est-ce que la philosophie en général et la philosophie des sciences
en particulier peuvent apporter aux scientifiques?

Beaucoup d’entre eux n’ont pas une trés bonne opinion de la philoso-
phie. Pour eux, c’est un bla-bla, un beau discours d’une généralité si
grande qu’il n’a pas de prise sur le monde. On y jongle avec des mots dont
le sens n’est pas bien défini, évoquant ici ou la des images, des intuitions
profondes — qui n’ont peut-étre que I'apparence de la profondeur. Bref,
le scientifique regrette le terrain solide de sa science, ou il se sent en prise
directe avec son objet. Et méme lorsqu’il a le goiit des idées générales, il
ne s’y aventure qu’avec une grande prudence, s’y sentant sur un terrain
peu solide, qui peut a tout instant se dérober sous ses pas.

Une analyse un peu plus précise de la différence de structure entre la
science et la philosophie permettra peut-étre de micux cerner le malaise du
scientifique vis-a-vis de la philosophie.

En gros, la science apparait comme un édifice commun, avec diverses
ailes dans lesquelles un grand nombre d’ouvriers travaillent: complétant,
ameliorant, corrigeant. Certes, il arrive qu’on démolisse une aile et qu'on
la reconstruise sur d’autres fondements, mais il s’agit toujours de la méme
aile et une grande partie des anciens résultats se retrouvent dans la
nouvelle, avec une meilleure approximation.

Au contraire en philosophie, chacun semble construire son propre
édifice, jalousement différent de tous les autres, et Ihistoire de la
philosophie apparait comme un cimetiére de doctrines plus ou moins

* Version légérement raccourcie de la conférence donnée le 6 mars 1985, & Neuchétel, sous le titre
«Activité scientifique et connaissance du monde», conférence qui cloturait le cycle « L’homme et son
univers».



— 162 —

contradictoires entre elles, parmi lesquelles chacun choisit ce pourquoi il
a une certaine sympathie, que ce soit un systéme total ou des €léments
empruntes ici ou la.

Pourquoi cette différence de structure? Je pense que c’est avant tout di
au fait qu’il y a, en science, des critéres de vérité solides, reconnus par tous
ou par presque tous, et qui permettent de tester si tel résultat meérite ou
non d’€tre accepté comme matériau de I’édifice commun. En philosophie,
un tel criteére fait défaut: ce qui est vrai pour I'un est faux pour 'autre;
comme dirait Pirandello: a chacun sa vérité.

Cette situation est-elle fatale, définitive? Ou peut-on espérer que la
situation de la philosophie va se rapprocher de celle de la science?

On ne peut pas répondre univoquement a cette question pour toute la
philosophie. Car celle-ci comprend de grands chapitres: métaphysique,
logique, théorie de la connaissance, €thique ou morale, esthétique, et,
selon les chapitres, le probléme se pose difféeremment.

Par exemple en esthétique, selon le dicton: les goiits et les couleurs ne
devraient pas étre matiére a controverse. Certains trouvent beau ce que
d’autres trouvent laid, et souvent le méme individu peut, par une longue
éducation, finir par trouver beau ce que d’abord il trouvait laid. Il faut
donc se méfier de ceux qui, en art, veulent émettre des jugements définitifs
sur ce qui est beau et ce qui ne I'est pas.

Qu’en est-il en éthique, et dans cette éthique collective qu’est la
politique ?

Ici, 1l faut faire une distinction rigoureuse entre le choix des buts, d’une
part, et d’autre part, la recherche des moyens propres a atteindre ces buts.

Premier probléme: choix des buts, des priorités, de ce a quoi on
attribuera de la valeur. Ce choix n’est bien siir pas arbitraire: chacun se
propose des buts conformes a sa nature, a ses gofits. Rien ne permet
cependant d’affirmer qu’il y ait ici une nature humaine universelle, valable
pour tous, et, par conséquent, des buts que chacun devra faire siens. Il
faut accepter un certain pluralisme des options éthiques, s’habituer a ce
que d’autres fassent des choix différents des notres et peut-€tre aussi
legitimes qu’eux, méme si nous ne les comprenons pas.

L’autre probleme est, une fois fixés les buts, de déterminer les moyens
propres a atteindre ces buts. Ici, puisque les liaisons entre moyens et buts
sont des liaisons de cause a effet, la science et avec elle ses critéres de vérité
reprennent en principe leurs droits: on peut vérifier si les moyens proposes
permettent ou non d’atteindre le but qu’on s’était fixé.

Jai dit «en principe » parce que les choses sont souvent beaucoup plus
compliquées: dans les actions humaines, tant de facteurs entrent en jeu
qu’il est parfois impossible d’attribuer a tel ou tel d’entre eux la responsa-
bilit¢ du succes ou de I’échec.

Enfin la possibilit¢ méme de la vie en commun, I’existence de la société
dont chacun profite imposent certaines contraintes aux libres choix des
individus: la collectivité peut et doit se défendre contre ceux qui, ayant
signé le «contrat social», pour parler avec Rousseau, ne le respectent pas
et adoptent des conduites qui, si elles étaient généralisées, rendraient toute
société impossible. La liberté de chacun a pour limite la liberté des autres.



— 163 —

On peut donc dire, avec des critéres de vérité analogues a ceux de la
science: si tu veux A, fais B et ne fais pas C, tel but secondaire ne me
semble pas compatible avec tel but primordial que tu déclares vouloir
poursuivre, telle conduite viole les régles sans lesquelles une société ne
peut pas fonctionner, alors que d’autre part tu veux profiter des avantages
que cette société te procure. Mais par contre on ne peut pas dire: tu dois
te donner tels buts derniers, ta nature humaine t'impose la poursuite de
tels buts universels.

De la logique, je ne dirai pas grand-chose, parce qu’elle a acquis un
statut analogue a celui des mathématiques: si I’on accepte les axiomes, les
prémisses et les régles de déduction, on doit admettre la conclusion. Ce
procédé apporte rigueur et certitude a l'intérieur du formalisme, mais
relégue bien des problémes dans la mise en forme des données et dans
I'interprétation des résultats. Il y a une grande sécurité a I'intérieur du
modele; il y en a moins dans I’adéquation du modele a ce qu’il est cense
représenter.

En théorie de la connaissance, peut-on arriver a un consensus sur le
vrai et le faux? On pourrait en douter: il y a les idéalistes et les réalistes,
les empiristes et les rationalistes, et ils n'ont jamais réussi a s’entendre.

Pourtant, je crois qu'au-dela de ces positions quelque peu caricatu-
rales, il est possible, dans un débat rationnel et dépassionné, de s’entendre
tres largement sur un certain nombre de points:

— sur le fait que la matieére premiere a partir de laquelle nous €laborons
notre connaissance du monde est I'information qui nous parvient par
les canaux de nos sens;

— sur I’analyse critique des perceptions de nos sens et sur la maniere dont
on peut pallier a leurs défaillances;

— sur l'insuffisance d’un réalisme naif, ou les choses nous seraient
données telles qu’elles sont en elles-mémes;

— sur les critéres qui permettent de distinguer le réel du réve, de I'illusion
ou de I'imagination;;

— sur la nécessité de distinguer les apparences de quelque chose de plus
profond et de plus constant;

— sur l'activité constructive de I’esprit dans le processus de la connais-
sance;

— peut-€tre méme sur le fait que permettre une prévision et donc une
action efficace est, pour une connaissance, un signe de validité sinon
méme de vérité.

Certes je ne prétends pas que tous les penseurs qui ont réflechi aux
problémes posés par la connaissance ont toujours explicitement souscrit a
tous ces points, mais qu’on peut, dans un débat rationnel, apporter en leur
faveur des arguments ayant assez de poids pour entrainer l’adhésion
d’esprits a la fois suffisamment compétents et non prévenus.

Cinquiéme chapitre de la philosophie: la métaphysique. Ici, il faudra
que je me batte sur deux fronts. D’abord contre les scientifiques, pour qui



— 164 —

le mot «meétaphysique» évoque quelque chose d’ésotérique et d’insaisis-
sable, le type méme d’une discipline uniquement verbale. Mais aussi
contre les philosophes, qui crieront au scientisme devant tout projet de
faire collaborer la science a I’établissement d’une métaphysique.

Je n’entrerai pas pour I'instant dans le vif de ce sujet, puisque je le
reprendrai dans la deuxiéme partie.

Il faut néanmoins que je dise ici ce que jentends par métaphysique:
pour moi, c’est I’étude des structures les plus fondamentales de notre
monde, de ce qu’on considére comme réel ou comme non réel, et le cadre
dans lequel se place ce réel: ’espace, le temps, la causalité, les lois, etc. Ce
sont certes des généralités, mais sur lesquelles on peut tout de méme dire
des choses précises, qui restreignent ’éventail de I’effectivement possible
(par rapport a ce qui serait a priori, logiquement possible, avant toute
connaissance de notre monde).

Ici encore, je crois possible un consensus sur une métaphysique trés
terre a terre, métaphysique que je reprendrai plus en détails dans la suite
de mon exposé.

Voild donc, fixé a grands traits, un cadre pour une philosophie dans
laquelle le scientifique ne devrait pas se sentir trop dépaysé, retrouvant des
critéres de vérité trés semblables a ceux auquels il est habitué. Le domaine
delimité est relativement restreint: il comprend la théorie de la connais-
sance, une métaphysique trés terre a terre et, dans le domaine de I’éthique,
uniquement ce qui concerne les moyens — les buts et les valeurs relevant
d’une autre juridiction.

Un second type de reproches peut étre fait, par les scientifiques, a la
philosophie: c’est, en gros, qu’elle ne sert a rien, que le scientifique qui s’y
intéresse n’en tire aucun profit pour son activité. Autrement dit, que la
philosophie est soit un luxe, soit une discipline académique qui se perpétue
en vase clos, le role des professeurs de philosophie étant de former
d’autres professeurs de philosophie.

Je reviendrai plus tard sur la légitimité de valeurs qui ne sont pas
exclusivement utilitaires. Pour I'instant, je voudrais montrer par quelques
exemples que la réflexion philosophique n’est pas, pour le savant, une
activité purement gratuite.

Un ouvrier qualifié peut avoir une grande expérience dans ses taches
habituelles et y réussir mieux que tout autre. Mais dés qu’il s’agira
d’innover, de sortir quelque peu des chemins battus, sa formation ne
suffira plus: il devra laisser place au technicien, a I'ingénieur ou méme, s’il
s’agit de domaines encore mal explorés, au physicien ou au chimiste.

Il y a de méme un partage du travail entre le physicien expérimentateur
et le physicien théoricien: dans des domaines ou la recherche peut se
poursuivre dans une voie déja tracée, I’expérimentateur peut se suffire a
lui-méme. De méme lorsqu’il s’agit de construire des appareils de mesure
et de détection en s’aidant de théories courantes.

Mais l'aide du théoricien devient précieuse, sinon indispensable dés
qu’il s’agit de mettre au point des expériences inédites, de rechercher quels
effets pourraient fournir les tests les plus nets pour choisir entre des



— 168 —

théories concurrentes ou pour orienter les nouvelles recherches. Loin de
moi 'idée de minimiser I'apport de ’expérimentateur, qui reste décisif,
mais on ne peut nier, méme dans le domaine de I'instrumentation, les
progres considérables qu’ont quelquefois permis des analyses théoriques:
qu’on songe par exemple a la théorie d’Abbe pour le microscope. Et qui
aurait eu l'idée d’utiliser les électrons pour augmenter le pouvoir de
résolution de ce méme microscope, si Louis de Broglie n’avait pas associé
a ces ¢lectrons une onde nettement plus courte que celle de la lumiére
visible ?

Bref, dés qu’on quitte les chemins battus, le connu, le déja au moins
partiellement exploré, on est conduit a recourir a un niveau de généralité
plus grand, a une théorie plus compréhensive, moins spécialisée.

N’en est-1l pas de méme pour le théoricien? Ne doit-1l pas lui aussi
quelquefois recourir & un niveau de plus grande généralité, ou il ne se situe
plus dans une théorie, mais au-dessus des théories, pour les comparer, les
juger, déterminer quelle direction de recherche est la plus prometteuse?

C’est un point que les scientifiques m’accorderont peut-étre volontiers,
mais ils ajouteront sans doute qu’ils n’ont pas besoin des philosophes pour
cela, que c’est un travail dont ils se chargent fort bien eux-mémes.

Je répondrai par un exemple tiré de I’histoire des sciences. Tout le
monde reconnait a Einstein la paternité de la Relativité restreinte. Ce que,
par contre, on sait moins, c’est que les outils mathématiques de cette
théorie étaient tout préts avant lui: Lorentz avait établi des formules pour
la contraction des regles et Poincaré avait reconnu en elles un groupe de
transformations analogue a celui des rotations de I’espace. Sur le plan
strictement technique, 'apport d’Einstein a donc été trés modeste, au
point que, dans son «Histoire des théories de I’éther et de I’électricité »,
Whittaker cite a4 peine Einstein a propos de la Relativité restreinte!

Einstein a révolutionné le probléme sur un autre plan: celui de
I'interpretation de ce formalisme. Il a pris au sérieux la constance de la
vitesse de la lumiere, qui n’était, pour Lorentz, qu’une apparence. Et la
contraction des régles, qui était, pour Lorentz, un effet physique réel
provoqué par le vent d’éther, il I’a réduite a un effet de perspective. Ces
modifications sont d’ordre beaucoup plus philosophique que proprement
scientifique, car les formules et les résultats expérimentaux prévus restent
les meémes. |

Pour opérer un tel changement de point de vue, il faut étre capable de
se detacher de celui auquel on est habitué, il faut pouvoir prendre
suffisamment de recul. Et c’est ici qu’une certaine culture philosophique
peut avoir son prix. Einstein reconnait, dans ses notes autobiographiques,
que la réflexion critique nécessaire a la mise en évidence de ce point central
a cte stimulée chez lui de fagon décisive en particulier par la lecture des
ceuvres philosophiques de David Hume et d’Ernst Mach, de ce méme
Mach qui, dans son «Histoire de la mécanique», avait, toujours selon
Einstein, ébranlé la foi dogmatique en la mécanique comme seule base
stre de toute la physique.

Méme si certains d’entre eux ont quelquefois soutenu des positions
extrémes qui ne résistent pas a un examen sérieux et approfondi (Descartes



— 166 —

a écrit dans le « Discours de la Méthode»: «On ne saurait rien imaginer
de si etrange et si peu croyable, qu’il n’ait été dit par quelqu'un des
philosophes»), il n’en reste pas moins que I’é¢tude des doctrines philo-
sophiques constitue une école salutaire pour acquérir une certaine sou-
plesse d’esprit et s’entrainer a considérer les choses d’un point de vue
inhabituel.

Mais la principale vertu d’une culture philosophique est peut-étre
qu’elle permet de prendre conscience de et par-la de relativiser sa propre
position philosophique, que celle-ci soit ou non explicite.

Car chacun a une position philosophique plus ou moins cohérente,
qu’elle soit suggerée par le langage ou qu’elle résulte d’un enseignement —
qui peut ne pas étre un enseignement de philosophie — ou d’une éduca-
tion. Tout homme porte en lui une image du monde, la plupart d’entre eux
ont eu l'occasion, ici ou la, de la critiquer, de l'affiner, soit par leur
expérience personnelle, soit parce qu’un maitre a rendu attentif a certaines
de ses insuffisances.

Le danger d’une position philosophique implicite et inconsciente, c’est
qu’elle n’est plus ressentie comme une position philosophique, qu’elle est
absolutisée, qu’elle est méme souvent, pour les scientifiques, intégrée a leur
science. Ainsi, par exemple, on enseignera la géométrie ou la physique en
y Integrant une position philosophique par rapport aux entités géomeé-
triques ou aux faits physiques. Et cette position philosophique sera infusée
aux eleves, aux étudiants en méme temps que le lait de la science; elle sera
prise par eux pour de la science, pour quelque chose qui fait intégralement
partie de la science.

Or cette position philosophique, cette doctrine préalable, pour parler
comme Gonseth, est loin d’étre innocente: elle détermine souvent 1’atti-
tude du savant, ce a quoi il s’intéresse, ce qu’il retient, ce qu’il croit ou ne
croit pas, ce qu’il trouve important ou secondaire, bref elle détermine tout
son systeme de jugements de valeur. Et ce systéme n’est pas sans consé-
quences: le savant va s’attacher a ce qu’il considére comme important; il
ne va pas perdre son temps sur ce qu’il considére comme accessoire,
comme dépourvu d’avenir ou sur ce qui répugne a son instinct scien-
tifique.

Jemprunterai ici encore un exemple a la Relativité: si Einstein s’est
particuliecrement illustré en théorie de la Relativité et a fort peu contribué
a la mécanique quantique, ce n’est pas parce qu’il était trop vieux, mais
parce qu’il avait le trés vif sentiment d’une réalité physique qui devait étre
la méme, quels que soient les moyens (en particulier le systéme de
reference) utilisés pour la décrire — ce qui le conduisait 4 imaginer des
théories qui satisfassent a ce principe de relativité. Il avait, au contraire,
le sentiment que la mécanique quantique ne remplit pas cette condition,
qu’elle décrit ce qu’on sait sur le systéme plutdt que le systéme lui-méme.
Autrement dit, que la description quantique d’un méme systéme varie
selon ce qu’on sait sur ce systéme, et ceci sans que le systéme ait lui-méme
varie.

Autre exemple: on peut se demander pourquoi Henri Poincaré, qui
etait 'un des esprits les plus aigus de son temps et qui tenait en main



— 167 —

toutes les cartes maitresses puisque c’est lui qui a introduit explicitement
le groupe de Lorentz, n’a pas découvert lui-méme la Relativité.

C’est que sa philosophie — ici explicite — ne le conduisait pas dans
cette direction. Poincaré estimait 1° qu'une théorie n’est pas plus vraie
qu'une autre, mais qu’on ’adopte par convention parce qu’elle est plus
commode; 2° que nous nous sommes tellement habitués a certaines struc-
tures, a certains schémas, a certaines formes qu’elles sont devenues pour
nous une sorte d’a priori; nous trouverons alors plus commode de
conserver ces anciens schemas, méme s’il faut dans certains cas quelques
artifices pour rétablir leur adéquation. Pour illustrer cette position, je vous
lirai trois citations de Poincaré:

Premicre citation, sur la forme que prennent pour lui les a priori:

Cela est possible, mais cela est difficile parce que nous avons a vaincre une
foule d’associations d’idées qui sont le fruit d’'une longue expérience person-
nelle et de 'expérience plus longue encore de la race. Sont-ce ces associations
(ou du moins celles d’entre elles que nous avons héritées de nos ancétres) qui
constituent cette forme a priori dont on nous dit que nous avons l'intuition
pure? (La science et I'hypothése (1906), p. 129).

Deuxieme citation, a propos du choix de la géométrie euclidienne
plutot que d’une géométrie non euclidienne :

L’expérience nous guide dans ce choix qu’elle ne nous impose pas; elle
nous fait reconnaitre non quelle est la géometrie la plus vraie, mais quelle est
la plus commode.

On remarquera que j’ai pu décrire les mondes fantaisistes que j’ai imaginés
plus haut sans cesser d’employer le langage de la géométrie ordinaire.

Et en effet, nous n’aurions pas a en changer si nous y étions transportes.

Des étres qui y feraient leur éducation trouveraient sans doute plus
commode de créer une géométrie différente de la notre, qui s’adapterait mieux
a leurs impressions. Quant a nous, en face des mémes impressions, il est certain
que nous trouverions plus commode de ne pas changer nos habitudes (La
science et I'hypothése (1906), p. 91).

Troisiéme citation, a propos de la Relativité elle-méme:

Quelle va étre notre position vis-a-vis de ces nouvelles conceptions? Allons-
nous étre forcés de modifier nos conclusions? Non certes: nous avions adopté
une convention, et nous disions que rien ne pourrait nous contraindre a
I’abandonner. Aujourd’hui, certains physiciens veulent adopter une convention
nouvelle. Ce n’est pas qu’ils y soient contraints; ils jugent cette convention
nouvelle plus commode, voila tout; et ceux qui ne sont pas de cet avis peuvent
legitimement conserver ’ancienne pour ne pas troubler leurs vieilles habitudes.
Je crois, entre nous, que c’est ce qu’ils feront encore longtemps (Derniéres
pensées (1913), p. 54).

Ces citations montrent clairement que la philosophie de Poincaré le
conduisait a rejeter la Relativité d’Einstein (ou ’on adopte un schéma qui
bouscule nos habitudes, mais dont la structure épouse mieux celle du réel)
au profit d’une théorie du type de celle de Lorentz (ou I'on conserve le
schéma habituel, au prix d’hypothéses ad hoc peu satisfaisantes), et que
méme si ’idée lui en était venue, il 'aurait bien vite écartée parce qu’elle
n’etait pas conforme a I'image qu’il se faisait d’une bonne théorie.



— 168 —

Une conception philosophique peut donc non seulement favoriser
I’éclosion d’une théorie; elle peut aussi, en interdisant certaines voies
considérées a tort comme stériles ou comme impraticables, faire obstacle
a la découverte de la bonne solution.

Ici encore on voit l'intérét que peuvent présenter la détection et
I’explicitation d’une position philosophique implicite dont on était prison-
nier; elles permettent sa relativisation, car on s’apergoit que ce qui
paraissait obligatoire, incontournable n’est en realité qu’une possibilite
entre d’autres parmi lesquelles se trouve peut-étre celle qui conduira au
dénouement.

Ces quelques exemples montrent que les scientifiques peuvent certes se
passer de I’aide des philosophes... a la condition qu’ils deviennent un peu
philosophes eux-mémes. Et serait-il raisonnable de supposer qu’ils peu-
vent tout réinventer, en repartant a zéro, ignorant superbement tout ceux
qui, avant eux, se sont penchés sur le probléme de la connaissance et en
ont débusqué bien des pieges? On me dira peut-étre que beaucoup de ce
qu’ils ont écrit est démodé, vu les gigantesques progres de la science. C’est
vrai. Mais certains textes trés anciens gardent toute leur actualité: méme
un lecteur moderne peut tirer profit de la lecture du dialogue Théététe de
Platon, consacré a la connaissance, et il y a des analogies frappantes entre
certaines phrases de Niels Bohr sur la mécanique quantique et la position
attribuée par Platon au sophiste Protagoras.

Jespére avoir ainsi montré I'importance d’une certaine culture philoso-
phique pour un scientifique, du moins lorsque celui-ci est amené a sortir
des chemins battus.

B. Quelle est inversement 'importance de la science pour le philosophe,
ou de quel secours peuvent étre les résultats acquis par la science pour
répondre a des questions d’ordre philosophique que tout un chacun,
méme s’il est scientifique, peut se poser?

Ici, il faut préalablement que j’expose quelques arguments contestant
I'importance de ces résultats scientifiques pour la philosophie.

Un premier type d’arguments soutient que la science ne nous permet
pas d’atteindre la vérité sur les choses, et que c’est un autre type de
réflexion qui permettra de nous en approcher.

Il y a d’abord un argument trés simple: on pourrait naivement penser
que, pour tester la vérité d’une connaissance, il suffira de la comparer a
son objet. Si je veux savoir s’il est vrai que les cerises mires sont rouges,
il faudrait que je puisse comparer ma connaissance aux proprictés de
I’objet en soi qu’est une cerise, et je pourrai alors savoir si la connaissance
que j’ai de la cerise est adequate ou non.

Mais il ne faut pas oublier que la cerise ne nous est donnée qu’a travers
les sensations qu’elle provoque en nous, que nous ne disposons pas de la
cerise elle-méme: nous ne pouvons donc pas comparer notre représenta-
tion de la cerise a la cerise en soi, mais par exemple des représentations
passées de cerise a notre représentation actuelle, ou notre concept de cerise
aux sensations que nous €prouvons en face d’une cerise.



— 169 —

Un exemple analogue parlera peut-étre mieux au scientifique. Com-
ment sait-on qu’une horloge est une bonne horloge? — En la comparant
avec une horloge plus précise qu’elle, a une horloge-étalon. — Mais
comment sait-on qu’une horloge-étalon est un bon étalon? On ne dispose
pas du temps lui-méme, auquel on pourrait comparer I’horloge, puisque le
temps ne nous est donné qu’a travers 'instrument qui le mesure. On ne
peut pas non plus prétendre qu’on a, par convention, déclaré étalon telle
horloge, sinon on ne comprendrait plus pourquoi on change quelquefois
d’étalon, pourquoi on abandonne un étalon pour un autre, dont on dit
qu’il est meilleur.

Il y a donc 1a une situation troublante: comment peut-il y avoir, au-
dela des étalons, un temps qui juge la qualité des étalons, puisque le temps
ne nous est donné qu’a travers les instruments qui le mesurent (et les
meilleurs d’entre eux, qui sont justement ces étalons)? De méme qu’on
peut se demander comment il peut y avoir, au-dela des sensations de
cerise, une cerise réelle qui juge la vérité de ces sensations, alors que la
cerise réelle ne nous est donnée qu’a travers les sensations que nous avons
d’elle.

Kant a prolonge cet argument en postulant que la raison pure ne nous
permettait d’atteindre que des phénoménes, c’est-a-dire des apparences, et
que c’est notre esprit qui impose a 'expérience des formes telles que
I'espace et le temps, ou des catégories telles que la causalité. Dans les
choses en soi, il n’y a rien de tout cela, elles sont inconnaissables et ce n’est
qu'indirectement que nous pouvons apprendre certaines choses sur elles.

Quels sont les arguments de Kant? Je ne peux ici les résumer que trés
brievement :

1° il montre que la raison pure aboutit 4 des antinomies, a des impasses
et ne peut donc pas nous donner du monde une image totalement
cohérente; '

2° 1l lui semble indispensable d’assurer la nécessité, I’'absolue certitude de
I’arithmétique, de la géométrie euclidienne et méme de la physique
newtonienne ainsi que de grands principes tels que «tout événement a
une cause». Or Dlexpérience ne peut pas nous donner d’absolues
certitudes. Si notre esprit ressent tout cela comme nécessaire, c’est
donc lui-méme qui doit 'avoir imposé a priori au monde;

3° cette stratification de la connaissance permettait a Kant d’imposer des
limites au savoir, réservant ainsi une marge a la croyance, a la loi
morale, a la liberté, a la finalité.

Ces quelques indications ne suffiront certainement pas a rendre. la
position de Kant a peu prés crédible. Mais je ne peux guére faire mieux
dans le temps qui m’est imparti.

Troisieme argument de ce type: la science a certes une valeur utilitaire,
c’est une technique, mais elle n’a pas de valeur de connaissance. Voici par
exemple comment Poincaré résume la position d’Edouard Le Roy:



— JH) —

La science n’est faite que de conventions, et c’est uniquement a cette
circonstance qu’elle doit son apparente certitude; les faits scientifiques et, a
fortiori, les lois sont ’ceuvre artificielle du savant; la science ne peut donc rien
nous apprendre de la vérite, elle ne peut nous servir que de reégle d’action (La
valeur de la science, p. 214).

Enfin, quatriéme argument qui vient du scientifique Werner Heisen-
berg: nos moyens d’investigation sont devenus si sophistiqués que ce que
nous rencontrons, ce que nous mesurons, ce n’est plus le monde, la nature,
mais quelque chose que nous avons déja profondément modifié, préparé,
quelque chose, somme toute, d’artificiel, de telle mani¢re que ’homme,
lorsqu’il observe la nature, ne rencontre finalement que lui-méme, la
nature lui renvoie en quelque sorte sa propre image, et 'autre coté du
miroir lui reste profondément mystérieux.

Un dernier type d’argument suit une autre voie: ce qui, pour 'homme,
est important, ce n’est pas la connaissance du monde mais la connaissance
de soi. Ce qui compte, ce n’est pas I'objet, mais le sujet; pour philosopher,
il ne faut pas regarder vers I'extérieur, mais vers l'intérieur.

De telle sorte que la philosophie devient une philosophie de la subjecti-
vité: on se penche sur les états d’ame, sur les sentiments que le sujet
eprouve face au monde, monde que la phénoménologie met entre paren-
theéses pour ne s’intéresser qu’a la maniere dont nous ’appréhendons.

Que répondre a ces arguments?

Si la science ne nous donne pas une connaissance vraie, alors qui
pourra nous en donner une meilleure? Comme le dit Poincaré avec
humour:

De ce qu’aucun peintre n’a pu faire un portrait tout a fait ressemblant,
devons-nous conclure que la meilleure peinture soit de ne pas peindre? Quand
un zoologiste disseque un animal, certainement il I« altére». Qui, en le disse-
quant, il se condamne a n’en jamais tout connaitre; mais en ne le disséquant
pas, il se condamnerait a n’en jamais rien connaitre, et par conséquent a n’en
jamais rien dire (La valeur de la science, p. 216).

Il faut s’entendre sur le sens du mot «vrai». Si je considére comme plus
vrai ce qui me satisfait mieux, ce qui correspond mieux a mes désirs
profonds, ce 4 quoi je donne plus volontiers une adhésion subjective
totale, alors oui, il peut y avoir un savoir plus vrai que la science.

Mais «vrai» s’oppose a «faux». Si I’on adopte la conception de la
vérité que je viens d’évoquer, tous ceux qui ne partagent pas mon intime
conviction sont dans I’erreur. Sans aucune possibilité d’arbitrage entre eux
et moi: a chacun sa vérité. Et ne nous souvenons-nous pas tous d’avoir été
une fois intimement convaincus de quelque chose dont aujourd’hui nous
sommes tout aussi intimement convaincus qu’elle était fausse?

Non, un critere de vérite digne de ce nom, qui ne pervertit pas le sens
habituel de la notion de vérité, doit recourir a une référence, a unec
instance d’arbitrage extérieure a I'individu.

Et existe-t-il, pour une connaissance, un signe de vérité plus probant
que le fait qu’elle permette une prévision juste, et donc une action
efficace? Pour citer Poincaré — encore lui:



— LIl —

Il n’y a pas moyen d’échapper a ce dilemme: ou bien la science ne permet
pas de prévoir, et alors elle est sans valeur comme régle d’action; ou bien elle
permet de prévoir de fagon plus ou moins imparfaite, et alors elle n’est pas sans
valeur comme moyen de connaissance (La valeur de la science, p. 220).

Cela ne signifie pas que toute régle momentanément efficace pour la
prédiction soit pour autant définitivement juste. Mais qu'un modéle du
monde qui conduirait réguliérement a des prévisions erronées ne mériterait
pas le qualificatif de vrai. Quant a ceux qui ne permettraient pas de
prévoir quoi que ce soit, ou qui permettraient de prévoir n’importe quoi,
comment leur accorder un poids de véritée?

Cela ne signifie pas non plus que nous devions accorder aux théories
scientifiques actuelles et aux conclusions qu’on peut en tirer pour notre
monde, une confiance aveugle, sans critique et sans recul. Il se peut fort
bien que se révele demain inexacte une partie de ce que nous affirmons sur
la base de ce que nous savons aujourd’hui. Mais c’est ce que nous pouvons
faire de mieux et il n’existe pas de raccourci permettant d’atteindre
d’emblée une connaissance assurée contre tout démenti futur.

Quant a 'argument de Heisenberg selon lequel ’homme ne rencontre
plus que lui-méme, peut-étre serait-il opportun de séparer ce qui concerne
les questions de ce qui concerne les réponses. Il est vrai que la maniére de
poser les questions a la nature devient de plus en plus complexe et
artificielle. Mais cela ne signifie pas pour autant que, une fois la question
posée, la nature ne soit pas «libre» de donner une réponse qui ne dépend
que d’elle, qui n’est plus le simple écho de la question. Le seul fait qu’il y
ait a priori plusieurs résultats possibles et que I’expérience n’en fournit
qu’un prouve suffisamment que, méme si la question perturbe le systéme
interroge, elle ne détermine pas la réponse et que celle-ci apporte donc
bien une information sur la nature.

Je n’en dirai pas plus et, en particulier, je ne me lancerai pas dans une
critique detaillée et technique de la position de Kant — je me bornerai a
dire qu’elle n’a jamais réussi a emporter mon adhésion: je n’arrive pas a
prendre au sérieux ce monde a deux étages, et il est difficile, lorsqu’on ne
ressent plus les jugements synthétiques a priori comme nécessaires, d’en-
trer dans une philosophie qui se donne précisément pour but d’expliciter
ce qu'on doit admettre pour que de tels jugements soient effectivement
necessaires. Ce qu’on peut pour le moins affirmer, c’est que sa philosophie
n’aiguillait pas la science sur une bonne voie: elle faisait un absolu de ce
a quoi il a finalement fallu renoncer, et les passages de Poincaré que j’ai
cités tout a ’heure a propos de la Relativité suggérent que son erreur aura
peut-€tre €té non son commodisme, mais I’excessive confiance qu'’il conti-
nuait d’accorder aux a prioris de Kant.

Je passeral maintenant au second type d’arguments, ceux qui touchent
a la priorité du sujet sur le monde, a la priorité de ’'approche subjective
sur 'approche objective.

Je ne conteste pas I'importance du sujet, de ses choix éthiques, de la
neécessité pour lui de prendre des décisions, de proposer des buts a son
action.



— L2 —

Mais '’homme est un étre ouvert, en constante interaction avec son
milieu et avec les autres hommes. Sous peine de graves échecs, il ne peut
pas prendre ses décisions dans un repli sur lui-méme, n’écoutant que ses
voix intérieures. Il doit tenir compte de son milieu, s’y adapter pour que
son action porte les fruits qu’il en attend. Il ne peut s’imposer qu’en
suivant la nature, il ne peut se protéger qu’en dépistant les dangers. Il
doit donc comprendre pour pouvoir se guider, se frayer le chemin de
sa vie.

Il y a plus. La curiosité a I’égard du monde n’est-elle pas, elle aussi, un
élément de la subjectivité? Parmi les désirs et les aspirations du sujet, n’y
a-t-1l pas aussi une soif de connaissance objective?

La plupart des conférences de ce cycle sur '« Homme et son univers»
ont attiré un public nombreux: j’y ai vu des gens assis sur toutes les
marches de I’escalier, et méme debout. Le 28 novembre 1984, nous étions
a ’Aula et, malgré cette précaution, il y avait toujours des gens assis sur
les marches et debout a I’entrée.

Venaient-ils compléter leur formation professionnelle, cherchaient-ils
des regles d’action?

— Non, ils venaient, pour autant que je peux en juger, parce que, en
tant que sujets, ils s’intéressent & I’'univers et a la position de ’homme dans
cet univers. Leur intérét n’était pas d’ordre utilitaire, mais d’ordre philoso-
phique, je dirais méme métaphysique. Ce que la science permet de dire sur
'origine et ’évolution de I"univers, sur le systéme solaire, sur I’éventualité
d’autres civilisations et sur les contacts que nous pourrions ou non avoir
un jour avec eux, sur histoire de I’espéce humaine et de ses ancétres, sur
la possibilité de reproduire, a ’aide des ordinateurs, une partie au moins
de nos opérations mentales, tout cela nous aide a nous situer, comme le
dit le théme général du cycle, en tant qu’hommes dans notre univers.

Pourquoi n’y aurait-il pas, a c6té d’une culture littéraire ou artistique,
une culture scientifique? Pourquoi science et humanisme devraient-ils
s’opposer, pourquoi ne pourrait-il pas y avoir un humanisme scientifique?

Qui peut sérieusement contester que le passage d’un systéme géocen- -
trique 4 un systéme héliocentrique, puis 4 un systéme dépourvu de tout
centre ait eu une influence décisive sur la maniére dont nous ressentons
notre présence dans le monde, sur notre maniére d’étre au monde? Or,
dans cette relation entre ’homme et 'univers, ce n’est pas I’homme qui a
primairement changé, c’est la science et I'image que celle-ci donne de
I'univers, image qui a secondairement retenti sur ses modes de pensée.

L’intégration progressive de la matiére organique a la matiére inorga-
nique, la compréhension toujours plus intime des mécanismes de la
génétique, de I’évolution, de la synthése des différents corps organiques
dans la cellule ont poussé dans le méme sens: ’homme a été dépossédé de
sa place d’étre a part de la nature, il a été en quelque sorte banalisé. La
biologie a aussi montré que, sous I’apparente simplicité et immédiateté des
phénomenes vitaux se cachent des mécanismes physicochimiques d’une
effroyable complexité, qui font de la vie un phénoméne extrémement
pointu, un défi permanent aux innombrables causes de désorganisation et
de carences diverses. La vie n’est plus un second mode de I’étre, coexistant



= L8 —

a celui de la matiere inanimée et aussi €lémentaire que lui. Cela aussi, c’est
devenu un élément important de notre situation dans 'univers.

Il faudrait ajouter ce que j’ai appelé tout a ’heure une métaphysique
rudimentaire: on peut se poser des questions sur ce que sont ’espace et le
temps, en quoi ils sont liés et en quoi ils se distinguent, ce qui caractérise
les phénomeénes irréversibles par rapport aux phénomeénes réversibles, quel
role les premiers jouent dans I'univers et dans notre action. On peut
étudier la structure des lois de la nature, les relations de la causalité avec
le cadre spatiotemporel, se demander si la finalité est ou non compatible
avec la causalité: a propos de toutes ces questions, ce qu’ont apporté
différentes sciences est capital: la thermodynamique a éclairé la nature des
processus irréversibles, la Relativité a montré une certaine liaison entre
I’espace et le temps, le principe d’action de proche en proche, qui relie la
causalité au cadre spatiotemporel, a eu bien des vicissitudes, étant tour a
tour violé puis rétabli par les différentes théories qui se sont succédées,
pour ne pas parler de la mécanique, qui a véritablement dominé le mode
de pensée de la science pendant plus de deux siecles.

Comment pourrait-on feindre que tout ceci n’a eu aucun retentisse-
ment sur notre paysage philosophique et qu’on peut toujours penser, sur
ces sujets, comme pensait Aristote?

Bref, s’il est bien vrai que le scientifique ne peut pas enticrement se
passer de la philosophie, I'inverse n’en est pas moins vrai: méme si elle
veut se concentrer sur le sujet, la réflexion philosophique est inévitable-
ment renvoyée au monde et a I'image de celui-ci que la science a contribué
a réveler.

Il est temps de conclure. Ce que je voudrais que vous reteniez de cette
conférence, c’est 'idée que science et philosophie, méme si elles ressortis-
sent a deux facultés différentes, ne peuvent qu’apprendre 'une de l'autre
et que toute tentative pour tracer, entre ces deux domaines du savoir, une
barriére rendant les échanges difficiles, sinon impossibles, les condamne-
rait I'une et 'autre a un appauvrissement et peut-étre méme a une relative
stérilite.




	Science et philosophie complémentaires dans la connaissance

