Zeitschrift: Bulletin de la Société Neuchateloise des Sciences Naturelles
Herausgeber: Société Neuchateloise des Sciences Naturelles
Band: 72 (1949)

Artikel: Croissants lunaires des stations de I'age du bronze et religions
primitives de l'asie antérieure

Autor: Delachaux, Théodore

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-88797

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-88797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CROISSANTS LUNAIRES DES STATIONS
DE I’AGE DU BRONZE ET
RELIGIONS PRIMITIVES DE L’ASIE ANTERIEURE

par
THEODORE DELACHAUX

AVEC 16 FIGURES!

Peu d’objets ont donné lieu a autant de discussions et de contro-
verses que ces croissants d’argile, trouvés dans nos stations lacustres,
et si nous nous aventurons, 3 notre tour, a prendre position dans ce
débat, c’est que nous pensons apporter quelques faits nouveaux,
capables d’appuyer une opinion qui n’est pas nouvelle en soi, mais
que nous voudrions soutenir et préciser au détriment d’autres qui ont
été acceptées par un grand nombre de préhistoriens.

Nous devons un travail d’ensemble de la question depuis ses origines
a M. le professeur Otto TscrumI, de Berne, travail excellent, paru en
1912, dont la premiére partie est un apercu historique trés complet,
tandis que la seconde donne la description des piéces du Musée de Berne.

En 1858 le D* Ferdinand KELLER, de Zurich, le pére des études
sur les palafittes, annonca dans le 2¢ rapport la présence, dans la collec-
tion du DT ScawaAB, 4 Bienne, de deux douzaines de croissants lunaires
qu’il nommait Mondbilder. 11 voyait dans ces curieux objets, ainsi que
dans ceux découverts quelques années auparavant dans une station
terrestre du canton de Zurich et qui étaient sculptés dans de la pierre,
des objets ayant trait au culte de la lune. Il appuyait cette maniére
de voir par la figuration de la lune sur des monnaies gauloises, d’autre
part sur un passage de PLINE au sujet des Druides.

En 1873 surgit une nouvelle interprétation de ’emploi de ces objets,
interprétation empruntée & I’ethnographie. L’idée lancée par PERRIN
dans la Revue savoisienne trouva en DESOR un fougueux propagateur.
L’idée d’objet de culte n’avait-elle pas été choisie parce qu’on n’assi-
gnait aucun emploi utile? Puisqu’on trouvait un paralléele dans les
chevets employés de nos jours par beaucoup de peuples sauvages, il
était tout naturel d’adopter cette fagon de voir. Les chevets ou oreil-
lers de bois étaient en usage dans le monde entier et on les trouvait
déja chez les anciens Egyptiens. PERRIN en excluait cependant toutes
les pidces qui étaient trop petites ou dont la base était trop faible.

1 Conférence faite A la Société neuchateloise des Sciences naturelles, le 12 décembre 1947.



— 92

L’école italienne accepta complétement son idée, répandue par DEsoR.

Cependant le D* V. Gross, de La Neuveville, revint a la premiére
idée émise par KELLER pour ne voir dans les croissants autre chose
que des talismans protecteurs, et G. de BONSTETTEN, en 1883, exami-
nant le matériel du Musée de Berne, crut reconnaitre d’une part dans
certaines piéces le sommet d’une téte de Taureau aux cornes courtes et
trapues, de I'autre des objets moins bien imités, représentations plus
maladroites peut-étre de la méme idée. BONSTETTEN y voyait des
objets symboliques d’un culte oriental voué au Taureau et a la Vache,
divinités cornues dont les derniers vestiges se retrouvent dans ces
crines de beeufs que les paysans de la Savoie, de I'Italie et de la Suisse
placent encore aujourd’hui au-dessus de la porte de leurs étables pour
protéger le bétail contre les maléfices et le mauvais ceil.

En 1888, on découvrit une station terrestre au sud du lac Balaton,
en Hongrie. Il s’y trouvait des objets semblables & nos croissants. Mais
une nouvelle interprétation vit le jour ; on était en présence de chenets
de foyer! On trouva dans la contrée, chez les habitants actuels, des
objets similaires servant encore présentement de chenets !

Nouvelle complication... A Oedenburg, des fouilles mirent au jour
des croissants d’argile datant du premier 4ge du fer et dont les cornes
se terminent en tétes de Béliers ou de Taureaux. Otto MULLER proposa
alors d’appeler ces objets des idoles lunaires, eu égard aux tétes
d’animaux.

PARIBENI, en 1904, jeta un jour tout nouveau en émettant I'idée
que ces croissants n’étaient autre chose que des cornes de consécration,
telles que celles décrites par Arthur J. EvAns pour les stations pré-
historiques de la mer Egée, en particulier celles de Knossos, en Créte.

HeErNES, de son coté, en 1909, émit I'opinion que les croissants
trouvés dans les habitations, d’aspect plus massifs, devaient étre des
chenets de foyer, tandis que ceux, plus légers, trouvés dans les tombes,
étaient des copies symboliques de ces derniers. Il est probable que 'on
doive au prestige personnel du savant viennois le fait que cette fagon
de voir I’a emporté pendant de longues années dans I’esprit des pré-
historiens, et cela tout particuliérement dans les pays de langue
allemande.

DEcHELETTE, le grand préhistorien frangais, par contre, avait admis
I'idée des cornes de consécration et publia une enquéte trés poussée
dans son « Manuel d’archéologie », tome II, paru en 1910. Il fut le pre-
mier a rechercher des analogies plus précises dans le temps et ’espace.
Il détruisit I'idée du chevet par des raisons péremptoires : fragilité de
la matiére employée, minceur de I’appui qui trés souvent n’a qu’un
centimeétre et se trouve fréquemment muni d’une ornementation en
relief, instabilité du pied, dimension qui serait trop exigué pour
une téte, méme celle d’un enfant.

Sa conviction était faite qu’il s’agissait de cornes de Taureau. Le
fait que les cornes de consécration crétoises étaient beaucoup plus
anciennes pouvait faire douter qu’on eit affaire aux mémes objets;
mais dans la province d’Almeria, en Espagne, on a trouvé un autel



— 93 —

identique a ceux de la Créte et datant du début de I’dge du bronze.
L’ile de Majorque et la Sicile fournirent d’autres preuves semblables.
Pour ceux qui ne croyaient pas a la similitude entre les cornes simples
et celles qui présentaient des tétes d’animaux cornus, DECHELETTE
donna I’exemple de Lengyel, en Hongrie, oui les deux types se retrouvent
cote a cote.

Contentons-nous, pour le moment, de ce bref apercu qui suffit a
montrer les fluctuations des discussions et leurs résultats, et envisa-
geons toute la question sous un autre angle : celui des religions primi-
tives a partir du Néolithique. Cela nous conduira & examiner le décor
de nos croissants lacustres, ce qui, & ma connaissance, n’a pas été
étudié. Dés son premier rapport ou il parle de ces objets, Ferdinand
KeLLER dit simplement que le décor géométrique de ces cornes est
identique a celui de la poterie de I’époque ! Cela est vrai pour un certain
nombre de pi¢ces, mais non pour le plus grand nombre de celles récol-
tées chez nous.

La poterie de I’dge du bronze est faite d’une terre fine, d’un noir
lustré et poli; elle est mince et généralement bien cuite. Il est vrai
qu’il y a aussi une vaisselle de cuisine plus fruste et de tradition néoli-
thique. Ni dans l'une, ni dans I’autre ne se trouve un décor fait au
moyen d’un, de deux ou de trois doigts trainés en les appuyant sur la
terre crue et molle, en suivant le pourtour et en les entrecroisant parfois.
Il y a surtout des yeux en creux, faits avec le doigt qui tourne sur
lui-méme. En un mot ce décor est concave, avec des arétes peu pronon-
cées. Il y a des parties ajoutées, sortes de guirlandes retouchées de
petites incisions et qui tombent assez facilement parce que mal collées.
Au reste ces croissants sont batis autrement qu’une poterie qui demande
beaucoup de soins. Je dirais qu’ils sont faits par quelqu’un qui n’est
pas du métier ! _

En plus de cela, beaucoup de ces piéces ne sont pas cuites au feu !
Si elles le sont, c’est souvent partiellement et de fagon inégale ; elles
ont probablement été briilées dans un incendie.

Quelles conclusions allons-nous tirer de ces faits ?

Il me souvient qu’en étudiant en Angola des foyers dans une habita-
tion Kwanyama, j’en remarquai de deux sortes. Les uns étaient formés de
marmites en terre, retournées, au nombre de trois (vieilles marmites
félées et hors d’usage). D’autres consistaient en trois cones tronqués,
de la forme de nos pots a fleurs, mais pleins, et cette forme ne se trouve
pas parmi les diverses piéces de poterie usitée. Le premier fourneau
potager est celui de la femme pendant la premiére phase de son mariage,
le mariage sur le plan de la famille. L’autre est celui qui est donné au
ménage lors de la cérémonie sur le plan de la tribu, trois ou quatre
ans aprés la premiére cérémonie. Or, chez les Kwanyama, ce second
foyer est fait par un homme spécialement choisi. Celui-ci doit &tre cir-
concis (car la circoncision était générale dans ce peuple anciennement,
mais est en diminution actuellement). Nous n’avons pas pu savoir le
rituel de la fabrication de ce foyer; mais certainement qu’il en existe



i OF s

un. Par contre, la poterie usuelle est fabriquée par des femmes, les
femmes de certaines familles plus spécialement. Elles ont aussi leurs
traditions et secrets de fabrication.

Ces faits ne seraient-ils pas & mettre en paralléle avec ’observation
que nous avons faite a propos de la décoration spéciale des croissants
lacustres ? Cela ne nous permet-il pas de penser que ces croissants ont
été faits a ’occasion d’une consécration rituelle et que leur forme et
leur décor insolite en soient la preuve? Oh! je suis le premier a ne
pas assurer la chose; mais j’incline cependant a y voir un fait non

négligeable.

Essayons maintenant d’esquisser les connaissances que nous avons
des croyances et des religions dont les origines remontent certainement
au début de I’époque néolithique. Ne précisons pas la chronologie qui
est trés relative et disons que nous remontons a peu prés au début du
quatriéme millénaire. Les croyances ont dii se modifier aprés ’ére des
civilisations de peuples chasseurs, tels qu’étaient les Magdaléniens.
Les nouveaux habitants qui sont devenus des éleveurs de bétail et des
agriculteurs ont dii se faire d’autres opinions sur les phénoménes natu-
rels ; car ’humanité a toujours cherché a s’expliquer les forces natu-
relles, tant6t favorables, tant6t nuisibles a ’existence humaine. Ce furent
tout d’abord des éleveurs de bétail, forcés au nomadisme. L’agriculture,
par contre, a obligé les hommes a se fixer. De 1a des variantes possibles
entre les deux formes et ’on parle de semi-nomadisme. Puis il y a
aussi & considérer I’espéce animale domestiquée : la chévre, le mouton,
le beeuf, le cheval, le renne, et d’autres encore (je ne cite le chien que
pour étre plus complet, car c’est grice a lui, croit-on, que les autres
animaux ont pu &tre apprivoisés). Quant au chat, c’est lui qui a domes-
tiqué ’homme, dit-on !

Cette diversité des animaux nous fera comprendre la diversité des
dieux primitifs et leurs substitutions lorsqu’ils passent d'un peuple
a I’autre. Parmi les trés vieilles civilisations, nous avons celle de I’Egypte.
Un critére sera pour nous ’emploi du cuivre et ensuite du bronze, et,
en ce qui concerne I’Egypte, c’est bien le plus ancien. Mais I’Egypte
est située de telle facon que son influence a été retardée.

La Mésopotamie, la grande plaine des deux fleuves, du Tigre et de
I’Euphrate et de leurs affluents, pays d’une fertilité légendaire, était
bien placée pour irradier ses voisins dans toutes les directions. Trés
tot déja ses richesses ont fait envie a des peuples plus barbares, surtout
des nomades montagnards du nord. D’autre part les échanges commer-
ciaux ont commencé trés tét aussi, avec la Syrie et I’Asie Mineure, et
de 13 avec les pays méditerranéens.

Pendant au moins deux millénaires ces pays de 1’Asie Antérieure
et 'Egypte ont évolué, tandis que notre Europe restait presque entié-
rement en dehors de ces courants. Quand il y a eu des invasions, elles
arrivaient atténuées chez nous et ne pouvaient nous apporter que peu
de choses nouvelles. C’était parfois une forme ou un décor nouveau
de poterie, une forme nouvelle de hache.



— 05

Cependant que nos ancétres vivaient en barbares en de petits
hameaux, 1’Orient possédait déja de grands centres, des villes consi-
dérables, régies par des lois remarquables inscrites sur des tablettes de
terre cuite.

Il y a une vingtaine d’années seulement que la ville d’Ur a été
redécouverte et nous a fourni des documents irrécusables et d’une impor-
tance énorme. Les tombes royales d’Ur remontent a 3500 ans avant
J.-C. environ.

Les iles Egéennes, Chypre et la Créte nous ont révélé des civili-
sations étonnantes au début de I’age du cuivre, remontant au III® mil-
lénaire. 1.’ Asie Mineure, ainsi que la Gréce, sont connues et nous frappent
par leurs interdépendances, les contre-coups de leurs civilisations les
unes sur les autres. Les mythologies des divers peuples se sont mélées
et sous des noms divers nous retrouvons les mémes dieux, les mémes
déesses.

Allons maintenant a la recherche du Taureau et consultons les sources
écrites anciennes, avant de revenir aux objets et aux monuments eux-
meémes.

Grand Taureau, Taureau sublime, qui foules I’herbage pur,
Qui vas par la campagne, apportani I'abondance,

Qui cultives les céréales, qui réjouis les champs,

Mes mains pures ont sacrifié devant toi!

Cette incantation devait étre murmurée a l'intérieur de loreille
droite du beeuf par le canal d’un roseau aromatique. Le rituel dont ce
texte est tiré figure sur des tablettes décrites par THUREAU-DANGIN
dans « Rituels accadiens » ; il décrit 'immolation d’un taureau qui sym-
bolise le Taureau céleste.

Il faut en outre que I’animal « soit sans défaut, noir, aux cornes et
aux sabots intacts, depuis la téte jusqu’a I'extrémité de la queue ».

Le caractére agricole de la cérémonie s’accuse, entre autres, du fait
que des divinités agricoles assistent au sacrifice. Ce texte est en sumé-
rien et en accadien.

« Ce Taureau céleste dut avoir une ample, une prestigieuse histoire
dont nous n’entrevoyons, malheureusement, que quelques délinéa-
ments. Comme de juste, c’est en Sumer que nous apparait tout d’abord
sa vaste personnalité. » (Ch. AuTRAN, p. 65).

L’image du Taureau nous apparait a Tell-Kafagé, dans le plus ancien
sanctuaire actuellement connu. Elle voisine avec une représentation
de la Déesse-Mére, la Terre, bien entendu. Cette association que nous
retrouverons dés lors n’a désormais plus lieu de nous surprendre.

Le grand culte de fécondité, qui date de la plus haute époque sumé-
rienne, se manifeste, en effet, précisément par 'image de ce quadru-
pede et par les Déesses-Vaches, telles que Nin-Sun, Istar et leurs édi-
tions locales variées.

Le langage atteste ces faits. En sumérien méme gu(d), nom du
bovidé, signifie a la fois taureau et, par extension, fort, courageux. L’on



s BB —

trouve également l’expression consacrée ama-an-ki: taureau sauvage
du ciel et de la terre, ol ama correspond a-la fois 4 Taureau sauvage
et a Seigneur. Le Taureau est, en effet, ’embléme pour ainsi dire clas-
sique de la force souveraine.

Les noms donnés parfois a des taureaux nous éclairent sur ce culte.
Ainsi dans des « Lettres et contrats sous la premiére dynastie babylo-
nienne », un Taureau s’appelle: L’arme divine sarur est mon pére.
Appellation révélatrice, car cette arme est dénommée d’aprés le
verbe sararu : briller, rayonner, illuminer, d’ott lumiére, rayonnement,
éclat.

Aussi bien En-Lil, « fils hypostase d’Anu, dieu de I’atmosphére et
de la tempéte, est-il qualifié en certain texte d’invocation de Dieu
Taureau miséricordieux », ce qui prouve que, sous ce rapport comme
sous tant d’autres, le dieu n’avait pas dégénéré de son « Pére ». N’avait-il
pas, d’ailleurs, hérité de ce dernier la couronne de cornes, insigne du
pouvoir supréme du monarque céleste, Anu?

Ce qualificatif de Taureau implique au surplus des qualités com-
battantes, éminemment appropriées a un « dieu des armées ».

Il va sans dire que le grand dieu du ciel, de la tempéte et de 'orage,
ayant, au cours du temps, changé de nom, puisque Anu s’est de plus
en plus éloigné dans son empyrée, le qualificatif Taurin s’est transmis
a ses héritiers, totaux ou partiels.

Bel, le Seigneur, grand dieu du ciel et de la fécondité, qui sous tant
de rapports a continué les personnages d’Anu et de son «fils » En-Lil,
est qualifié de « divin Taureau, lumiére brillante qui éclaires I’obscu-
rité, (Taureau) brilant d’Anu». Ce dieu lui-méme a pour suppét le
«Taureau robuste» En-Zu, c’est-a-dire le dieu-lune, I'un des symboles
lumineux du ciel. Bel est aussi qualifié de « grande montagne », ce qui
s’accorde avec I’aspect « montanicole » de ces cultes célestes. Aussi bien
est-il, a4 'occasion, dénommé carrément Ga : le bovidé, comme il est
dit Seigneur ou Ancien. A sa qualité de male céleste il doit d’étre
traité parfois de grand bouc, ce qui, sous le rapport généfique, revient
au méme.

Un autre dieu taureau céleste de fecondlte Dapar, est aussi
dénommé Gu(d).

L’un des plus illustres est celui d’Adad Ramman, le grand dieu
fécondateur du pays d’Amurru, dieu qui se manifeste, avec I’extension
amorite, de Babylone aux cétes syriennes.

Un dieu de fécondation, et donc un dieu nourricier, devient fata-
lement, au cours de son évolution, un dieu bienfaisant et, par suite,
un étre de lumiére — surtout lorsque ce dieu est a la fois céleste et
fulgurant. Ceci aboutit inévitablement a le confondre plus ou moins
intimement avec le Soleil. C’est ce qui est arrivé & Adad-Ramman,
comme a Mithra, du reste.

Le dieu Ea, dieu aqueux et, a ce titre, stimulant des forces végé-
tatives, est, pour cette méme raison, dit: « Taureau sauvage du ciel et
de la terre. » Il est le « sage, surabondant de force, le sage a la grande
vigueur qui suscite a la vie la verdure ».



— 97 —

Ce qu’il faut retenir en ces attributions, c¢’est moins I'identité du
dieu en soi que le concept général du Taureau fécondateur, qui domine
le systéme.

La foudre, en effet, avec la pluie qui ’accompagne d’ordinaire,
concourt en l’espéce a relier les idées de ciel et d’eau cosmique. Le
foudre que porte le Taureau Adad sur le cylindre publié par WarbD,
constitue a cet égard une manifestation convaincante. Et la foudre elle-
méme, phénomeéne météorique et « volant», contribue, semble-t-il, a
justifier du méme coup cette étonnante figure de taureau pourvu de
deux ailes de papillon sur une poterie de Syalek.

Ailleurs ce sont des étres semi-divins, tel cet homme-taureau
Eabani contre lequel Gilgames a engagé le combat. La représentation
en figure sur nombre de cylindres. On I’a justement rapproché du Mino-
taure. Un monstre du méme genre a été trouvé a Ur; il date de quelque
2000 ans av. J.-C.; il fait fonction de gardien de la Déesse-Meére.

La terre hittite est le sidge d’une Confédération internationale passa-
blement mélangée ; aussi ne faut-il pas s’étonner d’y trouver, a coté
du dieu fulgurant, deux taureaux divins: Seri$ et Hurris, « variantes »
tribales du dieu de I'orage hurrite : Tesup.

En ce secteur apparait une figuration particuliérement intéressante
du Taureau divin. C’est celle dont WARD a publié plusieurs spécimens
figurant sur des cylindres gravés, dans son volume « Seal cylinders of
Western Asia» (1910). Il s’agit de l'autel-taureau, ou I'autel au
taureau, ou encore le taureau-autel. En effet, le Taureau divin,
ou plutdt sa représentation, fait
ici fonction d’autel proprement —
dit. C’est sur son échine méme, )
aménagée comme il convient, que

flambe le feu du sacrifice et qu’est \ 3»
==

vouée I'offrande (fig. 1).

Cette représentation du Tau-
reau en fonction d’autel nous est
particuliérement précieuse. Elle ||
répond d’abord a une conception ~
certainement fort archaique, con- Fig. 1
fondant le dieu Vahana avec
Pautel du sacrifice au dieu maitre de I’animal sacré. Conception
nécessairement solidaire de I'offrande du dit animal & son dieu.

Elle nous vaut, en outre, I’explication archéologique la plus naturelle
de ces « cornes » d’autel, si caractéristiques, en Créte minoenne et ail-
leurs ; cornes que nous retrouvons, au reste, maintes fois mentionnées
dans la Bible a propos de I’autel de Iaweh, ancien Taureau divin, lui
aussi! Le Taureau a disparu de l’autel-taureau, mais ses cornes sont
restées ; témoignage schématisé de l'origine « architecturale» de cet
autel méme — phenomene classique en pareil domaine.

Ces cornes, qui constituent I'un des emblémes theologlques et reli-
gieux de la force généfique, sont, a ce titre, I'un des « raccourcis » les
plus suggestifs du « Taureau sublime». En accadien, pour dire que




S -

I’on réduit & merci son adversaire, on a recours a l’expression garnii
bullii ; ce qui veut dire briser sa corne ; en d’autres termes « briser sa
force ».

Ces cornes d’autel sont, dans le rite, une partie essentielle. On les
enduit du sang de la victime. Ce sont elles que saisit le fugitif implo-
rant assistance.

Détail suggestif: c’est en hébreu le méme mot queren qui désigne
a la fois le sommet d’une montagne et les rayons de lumieére, ou les
éclairs fulgurants. Ces coincidences ne sont peut-étre pas entiérement
fortuites. Leur point de départ sacerdotal explique sans doute que ce
soit le méme mot qui, en sémitique et en indo-européen, désigne la
corne. Les grands cultes sont d’incomparables véhicules pour ces voyages
de termes.

Du méme coup s’éclaire la signification de ces bucrines qui jouent
un si grand réle dans la religion de ’Egée, et de la couronne de cornes
elle-méme, attribut de suzeraineté d’Anu. Civa, dieu généfique de 1’Inde
préarienne, est dieu cornu, notamment chez les Pallavas, dans le Deccan.

Les cornes des dieux sont mentionnées également en KEgypte.
L’Istar & cornes de la Genése (XIV, 5) s’explique tout aussitét par les
puissances généfiques de la déesse de la fécondité.

« La corne du Taureau procure nourriture et boisson », dira plus tard
PrERrECYDE (VII s. av. J.-C.). Zeus Keraios, dieu du ciel authentique,
héritera de cet attribut. L’on sait que le bucrine s’associe couramment
a la bipenne fulgurante, c’est-a-dire a la hache double.

Plus au sud en terre sémitisante pullulent les cultes du « Seigneur
du Ciel » Belos, Ba'al Samaym, et d’Adad ; dans les cultes du Haut-
Jourdain, la béte puissante et sainte s’offre a nous a de multiples exem-
plaires. Grande est I'importance des idoles de taureaux et de vaches
dans le culte de Ba'al d’Ugarit. Ce Ba'al féconde « la génisse ».

Les veaux d’or que Jéroboam institue & Bethel et 4 Dan, dont
I’histoire se trouve au livre I des Rois (ch. XII), peuvent étre assimilés
a cet ordre de cultes.

Si ce culte a emprunté deux voies différentes pour se répandre le
10ng de la Méditerranée, I’une par I’Asie Occidentale, I’autre par I’Egypte,
il n’est nullement égyptien au sens proprement indigéne.

Dans la vallée du Nil le caractére sacré du bovidé se révéle dés une
date trés archaique ; mais la provenance de ces vestiges est nettement
visible : dans les deux origines connues nous sommes orientés vers
I’océan Indien.

La civilisation des Badariens nous est connue par les cimetiéres de
Bovidés, non sous forme de momies, mais d’amas soigneusement dis-
posés, d’ossements des taureaux sacrés. Ailleurs il s’agit de bucranes
peints.

On a, en outre, trouvé de nombreuses amulettes prédynastiques et
badariennes, formées d’une téte de taureau. La plus ancienne de celles-
ci provient de Néguddah. Ces Badariens, d’aprés une étude anthropo-
logique précise, étaient certainement une branche de I’humanité indoue
préaryenne.



— 99 —

La vertu généfique de la téte taurine a laissé des traces que l’on
retrouve depuis I’Egypte jusqu’a I'Ibérie, le long de I’Afrique du Nord.

Une deuxiéme manifestation nilotique — également importée —
du dieu au Taureau s’affirme dans le culte de Min.

Ce dieu, dont le symbole — fléche ou arme a deux pointes opposées,
peut-étre prototype du foudre de Jupiter — figure déja parmi les
enseignes de navires prédynastiques, est un immigré dans la vallée du
Nil. Immigré fort précoce, apporté

trés certainement par des éléments .

étrangers venus du Pays de Pwnt;

donc des rives de ’océan Indien, 4

ou méme des cotes du Dececan, base ‘E\
initiale de départ. Le trajet est

marqué par des graffiti, depuis la y ;

mer Rouge par la vallée de Ham- 9. '<\

mamat.

Ce dieu est couramment qua-
lifié de Taureau dans son rituel.
Son parédre, Hathor, venue avec
lui de Pwnt, est une déesse Vache.

Ce dieu au Taureau, suivant un
schéme qui commence a nous étre
familier, estun dieu dela montagne.
Une antique représentation pro-
venant de Koptos nous l’atteste.
Son rdle généfique s’accuse, entre
autres, par I’épithéte « celui qui ouvre le nuage pluvieux », conception
fort peu égyptienne, puisque ici ’eau vient a ’agriculture de la crue du
Nil. Min n’en a pas moins été promu au rang de patron de la fertilité
des champs. Il est le dieu du sycomore, arbre du type ficus, représentatif
des puissances de fécondité depuis le Deccan jusqu’a I’Indonésie.
Une inscription du temple d’Edfou dit : « Seigneur des bestiaux, créant
leur subsistance, assurant leurs « pains » 4 jamais. » C’est la conception
4 peu prés panasianique de la Mére des montagnes « dame de bétes »,
a laquelle se rattache également Civa pacupati — de méme sens. Aux
Indes on trouve son assimilation occasionnelle au dieu Lune.

Dieu des céréales, sa féte est celle du gonflement de I’épeautre. Il
est méme le Seigneur du phallus. Il a a son service des danseurs et
des musiciens, des danseuses et des acrobates. Son nom n’est pas égyp-
tien. Le dravidien min, minu, signifie briller, luire, irradier ! C’est done
la désignation du Dieu. '

Min est la forme originelle d’Ammon, Seigneur du ciel et dieu du
tonnerre !

Une inscription de la XI¢ dynastie, provenant du Wady Hammamat,
indique que Min apparaissait déja dans I’arc-en-ciel : «il fabriquait la
pluie, il se manifestait, sa gloire se révélait aux humains, le Haut-Pays
devenait un lac ». Des deux parts nous avons affaire 4 un « Zeus » om-
brios, type de «Zeus» que STRABON nous ditavoir aussi été celui des Indous!




— 100 —

Aux vertus « végétatives » et « nutritives » il doit aussi d’étre le
dieu des parcs aux eaux abondantes, aux grands arbres, si caracté-
ristiques des traditions sacrées de 1’Asie Occidentale et auxquels les
Hébreux, a la suite des Iraniens, ont donné le nom de « paradis».
« Dieu du paradeisos. »

Dans I’entourage rituel d’Ammon nous trouvons le colombidé, le
serpent, animal chtonien, familier de la Grande Déesse crétoise comme
d’Artémis-Hécate-Ma. C’est un dieu de I’enthousiasme prophétique
et des oracles. Sa puissance généfique s’accuse, au reste, par le bucréne,
symbole de cette signification.

Osiris est lui-méme une variante immigrée en Egypte d’Attis,
Adonis, Tammiiz, fait qui n’est pas négligeable. De méme Bakis, tau-
reau lui aussi, est identique au Bacchos hellénique (Baki-Dionysos).
Dionysos, en effet, est souvent et normalement qualifié de Taureau.

Enfin le célébre Taureau Apis, le Hap des Egyptiens, révéré a Mem-
phis, s’avére le dieu taurin d’un terroir de tous temps imbibé d’in-
fluences méditerranéennes autant qu’asiatiques. Il passait, au surplus,
pour étre une des incarnations d’Osiris, ce qui nous raméne aux cons-
tatations précédentes. Les Hellénes ’ont mythifié sousle nom d’Epaphos.

Nous retrouvons ici — avec le sérapeum — le rite d’inhumation
de taureaux que nous avons signalé ailleurs. D’autre part, I'identi-
fication du dieu Héapi au fleuve Nil reléve d’un concept théologico-
agricole n’ayant pas ailleurs en Egypte d’équivalent. En Hellade, par
contre, I’assimilation des fleuves a des taureaux était un héritage médi-
terranéen.

Il serait fastidieux de continuer pareille énumération. Ce que nous
venons de dire suffit amplement pour nous renseigner sur ce culte pri-
mitif agricole et sa dispersion considérable sur I’Ancien-Monde a une
date fort ancienne.

Pour les personnes qui voudraient trouver des dates et des rensei-
gnements plus précis, je ne puis mieux faire que de renvoyer a I'ou-
vrage intitulé : « La préhistoire du Christianisme» par Charles AUTRAN,
paru chez Payot, en 1941, et dans lequel j’ai puisé a peu de chose prés
toute la documentation qui précéde. J’ajoute comme source impor-
tante : « Mythologie zoologique ou Légendes animales» par Angelo
de GUBERNATIS, 2 vol. parus a Paris, en 1874.

Quittons pour le moment ces sources écrites pour étudier deux
objets fort instructifs, trouvés dans une fouille de I’énéolithique a
Chypre. Il s’agit d’un cimetiére préhistorique remontant a environ
2500 ans av. J.-C., situé a Vounous-Bellapais et fouillé par Dikaios
de 1931 a 1932. (Cf. Archeologia, vol. 88, 1938.)

L’un est une scéne de labour, trés primitive, modelée en terre glaise,
disposée sur un plateau de 41 cm de longueur. Deux paires de beeufs,
attelées chacune a une charrue trés primitive et suivie par un homme.
A main gauche de la premiére paire de beeufs, deux personnages se
font face, tendant entre eux une piéce d’étoffe, peut-étre deux femmes



— 101 —

en train de vanner du grain pour les semailles. Derriére elles se trouve
un animal suivi par un personnage ; sur le dos de I’animal on remarque
un objet qui pourrait étre une selle. Le sens de la scéne est clair: une
famille en train de travailler aux champs ; la charrue est du type le plus
primitif.

La seconde piéce, en poterie rouge polie, est un modéle d’enclos sacré.
Sa forme est celle d’une grande écuelle de 37 cm de diamétre, dont le
bord de 8 cm forme I’enclos. Il est percé d’une porte surmontée d’un
linteau. Contre la paroi opposée a la porte se trouvent trois figures en
relief, munies de cornes, et ces figures se donnent la main ; de la jonction
de ces mains pend de chaque coté un serpent. Ces personnages sont
isolés par une bordure en demi-cercle du reste de I’enclos. Un personnage
est agenouillé devant cet autel et lui tend les deux bras en signe de
priére. Des deux cotés de I’autel des banquettes se prolongent en suivant
la paroi ; des personnages y sont assis, quatre a droite, deux a gauche.
Tout prés de ces derniers se trouve une personne tournée du coté de
la porte et qui tient un enfant sur le bras. Une autre figure la regarde.
De chaque c6té de la porte se trouve un enclos, contenant chacun deux
taureaux. Plusieurs autres personnages se tiennent debout. Le centre
de ’enclos est occupé par un groupe de six personnages en demi-cercle
et ayant les bras croisés. Sur un sidge surélevé, sorte de trone & montants
cylindriques, est assis un personnage plus grand que les autres.

L’enclos est circulaire. Or, au début de I’Age du bronze, I’architec-
ture civile fournit des habitations rectangulaires. Les huttes rondes
sont plus anciennes, elles remontent au néolithique. Il se pourrait qu’ici,
s’agissant d’architecture sacrée, le cercle soit resté traditionnel.

Il se trouve qu’en 1939 des fouilles 4 Kirokitia ont fait découvrir
une importante maison circulaire qui nous explique le modéle en terre
de Vounous-Belapais. Située dans le haut de l’agglomération, elle
mesure 5 m de diamétre. Le sol montre des paliers a divers niveaux.
Dans I'un se trouvait une sorte de trone, ainsi que d’autres siéges. Il
contenait un squelette adulte, entouré de squelettes d’enfants, probable-
ment sacrifiés. Dans les niveaux suivants les enfants sacrifiés se trouvent
également avec leurs squelettes parmi les adultes. Dans le haut une téte
seule, a la base d’une idole, représentant un homme. Derriére cette téte
plusieurs serpents en relief avaient I’air de surmonter la coiffure. Autour
de I’enclos plusieurs murs dissimulent I’entrée. Beaucoup de cornes et
d’ossements d’animaux furent ramassés parmi les cendres et le charbon.

Récapitulons ce que nous venons d’observer :

1° Enclos circulaire dans lequel des rites spéciaux ont été célébrés.
20 Le trone et les autres sidges.

3° Les sacrifices d’enfants.

4° La téte de I'idole avec des serpents dans le dos.

5° Enclos spécial et sacrifices d’animaux.

Nous avons 14 un apercu remarquable de la continuité des croyances
et des rites depuis le néolithique & I’Age du bronze.



— 102 —

L’autel aux trois figures cornues et tenant des serpents est consacré
a des divinités chtoniennes, et fertilisatrices. Le serpent, dieu de la
terre et des régions souterraines, est aussi un dieu guérisseur.

Quelle est la cérémonie représentée dans le modéle de Vounous?
Est-elle funéraire ou est-ce un sacrifice en I’honneur de ces divinités
représentées ? La pi¢ce a été trouvée dans une tombe et, dés lors, on
peut penser qu’il s’agit bien d’une cérémonie mortuaire en I’honneur
d’un personnage qui est probablement le grand figuré sur le tréne a
une échelle plus grande que les autres. Peut-étre s’agit-il d’une déifi-
cation aprés la mort. Quant aux sacrifices d’enfants, ils se sont conservés
jusqu’a une époque relativement récente.

Il est instructif de confronter ces modeles avec la poterie funéraire
qui a été rencontrée dans les tombes de la méme station. En effet, nous
y voyons le Taureau représenté par des tétes ou des bucranes, des ser-
pents et des oiseaux ; puis, des cerfs et des biches (fig. 3).

L’oiseau est toujours en ronde bosse, c’est-a-dire tout a fait dégagé,
souvent avec une coupe devant lui.

Dans la Créte minoenne, 'oiseau est une manifestation du dieu
(NiLsson).

A Mycénes existe ’autel & emblémes cornus, surmontés de deux
oiseaux affrontés et les ailes déployées (voir Bosserrt et fig. 4).

Sur le taureau-autel I’oiseau prend la place du feu du sacrifice (fig. 5).

A Tage du bronze de I’Europe Centrale et du Nord ’emploi de
I’oiseau dans le décor est fréquent. Comme dans les légendes du Nord, ce

sont surtout des oiseaux d’eau :
canards, oies, cygnes ; ces der-
niers, en particulier, jouent le

s 2~ premier role.
w_—/ Dans les pays du Midi, il

est parfois difficile de déceler
I’espéce. Nous avons déja parlé
de la colombe; mais ce sont
surtout des oiseaux de proie. Le
plus héroique est I’aigle qui est
assimilé 4 un messager céleste,
un porteur, un guerrier méme.
Le faucon, I'aigle et le vautour
O ) Q||[== jouent des roles identiques.
L’aigle de Jupiter est le porteur
de la foudre.

Aux Indes le cheval solaire
et I'oiseau solaire sont identi-
ques. Garouda, loiseau de
Vishnou, est Iui-méme le soleil ;
il est, au reste, identique au

Vounass Phénix qui renait de ses cendres.

Les oiseaux jouent le réle de

devin, car ils sont omniscients.




— 103 —

Le mot sanscrit hansa signifie tantdt cygne, tantét canard, ou encore oie,
et méme phénicoptére. Les contes russes emploient le terme oies-cygnes
pour désigner les oiseaux qui em-
portent ou sauvent le jeune héros.

Le dieu Agni, qui est le feu, est

appelé lui-méme « hansa », le com- (@
o/\

5

——l]

il

)]

]

Mycines. aulel (feville d'or) 5.7,3“"'
Fig. 4

pagnon des vagues ou des nuages
mobiles, qui va de concert avec
les eaux célestes; il est ici la
foudre.

L’imagination des nations cel-
tiques et germaniques a entouré
d’un mystére solennel, d’un cycle
de légendes nombreuses et fasci-
nantes, ce mythe auquel la musique
de Wagner a donné, dans Lohen-
grin, une enveloppe magique d’un
charme puissant.

Les images a caractére symbo-
lique sont instructives dans ce cas
et nous allons nous adresser a
elles. C’est la place de parler du
« swastika », ou croix gammée, qui
a fait couler des flots d’encre (fig. 6).
Ne nous occupons pas des discus-
sions, mais acceptons certains
résultats qui paraissent acquis. Le ’
swastika est un signe solaire et Pl guond
depuis un temps immémorial un
porte-bonheur, un talisman ou un Fig. 6

L L Raabe l'h.\n'clnu. 4L la

g, de Missysipi -



— 104 —

charme. Ce qui nous intéresse tout spécialement, c’est d’apprendre que
sur des fusaioles trouvées dans les fouilles de SCHLIEMANN, on constate
des « swastika » dont un des bras, recourbé a gauche, est double! Le
tout représente un oiseau au vol, trés sommairement indiqué. Cette
méme idée est trés clairement exprimée sur une amulette faite d’un
disque taillé dans un coquillage et provenant de la région du Mississipi,
d’une époque précolombienne ! Mais ici les quatre terminaisons sont en
tétes d’oiseaux. Nous retrouvons le méme procédé sur un vase grec
archaique ; mais au lieu de quatre branches, il y en a huit: c’est donc
un double swastika, dominant deux grands oiseaux au milieu desquels
s’éléve un triangle ou une pyramide (7).

Il se pourrait que l'interprétation du swastika a partir de 'oiseau
soit secondaire ; s’il en était ainsi, elle démontrerait cependant I'impor-
tance de I’oiseau-solaire et de I'oiseau-tonnerre.

Il y a, en effet, I’explication suivante :

La croix représente la divinité solaire ——.

La spirale 9 L3 (et sa version brisée par bouts droits)

e —]

représente la foudre.
Le swastika serait une combinaison des deux choses (fig. 7) et, en effet,
nous en trouvons des variantes diverses, corroborant cette maniére
de voir. En doublant la spirale

. Fo) Q, nous obtenons la double spirale
en S, et si nous superposons
o celle-ci en croix, nous créons un

swastika a bras spiralés ou un
tétrascéle. Or la spirale double
est presque toujours accompa-
gnée de deux petits cercles a
point central, qui sont des em-
blémes solaires; il y en a quatre
dans le dernier cas.

Deux mots encore au sujet
du Cerf qui figure trés tot dans
I'iconographie des croyances
religieuses (fig. 8). N’est-il pas,
parmi les animaux sauvages,
I'un des plus beaux et des plus
impressionnants ? N’est-il pas
resté le gibier le plus noble de
la vénerie jusqu’aux temps

Fig. 7 actuels ? Sa chair est appréciée,

ses os sont d’une qualité telle

qu’on en fait les outils les plus solides. Ses bois, enfin, servent a toutes

sortes d’emplois: on en obtient les pioches, les houes, les douilles de
marteaux, les manches d’instruments les plus divers.




— 105 —

Le cerf représente les formes brillantes qui apparaissent subitement
dans la forét, dans le nuage ou dans la nuit; ces formes sont donc
tantét ’éclair et les traits de la foudre, tantét la lune dans ’obscurité
de la nuit.

Le Rigveda nous montre les « Maruts » ou les vents qui produisent
Iéclair et le tonnerre au sein du nuage, conduits par des antilopes.

Cependant l’antilope, la
gazelle ou le cerf, au lieu de
préter secours au héros, le

: l

jettent le plus souvent dans %!\\L/&

I’embarras et ’exposent aux

dangers. C’est un théme _,.l

mythique que déVBlOPP ent 10 coo0c00000

o000 ©O

de nombreuses légendes in-
diennes.

La tradition germanique
contient plusieurs légendes
dans lesquelles le héros, qui
chasse le cerf, trouve la mort,
ou bien est entrainé en enfer.
De méme que la lune est un
cerf ou une gazelle qui vient
derriére le soleil, on imagina
parfois aussi que le héros =
ou I’héroine solaires se chan-
geaient en cerf ou en biche. J’ I

De nombreuses variantes
existent de la fable du cerf Poterie de Vounous.
a la fontaine, qui est mis en
piéces par les chiens qui I’at-
teignent dans la forét, parce
que ses cornes se sont entrelacées dans les branches des arbres; les
rayons solaires sont enveloppés dans les branches de la forét de la nuit.

Actéon, changé en cerf, dévoré par les chiens pour avoir vu
Artémis (la lune) toute nue dans son bain, est une autre version.

Le soleil et la lune sont frére et sceur ; le frére trouve la mort en vou-
lant séduire sa sceur. Le cerf est donc tantdt lunaire, tantot solaire.

La biche est souvent présentée comme nourriciére. Plusieurs légendes
du moyen age reproduisent cette particularité d’un jeune héros aban-
donné dans la forét et nourri par une chévre ou par une biche, la
méme qui servira plus tard de guide au roi, pére du prince qui vient
chercher la princesse sa femme, qu’il avait abandonnée.

Du CANGE nous apprend que des effigies de cerfs d’argent (cervi
argentei) étaient placées aux anciens fonts baptismaux chrétiens. Parmi
les poteries chypriotes de Vounous (fig. 8), il en est de nombreuses avec
des représentations de cerfs ; I'une, entre autres, représente un soleil avec
de chaque coté un cerf. La bande en zigzag pourrait bien figurer de
I'eau !

Fig. 8



— 106 —

Il est grand temps que nous résumions les indications que nous
venons de donner sur les religions primitives du monde ancien et parti-
culierement de la Méditerranée
et de I’Europe.

L’idée qui domine tout le
complexe est celle de Fertilité. 11
s’agit par tous les moyens d’ob-
tenir la nourriture pour que la
vie puisse continuer. L’Huma-
nité est au stade du cultivateur
et d’éleveur de bétail. Le tau-
reau, animal fort et redoutable,
est en méme temps celui qui
permet la culture des céréales.
D’autre part il y a les forces de
la nature, I’astre qui brille et
parfois se cache dans les nuées
d’olt tombe la pluie bienfai-
sante. Il y a la foudre et le
tonnerre qui accompagnent ces
phénomeénes et qui représentent
le feu du ciel.

Il y a donc:

le Dieu lumiére
= la force = le Soleil

qui se résume dans

Ciel
le Taureau
le Dieutonnerre—=éclair
= foudre = Qiseau
le Dieu pluie = eau
= nuées = Vache
Terre

le Dieu du sous-sol (dieu
chtonien) = Serpent

Les deux premiers sont les
dieux célestes ; les deux seconds
sont les dieux terrestres.

Tout le systéme se résume
dans la Dyade hermaphrodite
Feu-Eau, queles Chinois figurent
par un cercle divisé en deux
parties égales par une ligne en
S; l'une rouge = feu, 'autre
bleue = eau. Ce sont les armes
de la Corée.




— 107 —

Tout cela serait fort simple; mais en réalité cela se complique a
I'infini par le fait que ces croyances voyagent et se transforment sui-

Fig. 11

vant les divinités nou-
velles qui prennent les
prérogatives les unes des
autres. Puis, une divinité,
personnifiée par un ani-
mal, s’en sépare plus ou
moins et la béte n’est plus
que son support, en sans-
crit : son vahana. Elle re-
présente, en fin de compte,
I’animal qu’on lui sacrifie.
D’autre part il se forme
des parédres, comme c’est

le cas pour le Taureau pour lequel ce sera la Vache.
Le serpent, divinité chtonienne, hantant le sous-sol, est généfique
et fertilisant ; il devient aussi le guérisseur et, plus tard, il se transforme

en diable!

En conclusion, nous allons reprendre ces autels cornus dans I’ordre
de leur apparition et nous constaterons leur variabilité et leurs trans-

formations successives.
L’autel-taureau sumérien, gravé

sur les cylindres de 1I’Asie Occiden-
tale, nous donne probablement la
version primitive; d’abord avec la
flamme s’élevant du dos de I’animal,
puis avec 'oiseau aux ailes éployées,
qui incarne le feu du ciel et prend
la place de cette flamme. Vient en-
suite ’autel aux cornes, tel celui de
Jaweh, ancien Taureau divin (fig. 11).
La figuration du Taureau a disparu,
mais les cornes sont restées. Elles sont
devenues le symbole, selon la loidela
partie pourle tout. La téte de Taureau,
sculptée en pierre ou en matiéres
plus précieuses, ou simplement sous
forme de bucrane, prend place au-
dessus de I'autel.

A Knossos et a Mycénes, ’autel
est une construction de pierre, sur-
montée de cornes schématisées, sur-
montées elles-mémes soit de la
colonne sacrée, ou bien de la hache
bipenne (fig. 12). Le type d’autel de

I’époque mycénienne se retrouve dans

8




— 108 —

les grandes iles de la Méditerranée et jusqu’en Espagne. Dans le sud

de la Hongrie la station de Lengyel fournit des objets trés semblables

a certains « croissants » de nos stations de 1’énéolithique. Ici, j’attire

I’attention sur les signes gravés sur I’'un de ceux-ci: deux cercles avec

point central et, entre les deux, une double spirale! Autrement dit

deux signes solaires et un signe de la foudre, signes qui semblent indi-

quer une consécration au soleil.

Nos stations lacustres ont fourni plusieurs types de croissants.

Sont-ils successifs ou sont-ce des formes propres a certaines provinces ?

Il est impossible de le dire.

I"f uta Nm\ts trouvons le\ Crois-

sant trés développé a poin-

tes recourbées parfois en

dedans, d’autres a cornes

, bien formées, non recour-

bées en dedans; il en est

) qui ont un corps allongé,

)} rectangulaire et muni au

deux bouts de cornes plus

petites, mais encore bien

reconnaissables. Enfin, il en

existe dont les cornes sont

——-—4 a peine visibles et se rédui-

sent 4 une dent occupant
( l chaque extrémité.

La base est wvariable;

dans les vrais croissants

1y elle est étroite, formant un

s O pied rond. Dans ceux dont

Ountel I’aréte supérieure est une
rmfoh"ciu_n. bl o (o Pudewn ligne droite, la base s’al-
oo ia longe tout naturellement.

( Thowrd & L', ﬂa) Il peut, mais rarement,

y avoir des supports : deux
pieds ronds, par exemple,
ou quatre pieds, deux de
chaque cété. Un détail qui semble avoir échappé jusqu’ici, bien que se
rencontrant souvent, est une aréte qui sort de la face antérieure, soit
horizontale ou incurvée comme une guirlande qui pendrait. Parfois
elle forme une sorte de tablette.

Quant au décor, nous avons indiqué au début qu’il est tout a fait
différent de celui de la poterie usuelle avec laquelle ces objets n’ont
rien de commun. Il y a aussi des trous qui traversent de part en part
les extrémités des cornes, et des cavités assez profondes pour avoir
permis d’y fixer des ornements en matiéres périssables.

Tous ces détails n’ont pas encore été étudiés ; ils le méritent cepen-
dant. L’un de nos croissants posséde une guirlande avec de légéres
entailles, qui lui donne un petit air Louis XVI! Nous trouvons dans

Fig. 13



— 109 —

la représentation de sacrifi-
ces romains la téte du beeuf,
ornée de I'infula formée de
¢ flocons de laine attachés @N @
et unis en tresse» (fig. 13) ; ! s

cette décoration réunit les Leng: el (Hongrig

deux cornes et pend en
guirlande sur le front. Nous
trouvons d’autre part des
autels romains qui ressem- ( b —— ) O=~r~Y
blent singuliérement a nos
croissants a cornes réduites.

Si nous examinons ce Tadatifles Susses Ty et s

que sont devenus nos crois-
sants aux époques ulté-
rieures, au Hallstatt qui S~
est le début de I’dge du fer,
nous constatons un proces-
sus curieux, amené peut-
étre par le changement du ol Sesses 2 vadh
matériau qui est le métal
(fig. 14). Le métal va pro-
duire des chenets en fer )
forgé, faits d’une barre hori- Fig. 14
zontale aux bouts recourbés
en haut. Pour élever cette
barre au-dessus du sol, elle
sera portée par deux arcs
rivés. Cela suggére des pieds
et les terminaisons de la
barre recevront des tétes.
Du taureau primitif il ne
reste plus qu'un crois-
sant représentant les deux
cornes ; maintenant cette
paire de cornes recoit des
pieds et le bout des cornes
une nouvelle téte compléte !
Pour les chenets symboli-
ques (fig. 15) on a continué
d’utiliser la terre glaise,
tout en adoptant la nouvelle
interprétation! Ces procédés
d’appauvrissement, puis de
prolifération d’un motif,
sont bien connus.

Quand nous constatons
aujourd’hui encore dans nos




— 110 —

campagnes I’emploi du bucridne comme défense contre les maléfices
et comme protection des étables, nous pouvons étre certains que
c’est bien 14 une survivance de ces croyances plusieurs fois millénaires.

Dans les ruines restaurées

N\ d’une grande église cluni-
sienne, en pays bernois,
entre Schwarzenbourg et
Thoune (4 Rueggisberg),

o 52—(6 (> j'ai constaté derniérement
JJ (fig. 16), sculptée dans la

eMe pierre, une téte de taureau

dont les cornes forment un

Ri;e33'|sber3 XT.s - crqissant; de chacune de§

Fig. 16 pointes sort un g.erpent qui

s’enroule en spirale, asso-

ciation que nous avons constatée au début de I’énéolithique a Chypre !

Cette église date du XIII® sidcle ; elle est en grande partie en ruines,
mais le divin taureau fulgurant survit toujours !

Je ne sais si j’ai réussi & vous convaincre, malgré que la trame des
faits que j’ai essayé de juxtaposer soit parfois bien ténue. Mon exposé
ressemble 4 un tableau impressionniste, fait par petites touches
mises les unes prés des autres; il y reste, hélas! encore trop de vides,
trop de trous qui seront peut-étre un jour comblés.

En attendant, I'idée exprimée par les premiers savants qui se sont
occupés de ces objets, nous parait bien étre la bonne. Parmi eux,
G. de BoNSTETTEN I’a formulée avec le plus de précision.

SOMMAIRE

1o 11 s’agit plus que probablement d’un objet rituel consacré a une
divinité qui remonte au Taureau.

20 G. de BONSTETTEN est celui des préhistoriens qui a le premier
émis cette opinion avec précision.

30 La technique de ces croissants, différente de celle de la poterie
usuelle, permet de supposer par analogie (avec un cas moderne sem-
blable) qu’il s’agit d’un objet confectionné a I’occasion d’une cérémonie
rituelle (consécration d’habitation ?).

40 Sans étre nécessairement des chenets, leur parenté avec le feu
ne fait aucun doute, puisque les divinités cornues sont tantdt solaires
{Taureau), tant6t lunaires (Vache).

50 La fragilité de la plupart de ces croissants ne permet pas d’envi-
sager leur emploi sur un foyer servant journellement et le fait qu’ils
ne sont généralement pas « cuits » exclut cette idée.



	Croissants lunaires des stations de l'âge du bronze et religions primitives de l'asie antérieure

