
Zeitschrift: Bulletin de la Société Neuchâteloise des Sciences Naturelles

Herausgeber: Société Neuchâteloise des Sciences Naturelles

Band: 72 (1949)

Artikel: Croissants lunaires des stations de l'âge du bronze et religions
primitives de l'asie antérieure

Autor: Delachaux, Théodore

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-88797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-88797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CROISSANTS LUNAIRES DES STATIONS

DE L'AGE DU BRONZE ET
RELIGIONS PRIMITIVES DE L'ASIE ANTÉRIEURE

par

THÉODORE DELACHAUX

AVEC 16 FIGURES 1

Peu d'objets ont donné lieu à autant de discussions et de controverses

que ces croissants d'argile, trouvés dans nos stations lacustres,
et si nous nous aventurons, à notre tour, à prendre position dans ce
débat, c'est que nous pensons apporter quelques faits nouveaux,
capables d'appuyer une opinion qui n'est pas nouvelle en soi, mais
que nous voudrions soutenir et préciser au détriment d'autres qui ont
été acceptées par un grand nombre de préhistoriens.

Nous devons un travail d'ensemble de la question depuis ses origines
à M. le professeur Otto Tschumi, de Berne, travail excellent, paru en
1912, dont la première partie est un aperçu historique très complet,
tandis que la seconde donne la description des pièces du Musée de Berne.

En 1858 le Dr Ferdinand Keller, de Zurich, le père des études
sur les palafittes, annonça dans le 2e rapport la présence, dans la collection

du Dr Schwab, à Bienne, de deux douzaines de croissants lunaires
qu'il nommait Mondbilder. Il voyait dans ces curieux objets, ainsi que
dans ceux découverts quelques années auparavant dans une station
terrestre du canton de Zurich et qui étaient sculptés dans de la pierre,
des objets ayant trait au culte de la lune. Il appuyait cette manière
de voir par la figuration de la lune sur des monnaies gauloises, d'autre
part sur un passage de Pline au sujet des Druides.

En 1873 surgit une nouvelle interprétation de l'emploi de ces objets,
interprétation empruntée à l'ethnographie. L'idée lancée par Perrin
dans la Revue savoisienne trouva en Desor un fougueux propagateur.
L'idée d'objet de culte n'avait-elle pas été choisie parce qu'on n'assignait

aucun emploi utile Puisqu'on trouvait un parallèle dans les
chevets employés de nos jours par beaucoup de peuples sauvages, il
était tout naturel d'adopter cette façon de voir. Les chevets ou oreillers

de bois étaient en usage dans le monde entier et on les trouvait
déjà chez les anciens Egyptiens. Perrin en excluait cependant toutes
les pièces qui étaient trop petites ou dont la base était trop faible.

1 Conférence faite à la Société neuchàteloise des Sciences naturelles, le 12 décembre 1947.



— 92 —

L'école italienne accepta complètement son idée, répandue par Desor.
Cependant le Dr V. Gross, de La Neuveville, revint à la première

idée émise par Keller pour ne voir dans les croissants autre chose

que des talismans protecteurs, et G. de Bonstetten, en 1883, examinant

le matériel du Musée de Berne, crut reconnaître d'une part dans
certaines pièces le sommet d'une tête de Taureau aux cornes courtes et
trapues, de l'autre des objets moins bien imités, représentations plus
maladroites peut-être de la même idée. Bonstetten y voyait des

objets symboliques d'un culte oriental voué au Taureau et à la Vache,
divinités cornues dont les derniers vestiges se retrouvent dans ces
crânes de bœufs que les paysans de la Savoie, de l'Italie et de la Suisse
placent encore aujourd'hui au-dessus de la porte de leurs étables pour
protéger le bétail contre les maléfices et le mauvais œil.

En 1888, on découvrit une station terrestre au sud du lac Balaton,
en Hongrie. Il s'y trouvait des objets semblables à nos croissants. Mais
une nouvelle interprétation vit le jour ; on était en présence de chenets
de foyer On trouva dans la contrée, chez les habitants actuels, des

objets similaires servant encore présentement de chenets
Nouvelle complication... A Oedenburg, des fouilles mirent au jour

des croissants d'argile datant du premier âge du fer et dont les cornes
se terminent en têtes de Béliers ou de Taureaux. Otto Müller proposa
alors d'appeler ces objets des idoles lunaires, eu égard aux têtes
d'animaux.

Paribeni, en 1904, jeta un jour tout nouveau en émettant l'idée
que ces croissants n'étaient autre chose que des cornes de consécration,
telles que celles décrites par Arthur J. Evans pour les stations
préhistoriques de la mer Egée, en particulier celles de Knossos, en Crète.

Hœrnes, de son côté, en 1909, émit l'opinion que les croissants
trouvés dans les habitations, d'aspect plus massifs, devaient être des
chenets de foyer, tandis que ceux, plus légers, trouvés dans les tombes,
étaient des copies symboliques de ces derniers. Il est probable que l'on
doive au prestige personnel du savant viennois le fait que cette façon
de voir l'a emporté pendant de longues années dans l'esprit des
préhistoriens, et cela tout particulièrement dans les pays de langue
allemande.

Déchelette, le grand préhistorien français, par contre, avait admis
l'idée des cornes de consécration et publia une enquête très poussée
dans son « Manuel d'archéologie », tome II, paru en 1910. Il fut le
premier à rechercher des analogies plus précises dans le temps et l'espace.
Il détruisit l'idée du chevet par des raisons péremptoires : fragilité de
la matière employée, minceur de l'appui qui très souvent n'a qu'un
centimètre et se trouve fréquemment muni d'une ornementation en
relief, instabilité du pied, dimension qui serait trop exiguë pour
une tête, même celle d'un enfant.

Sa conviction était faite qu'il s'agissait de cornes de Taureau. Le
fait que les cornes de consécration Cretoises étaient beaucoup plus
anciennes pouvait faire douter qu'on eût afFaire aux mêmes objets ;

mais dans la province d'Almeria, en Espagne, on a trouvé un autel



— 93 —

identique à ceux de la Crète et datant du début de l'âge du bronze.
L'île de Majorque et la Sicile fournirent d'autres preuves semblables.
Pour ceux qui ne croyaient pas à la similitude entre les cornes simples
et celles qui présentaient des têtes d'animaux cornus, Déchelette
donna l'exemple de Lengyel, en Hongrie, où les deux types se retrouvent
côte à côte.

Contentons-nous, pour le moment, de ce bref aperçu qui suffit à
montrer les fluctuations des discussions et leurs résultats, et envisageons

toute la question sous un autre angle : celui des religions primitives

à partir du Néolithique. Cela nous conduira à examiner le décor
de nos croissants lacustres, ce qui, à ma connaissance, n'a pas été
étudié. Dès son premier rapport où il parle de ces objets, Ferdinand
Keller dit simplement que le décor géométrique de ces cornes est
identique à celui de la poterie de l'époque Cela est vrai pour un certain
nombre de pièces, mais non pour le plus grand nombre de celles récoltées

chez nous.
La poterie de l'âge du bronze est faite d'une terre fine, d'un noir

lustré et poli ; elle est mince et généralement bien cuite. Il est vrai
qu'il y a aussi une vaisselle de cuisine plus fruste et de tradition
néolithique. Ni dans l'une, ni dans l'autre ne se trouve un décor fait au
moyen d'un, de deux ou de trois doigts traînés en les appuyant sur la
terre crue et molle, en suivant le pourtour et en les entrecroisant parfois.
Il y a surtout des yeux en creux, faits avec le doigt qui tourne sur
lui-même. En un mot ce décor est concave, avec des arêtes peu prononcées.

Il y a des parties ajoutées, sortes de guirlandes retouchées de
petites incisions et qui tombent assez facilement parce que mal collées.
Au reste ces croissants sont bâtis autrement qu'une poterie qui demande
beaucoup de soins. Je dirais qu'ils sont faits par quelqu'un qui n'est
pas du métier

En plus de cela, beaucoup de ces pièces ne sont pas cuites au feu
Si elles le sont, c'est souvent partiellement et de façon inégale ; elles
ont probablement été brûlées dans un incendie.

Quelles conclusions allons-nous tirer de ces faits
Il me souvient qu'en étudiant en Angola des foyers dans une habitation

Kwanyama, j'en remarquai de deux sortes. Les uns étaient formés de
marmites en terre, retournées, au nombre de trois (vieilles marmites
fêlées et hors d'usage). D'autres consistaient en trois cônes tronqués,
de la forme de nos pots à fleurs, mais pleins, et cette forme ne se trouve
pas parmi les diverses pièces de poterie usitée. Le premier fourneau
potager est celui de la femme pendant la première phase de son mariage,
le mariage sur le plan de la famille. L'autre est celui qui est donné au
ménage lors de la cérémonie sur le plan de la tribu, trois ou quatre
ans après la première cérémonie. Or, chez les Kwanyama, ce second
foyer est fait par un homme spécialement choisi. Celui-ci doit être
circoncis (car la circoncision était générale dans ce peuple anciennement,
mais est en diminution actuellement). Nous n'avons pas pu savoir le
rituel de la fabrication de ce foyer ; mais certainement qu'il en existe



— 94 —

un. Par contre, la poterie usuelle est fabriquée par des femmes, les
femmes de certaines familles plus spécialement. Elles ont aussi leurs
traditions et secrets de fabrication.

Ces faits ne seraient-ils pas à mettre en parallèle avec l'observation
que nous avons faite à propos de la décoration spéciale des croissants
lacustres Cela ne nous permet-il pas de penser que ces croissants ont
été faits à l'occasion d'une consécration rituelle et que leur forme et
leur décor insolite en soient la preuve Oh je suis le premier à ne
pas assurer la chose ; mais j'incline cependant à y voir un fait non
néghgeable.

Essayons maintenant d'esquisser les connaissances que nous avons
des croyances et des religions dont les origines remontent certainement
au début de l'époque néolithique. Ne précisons pas la chronologie qui
est très relative et disons que nous remontons à peu près au début du
quatrième millénaire. Les croyances ont dû se modifier après l'ère des
civilisations de peuples chasseurs, tels qu'étaient les Magdaléniens.
Les nouveaux habitants qui sont devenus des éleveurs de bétail et des
agriculteurs ont dû se faire d'autres opinions sur les phénomènes naturels

; car l'humanité a toujours cherché à s'expliquer les forces
naturelles, tantôt favorables, tantôt nuisibles à l'existence humaine. Ce furent
tout d'abord des éleveurs de bétail, forcés au nomadisme. L'agriculture,
par contre, a obhgé les hommes à se fixer. De là des variantes possibles
entre les deux formes et l'on parle de semi-nomadisme. Puis il y a
aussi à considérer l'espèce animale domestiquée : la chèvre, le mouton,
le bœuf, le cheval, le renne, et d'autres encore (je ne cite le chien que
pour être plus complet, car c'est grâce à lui, croit-on, que les autres
animaux ont pu être apprivoisés). Quant au chat, c'est lui qui a domestiqué

l'homme, dit-on
Cette diversité des animaux nous fera comprendre la diversité des

dieux primitifs et leurs substitutions lorsqu'ils passent d'un peuple
à l'autre. Parmi les très vieilles civilisations, nous avons celle de l'Egypte.
Un critère sera pour nous l'emploi du cuivre et ensuite du bronze, et,
en ce qui concerne l'Egypte, c'est bien le plus ancien. Mais l'Egypte
est située de telle façon que son influence a été retardée.

La Mésopotamie, la grande plaine des deux fleuves, du Tigre et de

l'Euphrate et de leurs affluents, pays d'une fertilité légendaire, était
bien placée pour irradier ses voisins dans toutes les directions. Très
tôt déjà ses richesses ont fait envie à des peuples plus barbares, surtout
des nomades montagnards du nord. D'autre part les échanges commerciaux

ont commencé très tôt aussi, avec la Syrie et l'Asie Mineure, et
de là avec les pays méditerranéens.

Pendant au moins deux millénaires ces pays de l'Asie Antérieure
et l'Egypte ont évolué, tandis que notre Europe restait presque
entièrement en dehors de ces courants. Quand il y a eu des invasions, elles
arrivaient atténuées chez nous et ne pouvaient nous apporter que peu
de choses nouvelles. C'était parfois une forme ou un décor nouveau
de poterie, une forme nouvelle de hache.



— 95 —

Cependant que nos ancêtres vivaient en barbares en de petits
hameaux, l'Orient possédait déjà de grands centres, des villes
considérables, régies par des lois remarquables inscrites sur des tablettes de

terre cuite.
Il y a une vingtaine d'années seulement que la ville d'Ur a été

redécouverte et nous a fourni des documents irrécusables et d'une importance

énorme. Les tombes royales d'Ur remontent à 3500 ans avant
J.-C. environ.

Les îles Egéennes, Chypre et la Crète nous ont révélé des
civilisations étonnantes au début de l'âge du cuivre, remontant au IIIe
millénaire. L'Asie Mineure, ainsi que la Grèce, sont connues et nous frappent
par leurs interdépendances, les contre-coups de leurs civilisations les
unes sur les autres. Les mythologies des divers peuples se sont mêlées
et sous des noms divers nous retrouvons les mêmes dieux, les mêmes
déesses.

Allons maintenant à la recherche du Taureau et consultons les sources
écrites anciennes, avant de revenir aux objets et aux monuments eux-
mêmes.

Grand Taureau, Taureau sublime, qui foules Vherbage pur,
Qui vas par la campagne, apportant l'abondance,
Qui cultives les céréales, qui réjouis les champs,
Mes mains pures ont sacrifié devant toi

Cette incantation devait être murmurée à l'intérieur de l'oreille
droite du bœuf par le canal d'un roseau aromatique. Le rituel dont ce
texte est tiré figure sur des tablettes décrites par Thureau-Dangin
dans « Bituels accadiens » ; il décrit l'immolation d'un taureau qui
symbolise le Taureau céleste.

Il faut en outre que l'animal « soit sans défaut, noir, aux cornes et
aux sabots intacts, depuis la tête jusqu'à l'extrémité de la queue ».

Le caractère agricole de la cérémonie s'accuse, entre autres, du fait
que des divinités agricoles assistent au sacrifice. Ce texte est en sumérien

et en accadien.
« Ce Taureau céleste dut avoir une ample, une prestigieuse histoire

dont nous n'entrevoyons, malheureusement, que quelques délinéaments.

Comme de juste, c'est en Sumer que nous apparaît tout d'abord
sa vaste personnalité. » (Ch. Autran, p. 65).

L'image du Taureau nous apparaît à Tell-Kafagë, dans le plus ancien
sanctuaire actuellement connu. Elle voisine avec une représentation
de la Déesse-Mère, la Terre, bien entendu. Cette association que nous
retrouverons dès lors n'a désormais plus lieu de nous surprendre.

Le grand culte de fécondité, qui date de la plus haute époque
sumérienne, se manifeste, en effet, précisément par l'image de ce quadrupède

et par les Déesses-Vaches, telles que Nin-Sun, listar et leurs
éditions locales variées.

Le langage atteste ces faits. En sumérien même gu(d), nom du
bovidé, signifie à la fois taureau et, par extension, fort, courageux. L'on



— 96 —

trouve également l'expression consacrée ama-an-ki : taureau sauvage
du ciel et de la terre, où ama correspond à la fois à Taureau sauvage
et à Seigneur. Le Taureau est, en effet, l'emblème pour ainsi dire
classique de la force souveraine.

Les noms donnés parfois à des taureaux nous éclairent sur ce culte.
Ainsi dans des « Lettres et contrats sous la première dynastie babylonienne

», un Taureau s'appelle : L'arme divine sarur est mon père.
Appellation révélatrice, car cette arme est dénommée d'après le
verbe sararu : briller, rayonner, iUurniner, d'où lumière, rayonnement,
éclat.

Aussi bien En-Lil, « fils hypostase d'Anu, dieu de l'atmosphère et
de la tempête, est-il qualifié en certain texte d'invocation de Dieu
Taureau miséricordieux », ce qui prouve que, sous ce rapport comme
sous tant d'autres, le dieu n'avait pas dégénéré de son « Père ». N'avait-il
pas, d'ailleurs, hérité de ce dernier la couronne de cornes, insigne du
pouvoir suprême du monarque céleste, Anu

Ce qualificatif de Taureau implique au surplus des qualités
combattantes, éminemment appropriées à un « dieu des armées ».

Il va sans dire que le grand dieu du ciel, de la tempête et de l'orage,
ayant, au cours du temps, changé de nom, puisque Anu s'est de plus
en plus éloigné dans son empyrée, le qualificatif Taurin s'est transmis
à ses héritiers, totaux ou partiels.

Bel, le Seigneur, grand dieu du ciel et de la fécondité, qui sous tant
de rapports a continué les personnages d'Anu et de son « fils » En-Lil,
est qualifié de « divin Taureau, lumière brillante qui éclaires l'obscurité,

(Taureau) brûlant d'Anu ». Ce dieu lui-même a pour suppôt le
« Taureau robuste » En-Zu, c'est-à-dire le dieu-lune, l'un des symboles
lumineux du ciel. Bel est aussi qualifié de « grande montagne », ce qui
s'accorde avec l'aspect « montanicole » de ces cultes célestes. Aussi bien
est-il, à l'occasion, dénommé carrément Gû : le bovidé, comme il est
dit Seigneur ou Ancien. A sa qualité de mâle céleste il doit d'être
traité parfois de grand bouc, ce qui, sous le rapport généfique, revient
au même.

Un autre dieu taureau céleste de fécondité, Dapar, est aussi
dénommé Gu(d).

L'un des plus illustres est celui d'Adad Ramman, le grand dieu
fécondateur du pays d'Amurru, dieu qui se manifeste, avec l'extension
amorite, de Babylone aux côtes syriennes.

Un dieu de fécondation, et donc un dieu nourricier, devient
fatalement, au cours de son évolution, un dieu bienfaisant et, par suite,
un être de lumière — surtout lorsque ce dieu est à la fois céleste et
fulgurant. Ceci aboutit inévitablement à le confondre plus ou moins
intimement avec le Soleil. C'est ce qui est arrivé à Adad-Ramman,
comme à Mithra, du reste.

Le dieu Ea, dieu aqueux et, à ce titre, stimulant des forces
végétatives, est, pour cette même raison, dit : « Taureau sauvage du ciel et
de la terre. » Il est le « sage, surabondant de force, le sage à la grande
vigueur qui suscite à la vie la verdure ».



— 97 —

Ce qu'il faut retenir en ces attributions, c'est moins l'identité du
dieu en soi que le concept général du Taureau fécondateur, qui domine
le système.

La foudre, en effet, avec la pluie qui l'accompagne d'ordinaire,
concourt en l'espèce à relier les idées de ciel et d'eau cosmique. Le
foudre que porte le Taureau Adad sur le cylindre publié par Ward,
constitue à cet égard une manifestation convaincante. Et la foudre elle-
même, phénomène météorique et « volant », contribue, semble-t-il, à

justifier du même coup cette étonnante figure de taureau pourvu de
deux ailes de papillon sur une poterie de Syalek.

Ailleurs ce sont des êtres semi-divins, tel cet homme-taureau
Eabani contre lequel Gilgames a engagé le combat. La représentation
en figure sur nombre de cylindres. On l'a justement rapproché du Mino-
taure. Un monstre du même genre a été trouvé à Ur ; il date de quelque
2000 ans av. J.-C. ; il fait fonction de gardien de la Déesse-Mère.

La terre hittite est le siège d'une Confédération internationale
passablement mélangée ; aussi ne faut-il pas s'étonner d'y trouver, à côté
du dieu fulgurant, deux taureaux divins : Seris et Hurris, « variantes »

tribales du dieu de l'orage hurrite : Tesup.
En ce secteur apparaît une figuration particulièrement intéressante

du Taureau divin. C'est celle dont Ward a publié plusieurs spécimens
figurant sur des cylindres gravés, dans son volume « Seal cylinders of
Western Asia » (1910). Il s'agit de l'autel-taureau, ou l'autel au
taureau, ou encore le taureau-autel. En effet, le Taureau divin,
ou plutôt sa représentation, fait
ici fonction d'autel proprement
dit. C'est sur son échine même,
aménagée comme il convient, que
flambe le feu du sacrifice et qu'est
vouée l'offrande (fig. 1).

Cette représentation du Taureau

en fonction d'autel nous est
particulièrement précieuse. Elle
répond d'abord à une conception
certainement fort archaïque, con- Fig. i
fondant le dieu Vahana avec
l'autel du sacrifice au dieu maître de l'animal sacré. Conception
nécessairement solidaire de l'offrande du dit animal à son dieu.

Elle nous vaut, en outre, l'explication archéologique la plus naturelle
de ces « cornes » d'autel, si caractéristiques, en Crète minoenne et
ailleurs ; cornes que nous retrouvons, au reste, maintes fois mentionnées
dans la Bible à propos de l'autel de Iaweh, ancien Taureau divin, lui
aussi Le Taureau a disparu de l'autel-taureau, mais ses cornes sont
restées ; témoignage schématisé de l'origine « architecturale » de cet
autel même — phénomène classique en pareil domaine.

Ces cornes, qui constituent l'un des emblèmes théologiques et
religieux de la force généfique, sont, à ce titre, l'un des « raccourcis » les

plus suggestifs du « Taureau sublime ». En accadien, pour dire que

S»

m



— 98 —

l'on réduit à merci son adversaire, on a recours à l'expression garnù
bullù ; ce qui veut dire briser sa corne ; en d'autres termes « briser sa
force ».

Ces cornes d'autel sont, dans le rite, une partie essentielle. On les
enduit du sang de la victime. Ce sont elles que saisit le fugitif implorant

assistance.
Détail suggestif: c'est en hébreu le même mot queren qui désigne

à la fois le sommet d'une montagne et les rayons de lumière, ou les
éclairs fulgurants. Ces coïncidences ne sont peut-être pas entièrement
fortuites. Leur point de départ sacerdotal explique sans doute que ce
soit le même mot qui, en sémitique et en indo-européen, désigne la
corne. Les grands cultes sont d'incomparables véhicules pour ces voyages
de termes.

Du même coup s'éclaire la signification de ces bucrânes qui jouent
un si grand rôle dans la religion de l'Egée, et de la couronne de cornes
elle-même, attribut de suzeraineté d'Anu. Çiva, dieu généfique de l'Inde
préarienne, est dieu cornu, notamment chez les Pallavas, dans le Deccan.

Les cornes des dieux sont mentionnées également en Egypte.
L'Istar à cornes de la Genèse (XIV, 5) s'explique tout aussitôt par les
puissances généfiques de la déesse de la fécondité.

« La corne du Taureau procure nourriture et boisson », dira plus tard
Phérécyde (VII s. av. J.-C). Zeus Keraios, dieu du ciel authentique,
héritera de cet attribut. L'on sait que le bucrâne s'associe couramment
à la bipenne fulgurante, c'est-à-dire à la hache double.

Plus au sud en terre sémitisante pullulent les cultes du « Seigneur
du Ciel » Bèlos, Ba" al Samaym, et d'Adad ; dans les cultes du Haut-
Jourdain, la bête puissante et sainte s'offre à nous à de multiples
exemplaires. Grande est l'importance des idoles de taureaux et de vaches
dans le culte de Ba( al d'Ugarit. Ce Ba* al féconde « la génisse ».

Les veaux d'or que Jéroboam institue à Bethel et à Dan, dont
l'histoire se trouve au livre I des Rois (ch. XII), peuvent être assimilés
à cet ordre de cultes.

Si ce culte a emprunté deux voies différentes pour se répandre le
long de la Méditerranée, l'une par l'Asie Occidentale, l'autre par l'Egypte,
il n'est nullement égyptien au sens proprement indigène.

Dans la vallée du Nil le caractère sacré du bovidé se révèle dès une
date très archaïque ; mais la provenance de ces vestiges est nettement
visible : dans les deux origines connues nous sommes orientés vers
l'océan Indien.

La civilisation des Badariens nous est connue par les cimetières de
Bovidés, non sous forme de momies, mais d'amas soigneusement
disposés, d'ossements des taureaux sacrés. Ailleurs il s'agit de bucrânes
peints.

On a, en outre, trouvé de nombreuses amulettes prédynastiques et
badariennes, formées d'une tête de taureau. La plus ancienne de celles-
ci provient de Néguddah. Ces Badariens, d'après une étude anthropologique

précise, étaient certainement une branche de l'humanité indoue
préaryenne.



— 99

frs M
<s^> V %

>¦^r^

SVLJ A

<H£*Vt

La vertu généfique de la tête taurine a laissé des traces que l'on
retrouve depuis l'Egypte jusqu'à l'Ibérie, le long de l'Afrique du Nord.

Une deuxième manifestation nilotique — également importée —
du dieu au Taureau s'affirme dans le culte de Min.

Ce dieu, dont le symbole — flèche ou arme à deux pointes opposées,
peut-être prototype du foudre de Jupiter — figure déjà parmi les

enseignes de navires prédynastiques, est un immigré dans la vallée du
Nil. Immigré fort précoce, apporté
très certainement par des éléments
étrangers venus du Pays de Pwnt;
donc des rives de l'océan Indien,
ou même des côtes du Deccan, base
initiale de départ. Le trajet est
marqué par des graffiti, depuis la
mer Rouge par la vallée de Ham-
mamat.

Ce dieu est couramment qualifié

de Taureau dans son rituel.
Son parèdre, Hathor, venue avec
lui de Pwnt, est une déesse Vache.

Ce dieu au Taureau, suivant un
scheme qui commence à nous être
familier, estun dieu de la montagne.
Une antique représentation
provenant de Koptos nous l'atteste.
Son rôle généfique s'accuse, entre
autres, par l'épithète « celui qui ouvre le nuage pluvieux », conception
fort peu égyptienne, puisque ici l'eau vient à l'agriculture de la crue du
Nil. Min n'en a pas moins été promu au rang de patron de la fertihté
des champs. Il est le dieu du sycomore, arbre du type^cus, représentatif
des puissances de fécondité depuis le Deccan jusqu'à l'Indonésie.
Une inscription du temple d'Edfou dit : « Seigneur des bestiaux, créant
leur subsistance, assurant leurs « pains » à jamais. » C'est la conception
à peu près panasianique de la Mère des montagnes « dame de bêtes »,

à laquelle se rattache également Çiva paçupati — de même sens. Aux
Indes on trouve son assimilation occasionnelle au dieu Lune.

Dieu des céréales, sa fête est celle du gonflement de l'épeautre. Il
est même le Seigneur du phallus. Il a à son service des danseurs et
des musiciens, des danseuses et des acrobates. Son nom n'est pas égyptien.

Le dravidien min, minu, signifie briller, luire, irradier C'est donc
la désignation du Dieu.

Min est la forme originelle d'Ammon, Seigneur du ciel et dieu du
tonnerre

Une inscription de la XIe dynastie, provenant du Wady Hammamat,
indique que Min apparaissait déjà dans l'arc-en-ciel : « fl fabriquait la
pluie, il se manifestait, sa gloire se révélait aux humains, le Haut-Pays
devenait un lac ». Des deux parts nous avons affaire à un « Zeus » om-
brios, type de « Zeus » que Strabon nous dit avoir aussi été celui des Indous

Fig. 2



— 100 —

Aux vertus « végétatives » et « nutritives » il doit aussi d'être le
dieu des parcs aux eaux abondantes, aux grands arbres, si
caractéristiques des traditions sacrées de l'Asie Occidentale et auxquels les
Hébreux, à la suite des Iraniens, ont donné le nom de « paradis ».

« Dieu du paradeisos. »

Dans l'entourage rituel d'Ammon nous trouvons le colombidé, le
serpent, animal chtonien, familier de la Grande Déesse Cretoise comme
d'Artémis-Hécate-Mâ. C'est un dieu de l'enthousiasme prophétique
et des oracles. Sa puissance généfique s'accuse, au reste, par le bucrâne,
symbole de cette signification.

Osiris est lui-même une variante immigrée en Egypte d'Attis,
Adonis, Tammûz, fait qui n'est pas négligeable. De même Bakis,
taureau lui aussi, est identique au Bacchos hellénique (Baki-Dionysos).
Dionysos, en effet, est souvent et normalement qualifié de Taureau.

Enfin le célèbre Taureau Apis, le Hâp des Egyptiens, révéré à Memphis,

s'avère le dieu taurin d'un terroir de tous temps imbibé
d'influences méditerranéennes autant qu'asiatiques. Il passait, au surplus,
pour être une des incarnations d'Osiris, ce qui nous ramène aux
constatations précédentes. Les Hellènes l'ont mythifié sous le nom d'Epaphos.

Nous retrouvons ici — avec le sérapeum — le rite d'inhumation
de taureaux que nous avons signalé ailleurs. D'autre part, l'identification

du dieu Hâpi au fleuve Nil relève d'un concept théologico-
agricole n'ayant pas ailleurs en Egypte d'équivalent. En Hellade, par
contre, l'assimilation des fleuves à des taureaux était un héritage
méditerranéen.

Il serait fastidieux de continuer pareille enumeration. Ce que nous
venons de dire suffit amplement pour nous renseigner sur ce culte
primitif agricole et sa dispersion considérable sur l'Ancien-Monde à une
date fort ancienne.

Pour les personnes qui voudraient trouver des dates et des
renseignements plus précis, je ne puis mieux faire que de renvoyer à

l'ouvrage intitulé : « La préhistoire du Christianisme » par Charles Autran,
paru chez Payot, en 1941, et dans lequel j'ai puisé à peu de chose près
toute la documentation qui précède. J'ajoute comme source importante

: « Mythologie zoologique ou Légendes animales », par Angelo
de Gubernatis, 2 vol. parus à Paris, en 1874.

Quittons pour le moment ces sources écrites pour étudier deux
objets fort instructifs, trouvés dans une fouille de l'énéolithique à

Chypre. Il s'agit d'un cimetière préhistorique remontant à environ
2500 ans av. J.-C, situé à Vounous-Bellapaïs et fouillé par Dikaïos
de 1931 à 1932. (Cf. Archeologia, vol. 88, 1938.)

L'un est une scène de labour, très primitive, modelée en terre glaise,
disposée sur un plateau de 41 cm de longueur. Deux paires de bœufs,
attelées chacune à une charrue très primitive et suivie par un homme.
A main gauche de la première paire de bœufs, deux personnages se
font face, tendant entre eux une pièce d'étoffe, peut-être deux femmes



— 101 —

en train de vanner du grain pour les semailles. Derrière elles se trouve
un animal suivi par un personnage ; sur le dos de l'animal on remarque
un objet qui pourrait être une selle. Le sens de la scène est clair : une
famille en train de travailler aux champs ; la charrue est du type le plus
primitif.

La seconde pièce, en poterie rouge polie, est un modèle d'enclos sacré.
Sa forme est celle d'une grande écuelle de 37 cm de diamètre, dont le
bord de 8 cm forme l'enclos. Il est percé d'une porte surmontée d'un
linteau. Contre la paroi opposée à la porte se trouvent trois figures en
relief, munies de cornes, et ces figures se donnent la main ; de la jonction
de ces mains pend de chaque côté un serpent. Ces personnages sont
isolés par une bordure en demi-cercle du reste de l'enclos. Un personnage
est agenouillé devant cet autel et lui tend les deux bras en signe de
prière. Des deux côtés de l'autel des banquettes se prolongent en suivant
la paroi ; des personnages y sont assis, quatre à droite, deux à gauche.
Tout près de ces derniers se trouve une personne tournée du côté de
la porte et qui tient un enfant sur le bras. Une autre figure la regarde.
De chaque côté de la porte se trouve un enclos, contenant chacun deux
taureaux. Plusieurs autres personnages se tiennent debout. Le centre
de l'enclos est occupé par un groupe de six personnages en demi-cercle
et ayant les bras croisés. Sur un siège surélevé, sorte de trône à montants
cyhndriques, est assis un personnage plus grand que les autres.

L'enclos est circulaire. Or, au début de l'âge du bronze, l'architecture
civile fournit des habitations rectangulaires. Les huttes rondes

sont plus anciennes, elles remontent au néohthique. Il se pourrait qu'ici,
s'agissant d'architecture sacrée, le cercle soit resté traditionnel.

Il se trouve qu'en 1939 des fouilles à Kirokitia ont fait découvrir
une importante maison circulaire qui nous explique le modèle en terre
de Vounous-Belapaïs. Située dans le haut de l'agglomération, elle
mesure 5 m de diamètre. Le sol montre des paliers à divers niveaux.
Dans l'un se trouvait une sorte de trône, ainsi que d'autres sièges. Il
contenait un squelette adulte, entouré de squelettes d'enfants, probablement

sacrifiés. Dans les niveaux suivants les enfants sacrifiés se trouvent
également avec leurs squelettes parmi les adultes. Dans le haut une tête
seule, à la base d'une idole, représentant un homme. Derrière cette tête
plusieurs serpents en relief avaient l'air de surmonter la coiffure. Autour
de l'enclos plusieurs murs dissimulent l'entrée. Beaucoup de cornes et
d'ossements d'animaux furent ramassés parmi les cendres et le charbon.

Récapitulons ce que nous venons d'observer :

1° Enclos circulaire dans lequel des rites spéciaux ont été célébrés.
2° Le trône et les autres sièges.
3° Les sacrifices d'enfants.
4° La tête de l'idole avec des serpents dans le dos.
5° Enclos spécial et sacrifices d'animaux.

Nous avons là un aperçu remarquable de la continuité des croyances
et des rites depuis le néohthique à l'âge du bronze.



— 102 —

L'autel aux trois figures cornues et tenant des serpents est consacré
à des divinités chtoniennes, et fertilisatrices. Le serpent, dieu de la
terre et des régions souterraines, est aussi un dieu guérisseur.

Quelle est la cérémonie représentée dans le modèle de Vounous
Est-elle funéraire ou est-ce un sacrifice en l'honneur de ces divinités
représentées La pièce a été trouvée dans une tombe et, dès lors, on
peut penser qu'il s'agit bien d'une cérémonie mortuaire en l'honneur
d'un personnage qui est probablement le grand figuré sur le trône à

une échelle plus grande que les autres. Peut-être s'agit-il d'une
déification après la mort. Quant aux sacrifices d'enfants, ils se sont conservés
jusqu'à une époque relativement récente.

Il est instructif de confronter ces modèles avec la poterie funéraire
qui a été rencontrée dans les tombes de la même station. En effet, nous
y voyons le Taureau représenté par des têtes ou des bucrânes, des
serpents et des oiseaux; puis, des cerfs et des biches (fig. 3).

L'oiseau est toujours en ronde bosse, c'est-à-dire tout à fait dégagé,
souvent avec une coupe devant lui.

Dans la Crète minoenne, l'oiseau est une manifestation du dieu
(Nilsson).

A Mycènes existe l'autel à emblèmes cornus, surmontés de deux
oiseaux affrontés et les ailes déployées (voir Bossert et fig. 4).

Sur le taureau-autel l'oiseau prend la place du feu du sacrifice (fig. 5).
A l'âge du bronze de l'Europe Centrale et du Nord l'emploi de

l'oiseau dans le décor est fréquent. Comme dans les légendes du Nord, ce
sont surtout des oiseaux d'eau :

canards, oies, cygnes ; ces
derniers, en particulier, jouent le
premier rôle.

Dans les pays du Midi, il
est parfois difficile de déceler
l'espèce. Nous avons déjà parlé
de la colombe ; mais ce sont
surtout des oiseaux de proie. Le
plus héroïque est l'aigle qui est
assimilé à un messager céleste,
un porteur, un guerrier même.
Le faucon, l'aigle et le vautour
jouent des rôles identiques.
L'aigle de Jupiter est le porteur
de la foudre.

Aux Indes le cheval solaire
et l'oiseau solaire sont identiques.

Garouda, l'oiseau de
Vishnou, est lui-même le soleil ;
il est, au reste, identique au
Phénix qui renaît de ses cendres.

Les oiseaux jouent le rôle de

Fig. 3 devin, car ils sont omniscients.

e>;)0
w

Vountws



— 103

Le mot sanscrit hansa signifie tantôt cygne, tantôt canard, ou encore oie,
et même phénicoptère. Les contes russes emploient le terme oies-cygnes
pour désigner les oiseaux qui
emportent ou sauvent le jeune héros.

Le dieu Agni, qui est le feu, est
appelé lui-même « hansa », le com-

D

w\

Ä 1
Ies rzujMM rnn

Myttnts. hvtet(ftu'iUx. i'oi) n.J?'

Fig. 4

974

21 JX

L

m
Fig. 5

973

pagnon des vagues ou des nuages
mobiles, qui va de concert avec
les eaux célestes ; il est ici la
foudre.

L'imagination des nations
celtiques et germaniques a entouré
d'un mystère solennel, d'un cycle
de légendes nombreuses et
fascinantes, ce mythe auquel la musique
de Wagner a donné, dans Lohengrin,

une enveloppe magique d'un
charme puissant.

Les images à caractère symbolique

sont instructives dans ce cas
et nous allons nous adresser à
elles. C'est la place de parler du
« swastika », ou croix gammée, qui
a fait couler des flots d'encre (fig. 6).
Ne nous occupons pas des discussions,

mais acceptons certains
résultats qui paraissent acquis. Le
swastika est un signe solaire et
depuis un temps immémorial un
porte-bonheur, un talisman ou un

r-Utif Ju V*s~ *,

Ö

Fig. 6



— 104 —

charme. Ce qui nous intéresse tout spécialement, c'est d'apprendre que
sur des fusaïoles trouvées dans les fouilles de Schliemann, on constate
des « swastika » dont un des bras, recourbé à gauche, est double Le
tout représente un oiseau au vol, très sommairement indiqué. Cette
même idée est très clairement exprimée sur une amulette faite d'un
disque taillé dans un coquillage et provenant de la région du Mississipi,
d'une époque précolombienne Mais ici les quatre terminaisons sont en
têtes d'oiseaux. Nous retrouvons le même procédé sur un vase grec
archaïque ; mais au lieu de quatre branches, il y en a huit : c'est donc
un double swastika, dominant deux grands oiseaux au milieu desquels
s'élève un triangle ou une pyramide

Il se pourrait que l'interprétation du swastika à partir de l'oiseau
soit secondaire ; s'il en était ainsi, elle démontrerait cependant l'importance

de l'oiseau-solaire et de l'oiseau-tonnerre.
Il y a, en effet, l'explication suivante :

La croix représente la divinité solaire

La spirale 9 E] (et sa version brisée par bouts droits)

6*ê>C\3

représente la foudre.
Le swastika serait une combinaison des deux choses (fig. 7) et, en effet,

nous en trouvons des variantes diverses, corroborant cette manière
de voir. En doublant la spirale

It ___ ^^ ^o^. «» nous obtenons la double spirale
en S, et si nous superposons
celle-ci en croix, nous créons un
swastika à bras spirales ou un
tétrascèle. Or la spirale double
est presque toujours accompagnée

de deux petits cercles à

point central, qui sont des
emblèmes solaires ; il y en a quatre
dans le dernier cas.

Deux mots encore au sujet
Y% .^S/S^V.*"! - K du Cerf qui figure très tôt dans

^^AQ^/*i (tJtSh r™*t
" l'iconographie des croyances

**. **. **¦ & V\S3I# I FvJ religieuses (fig. 8). N'est-il pas,
parmi les animaux sauvages,
l'un des plus beaux et des plus
impressionnants N'est-il pas
resté le gibier le plus noble de
la vénerie jusqu'aux temps

Fig- 7 actuels Sa chair est appréciée,
ses os sont d'une qualité telle

qu'on en fait les outils les plus solides. Ses bois, enfin, servent à toutes
sortes d'emplois : on en obtient les pioches, les houes, les douilles de
marteaux, les manches d'instruments les plus divers.

O
3

4.
<f

G>sD

BCOÇV9

€



105

Le cerf représente les formes brillantes qui apparaissent subitement
dans la forêt, dans le nuage ou dans la nuit ; ces formes sont donc
tantôt l'éclair et les traits de la foudre, tantôt la lune dans l'obscurité
de la nuit.

Le Rigveda nous montre les « Maruts » ou les vents qui produisent
l'éclair et le tonnerre au sein du nuage, conduits par des antilopes.

Cependant l'antilope, la
gazelle ou le cerf, au heu de

prêter secours au héros, le
jettent le plus souvent dans
l'embarras et l'exposent aux
dangers. C'est un thème
mythique que développent
de nombreuses légendes
indiennes.

La tradition germanique
contient plusieurs légendes
dans lesquelles le héros, qui
chasse le cerf, trouve la mort,
ou bien est entraîné en enfer.
De même que la lune est un
cerf ou une gazelle qui vient
derrière le soleil, on imagina
parfois aussi que le héros
ou l'héroïne solaires se
changeaient en cerf ou en biche.

De nombreuses variantes
existent de la fable du cerf
à la fontaine, qui est mis en
pièces par les chiens qui
l'atteignent dans la forêt, parce
que ses cornes se sont entrelacées dans les branches des arbres ; les

rayons solaires sont enveloppés dans les branches de la forêt de la nuit.
Actéon, changé en cerf, dévoré par les chiens pour avoir vu

Artémis (la lune) toute nue dans son bain, est une autre version.
Le soleil et la lune sont frère et sœur ; le frère trouve la mort en voulant

séduire sa sœur. Le cerf est donc tantôt lunaire, tantôt solaire.
La biche est souvent présentée comme nourricière. Plusieurs légendes

du moyen âge reproduisent cette particularité d'un jeune héros
abandonné dans la forêt et nourri par une chèvre ou par une biche, la
même qui servira plus tard de guide au roi, père du prince qui vient
chercher la princesse sa femme, qu'il avait abandonnée.

Du Cange nous apprend que des effigies de cerfs d'argent (cervi
argentei) étaient placées aux anciens fonts baptismaux chrétiens. Parmi
les poteries chypriotes de Vounous (fig. 8), il en est de nombreuses avec
des représentations de cerfs ; l'une, entre autres, représente un soleil avec
de chaque côté un cerf. La bande en zigzag pourrait bien figurer de
l'eau

W

® » a e o ©_&_•oooo ©©oooo
o &

p OOOO o ol I

XXN
NV^

X. ^nt
^ Ì R\WO

Poterie di Vounous.

Fig. 8



106

Il est grand temps que nous résumions les indications que nous
venons de donner sur les religions primitives du monde ancien et parti¬

culièrement de la Méditerranée
et de l'Europe.

L'idée qui domine tout le
complexe est celle de Fertilité. Il
s'agit par tous les moyens d'obtenir

la nourriture pour que la
vie puisse continuer. L'Humanité

est au stade du cultivateur
et d'éleveur de bétail. Le
taureau, animal fort et redoutable,
est en même temps celui qui
permet la culture des céréales.
D'autre part il y a les forces de
la nature, l'astre qui brûle et
parfois se cache dans les nuées
d'où tombe la pluie bienfaisante.

Il y a la foudre et le
tonnerre qui accompagnent ces
phénomènes et qui représentent
le feu du ciel.

Il y a donc :

J.I. M /
«/»

s
SS m« 7.

feHM £

hteM»;
6

3
4 *> io.

Fig. 9

I. 7.

3

S.4.

%
£ridiliM N *.S^̂ 7.c

Ciel

Terre

le Dieu lumière
la force — le Soleil

qui se résume dans
le Taureau

le Dieutonnerre=éclair
foudre Oiseau

le Dieu pluie eau
nuées Vache

le Dieu du sous-sol (dieu
chtonien) Serpent

Fig. 10

Les deux premiers sont les
dieux célestes ; les deux seconds
sont les dieux terrestres.

Tout le système se résume
dans la Dyade hermaphrodite
Feu-Eau, que les Chinois figurent
par un cercle divisé en deux
parties égales par une hgne en
S ; l'une rouge feu, l'autre
bleue eau. Ce sont les armes
de la Corée.



107

Tout cela serait fort simple ; mais en réalité cela se complique à

l'infini par le fait que ces croyances voyagent et se transforment sui¬

vant les divinités
nouvelles qui prennent les

prérogatives les unes des

autres. Puis, une divinité,
personnifiée par un
animal, s'en sépare plus ou
moins et la bête n'est plus
que son support, en sanscrit

: son vahana. Elle
représente, en fin de compte,
l'animal qu'on lui sacrifie.

p. jj D'autre part il se forme
des parèdres, comme c'est

le cas pour le Taureau pour lequel ce sera la Vache.
Le serpent, divinité chtonienne, hantant le sous-sol, est généfique

et fertilisant ; il devient aussi le guérisseur et, plus tard, il se transforme
en diable

En conclusion, nous allons reprendre ces autels cornus dans l'ordre
de leur apparition et nous constaterons leur variabilité et leurs
transformations successives.

L'autel-taureau sumérien, gravé
sur les cylindres de l'Asie Occidentale,

nous donne probablement la
version primitive ; d'abord avec la
flamme s'élevant du dos de l'animal,
puis avec l'oiseau aux ailes éployées,
qui incarne le feu du ciel et prend
la place de cette flamme. Vient
ensuite l'autel aux cornes, tel celui de
Jaweh, ancien Taureau divin (fig. 11).
La figuration du Taureau a disparu,
mais les cornes sont restées. Elles sont
devenues le symbole, selon la loi de la
partie pour le tout. La tête de Taureau,
sculptée en pierre ou en matières
plus précieuses, ou simplement sous
forme de bucrâne, prend place au-
dessus de l'autel.

A Knossos et à Mycènes, l'autel
est une construction de pierre,
surmontée de cornes schématisées,
surmontées elles-mêmes soit de la
colonne sacrée, ou bien de la hache
bipenne (fig. 12). Le type d'autel de
l'époque mycénienne se retrouve dans Fig. 12

'-LT

m
m

j
fr-

o.

M,<



108 —

les grandes îles de la Méditerranée et jusqu'en Espagne. Dans le sud
de la Hongrie la station de Lengyel fournit des objets très semblables
à certains « croissants » de nos stations de l'énéolithique. Ici, j'attire
l'attention sur les signes gravés sur l'un de ceux-ci : deux cercles avec
point central et, entre les deux, une double spirale Autrement dit
deux signes solaires et un signe de la foudre, signes qui semblent indiquer

une consécration au soleil.
Nos stations lacustres ont fourni plusieurs types de croissants.

Sont-ils successifs ou sont-ce des formes propres à certaines provinces
Il est impossible de le dire.

J.,/ Nous trouvons le crois-
' sant très développe a poin¬

tes recourbées parfois en
dedans, d'autres à cornes
bien formées, non recourbées

en dedans ; il en est
qui ont un corps allongé,
rectangulaire et muni au
deux bouts de cornes plus
petites, mais encore bien
reconnaissables. Enfin, il en
existe dont les cornes sont
à peine visibles et se réduisent

à une dent occupant
chaque extrémité.

La base est variable ;

dans les vrais croissants
elle est étroite, formant un
pied rond. Dans ceux dont
l'arête supérieure est une
ligne droite, la base
s'allonge tout naturellement.
Il peut, mais rarement,
y avoir des supports : deux
pieds ronds, par exemple,
ou quatre pieds, deux de

chaque côté. Un détail qui semble avoir échappé jusqu'ici, bien que se
rencontrant souvent, est une arête qui sort de la face antérieure, soit
horizontale ou incurvée comme une guirlande qui pendrait. Parfois
elle forme une sorte de tablette.

Quant au décor, nous avons indiqué au début qu'il est tout à fait
différent de celui de la poterie usuelle avec laquelle ces objets n'ont
rien de commun. Il y a aussi des trous qui traversent de part en part
les extrémités des cornes, et des cavités assez profondes pour avoir
permis d'y fixer des ornements en matières périssables.

Tous ces détails n'ont pas encore été étudiés ; ils le méritent cependant.

L'un de nos croissants possède une guirlande avec de légères
entailles, qui lui donne un petit air Louis XVI Nous trouvons dans

£=i

-*==^

1£

0
ou*h4

fokwvolr oh
XbVHtM,r Cu*4*£*. iV FtOiw».

-W
Fig. 13



109 —

la représentation de sacrifices

romains la tête du bœuf,
ornée de Vinfula formée de
« flocons de laine attachés
et unis en tresse » (fig. 13) ;
cette décoration réunit les
deux cornes et pend en
guirlande sur le front. Nous
trouvons d'autre part des
autels romains qui ressemblent

singulièrement à nos
croissants à cornes réduites.

Si nous examinons ce
que sont devenus nos croissants

aux époques
ultérieures, au Hallstatt qui
est le début de l'âge du fer,
nous constatons un processus

curieux, amené peut-
être par le changement du
matériau qui est le métal
(fig. 14). Le métal va
produire des chenets en fer
forgé, faits d'une barre
horizontale aux bouts recourbés
en haut. Pour élever cette
barre au-dessus du sol, elle
sera portée par deux arcs
rivés. Cela suggère des pieds
et les terminaisons de la
barre recevront des têtes.
Du taureau primitif il ne
reste plus qu'un croissant

représentant les deux
cornes ; maintenant cette
paire de cornes reçoit des

pieds et le bout des cornes
une nouvelle tête complète
Pour les chenets symboliques

(fig. 15) on a continué
d'utiliser la terre glaise,
tout en adoptant la nouvelle
interprétation! Ces procédés
d'appauvrissement, puis de

prolifération d'un motif,
sont bien connus.

Quand nous constatons
aujourd'hui encore dans nos

®CX3>©^L^y*.(.(Hor,3r'y

oo

TtJ. sm'sit<.taStx-tilti!, Str-litA

UJ. St~ii<-i 2 <•*•'«(«

(p.uuv.) Eberluer«(£^».'«0

Fig. 14

Ucç. iL.
Ri'.n*»vi-?

^5

iH 3̂£r?-

"m

Otcl 'TMt

Fig. 15



— 110 —

campagnes l'emploi du bucrâne comme défense contre les maléfices
et comme protection des étables, nous pouvons être certains que
c'est bien là une survivance de ces croyances plusieurs fois millénaires.

Dans les ruines restaurées
d'une grande église cluni-
sienne, en pays bernois,
entre Schwarzenbourg et
Thoune (à Rueggisberg),
j'ai constaté dernièrement
(fig. 16), sculptée dans la
pierre, une tête de taureau
dont les cornes forment un
croissant ; de chacune des

pointes sort un serpent qui
s'enroule en spirale, asso-

ïéG> O
O C

^ùWisUrç) %\T"

Fig. 16

ciation que nous avons constatée au début de l'énéolithique à Chypre
Cette église date du XIIIe siècle ; elle est en grande partie en ruines,
mais le divin taureau fulgurant survit toujours

Je ne sais si j'ai réussi à vous convaincre, malgré que la trame des
faits que j'ai essayé de juxtaposer soit parfois bien ténue. Mon exposé
ressemble à un tableau impressionniste, fait par petites touches
mises les unes près des autres ; il y reste, hélas encore trop de vides,
trop de trous qui seront peut-être un jour comblés.

En attendant, l'idée exprimée par les premiers savants qui se sont
occupés de ces objets, nous paraît bien être la bonne. Parmi eux,
G. de Bonstetten l'a formulée avec le plus de précision.

SOMMAIRE

1° Il s'agit plus que probablement d'un objet rituel consacré à une
divinité qui remonte au Taureau.

2° G. de Bonstetten est celui des préhistoriens qui a le premier
émis cette opinion avec précision.

3° La technique de ces croissants, différente de celle de la poterie
usuelle, permet de supposer par analogie (avec un cas moderne
semblable) qu'il s'agit d'un objet confectionné à l'occasion d'une cérémonie
rituelle (consécration d'habitation

4° Sans être nécessairement des chenets, leur parenté avec le feu
ne fait aucun doute, puisque les divinités cornues sont tantôt solaires
^Taureau), tantôt lunaires (Vache).

5° La fragilité de la plupart de ces croissants ne permet pas d'envisager

leur emploi sur un foyer servant journellement et le fait qu'ils
ne sont généralement pas « cuits » exclut cette idée.


	Croissants lunaires des stations de l'âge du bronze et religions primitives de l'asie antérieure

