
Zeitschrift: Bollettino della Società storica locarnese

Herausgeber: Società storica locarnese

Band: 18 (2014)

Artikel: I Leponti nostri antenati

Autor: Scacchi, Diego

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1034106

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1034106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOCUMENT! 125

I Leponti nostri antenati
Diego Scacchi

Uno storico leventinese del XIX secolo, padre Angelico, pubblicb nel
1874 un'opera in due volumi, intitolata I Leponti e dal sottotitolo Memorie
storiche leventinesi: un libro sulla Leventina, del cui nome si voleva sotto-
lineare l'origine dell'antico popolo che l'abitava, ma che in realtà occu-
pava l'attuale territorio del nostro Cantone, sconfinando pure lungo le
rive oggi italiane del Verbano. Nel ricordare come fosse awolta dall'o-
scurità dei tempi l'origine dei Leponti, l'autore scriveva:

Senza salire ai tempi mitologici, pure accenneremo come Plinio avesse scritto,
che i Leponti si traessero origine da Ercole, che valicando le Alpi Leponzie, vi
lasciasse parte del suo seguito, e chiamati con tal nome dalle loro membra arsic-
cie per cagion della neve infra il seno delle Alpi, ed anche Leponti, che dal greco
suona collocati. Lo stesso Plinio riferisce, che Catone facesse discendere i
Leponti ed i Salasi dai Taurisci. Questi Taurisci erano Galli, i quali, secondo
Polibio, lo storico amico dei Scipioni, abitavan da ambi i lati i luoghi montuosi
delle Alpi. [...] Furono i Taurisci i popoli migratori1.

Gli Indoeuropei
Dopo 140 anni da questa pubblicazione, le idee sono più chiare circa

la preistoria e la protostoria di tutta l'Europa, per cui si puö risalire alle
lontane origini dei popoli che abitarono le nostre regioni prima dell'oc-
cupazione definitiva dei Romani, nel I secolo a.C. I Leponti erano un
popolo celtico ed i Celti facevano parte della grande famiglia dei popoli
indoeuropei, la cui popolazione originaria risale all'incirca al V millen-
nio a.C. ed era ubicata in una regione che varia a seconda degli speciali-
sti che si sono occupati della vicenda. Comunque gli Indoeuropei all'o-
rigine occupavano il territorio tra l'Asia e l'Europa: a seconda delle teorie
poteva trattarsi dell'India, della Lituania, della Germania settentrionale,
dell'Ungheria, delle steppe della Russia méridionale, del Caucaso o
dell'Anatolia. L'ipotesi più accreditata, fatta propria da E Villar2, situa
questa origine nelle steppe russe, identificandola in quella che fu chia-
mata la cultura dei Kurgani: un popolo di semi-nomadi che abbinavano
l'allevamento all'agricoltura e alia caccia.

Nel V millennio a.C. awenne una sorta di esplosione del primitivo
popolo indoeuropeo che provocö una sua espansione in due direzioni:

1 Padre Angelico, I Leponti, Lugano 1874, pp. 1-2.
2 E Villar, Gli Indoeuropei e le otigini dell'Europa, Bologna 1997.



126 BOLLETTINO SSL 18/2014

verso l'Asia, con l'insediamento prevalentemente nella penisola indiana
e nell'attuale Iran, dove si affermarono due lingue indoeuropee, rispetti-
vamente il sanscrito e l'avestico, che furono parlate per molti secoli. La
seconda direzione fu quella dell'Europa a partire dal Mar Nero per occu-
pare verso il IV millennio a.C. l'Europa centrale e verso il III millennio
a.C. altre regioni quali i paesi baltici e la penisola greca. Nel II millennio
a.C. l'ondata indoeuropea, che nel frattempo si era suddivisa in nume-
rosi popoli con una propria etnia, occupé l'Europa occidentale (in parti-
colare con i Celti) e l'Europa méridionale (in particolare con gli Italici);
questi a loro volta erano suddivisi in diversi popoli. Le successive fasi del-
l'occupazione indoeuropea dell'Europa awennero comunque con infil-
trazioni progressive e con l'assorbimento graduale delle precedenti popo-
lazioni autoctone, affermando sulle Stesse le varie lingue indoeuropee e

le rispettive culture.
Gli Indoeuropei possedevano un grado di civilizzazione nettamente

superiore a quello delle popolazioni autoctone, per cui con il loro arri-
vo si verificarono grandi mutamenti. Questi ultimi furono caratteristici
di quella che fu denominata l'età del bronzo, che si colloca all'incirca tra
la metà del III millennio e la fine del II millennio a.C. La scoperta del
bronzo, unita aile nuove culture che caratterizzarono poi le varie parti
dell'Europa nei millenni successivi, portö a una mutazione culturale
radicale:

Un nuovo complesso di tradizioni si era affermato corne risultato di questi movi-
menti di popolazioni dalla steppa; tradizioni che interruppero quelle dei con-
tadini danubiani, ma contenevano molti elementi che erano destinati a soprav-
vivere, corne tratti distintivi di schemi culturali successivi, durante quasi tutta
la preistoria di queste regioni dell'Europa centrale e settentrionale. I guerrieri
seppelliti insieme aile loro asce da battaglia con foro per il manico, finemente
lavorate, adombrano il predomtnio, nella preistoria e l'inizio délia storia che vi
avrebbe fatto seguito, di una aristocrazia di eroi e una casta di guerrieri3.

Lo sviluppo délia metallurgia, che si accompagna ad altre novità quali
l'allevamento del cavallo e la specializzazione nella pastorizia, non
concerne solamente l'attività guerriera e di conquista, ma produce anche pro-
gressi sensibili nell'agricoltura e soprattutto accentua il bisogno di scam-
bi all'interno délia stessa popolazione o tra popoli diversi e quindi la
necessità di rapporti commerciali che favoriscano l'estrazione del métallo

e il suo trasporto ai posti di lavorazione, con relativa rete di strade. Per
cui lo stesso autore sopra citato pub ben affermare:

3 S. Piggott, Europa anlica, Torino 1976, p. 9



DOCUMENTI 127

Cercatori e minatori, commercianti e intermediary l'organizzazione di spedi-
zioni per mare o di carovane, concessioni e trattati, il concetto di popoli stra-
nieri e di costumi di terre lontane, tutte queste cose e altre ancora accompa-
gnano l'allargamento di conoscenze sociali richiesto da quel salto tecnologico
che fu l'ingresso, secondo la vecchia terminologia archeologica, dell'"Età del
bronzo"4.

Riassuntivamente, e pur con tutte le incertezze derivanti dalla caren-
za di documentazione e quindi dalla precarietà delle nostre conoscenze
per tempi cosi remoti, si pud:

constater que le III millennaire av. J.-C. représente plus qu'une période de mutations

économiques et sociales. C'est le moment où ce façonne la physionomie
spirituelle de l'Europe de l'âge du bronze, marquée par l'émergence des divinités

masculines associée au culte solaire qui feront partie du répertoire
iconographique de différents peuples historiques de l'âge du fer d'indiscutable souche

indo-européenne5.

I Celti
Questo ampio contesto euro-asiatico ha dato origine a popoli nume-

rosi e diversi, ma con elementi comuni che si ritrovano nelle rispettive
lingue (ancora oggi le lingue europee si riconoscono per il loro ceppo
comune rispetto aile altre) e nelle rispettive religioni (con divinità, chia-
mate in modo diverso ma aventi le Stesse funzioni e le stesse prerogative).

Anche le organizzazioni sociali e politiche dei popoli indoeuropei
sono riconducibili nella loro diversità alla triade (tre funzioni)
fondamentale studiata ed elaborata da George Dumézil: funzione religiosa e

sovrana, guerriera e produttrice.
Dobbiamo ora concentrare la nostra attenzione sul popolo dei Celti.

Esso occupö sin dal II millennio a.C. un territorio molto vasto: dalla
Francia, alla penisola iberica, all'Italia, alla Svizzera, all'Inghilterra e

Manda fino a giungere nei territori danubiani. A questa estensione
territoriale faceva riscontro una suddivisione in gruppi diversi, ognuno con
proprie caratteristiche, pur nella comunanza di origini e di consuetudi-
ni, la quale ha indotto un grande archeologo specialista del mondo cel-
tico ad affermare che l'esistenza di:

un héritage celtique, omniprésent et multiforme, est donc commun à l'ensemble

des régions de l'Europe qui s'étendent entre l'Atlantique, les grandes Plaines
du Nord, les steppes de l'Est et la bordure septentrionale de la Méditerranée. Il

4 S. Piggott, Europa p. 77.
5 V Kruta, Les Celtes, Paris 2000, p. 32.



128 BOLLETTINO SSL 18/2014

a marqué la vie quotidienne de leurs habitants de génération en génération et,
même s'il n'y est plus soutenu depuis près de deux millénaires par l'appartenance

à une même communauté linguistique, il continue à exercer son influence

occulte jusqu'à nos jours6.

L'epoca délia presenza déterminante dei Celti su vasta parte
dell'Europa da essi occupata e a dipendenza dei periodi differenziati di
insediamento sulle rispettive terre è durata all'mcirca un millennio e

mezzo: dalla meta del II millennio fino alla conquista da parte dei Romani
dei territori occupati dalle nazioni celtiche, awenuta per tutto il corso
del I secolo a.C. Questo lungo periodo puô essere suddiviso, senza pre-
tese di validità scientifica, dopo un periodo iniziale di assestamento, nel
periodo délia cultura dei campi di urne (dal 1200 all1800 a.C. ca), délia
cultura di Hallstatt (dal 800 al 480 a.C. ca) e dal fondamentale periodo
délia cultura di La Tène (dal 480 a.C. al 30 a.C. ca) che vide l'apogeo
délia civiltà celtica, in particolare con la formazione degli oppida, vere e

proprie città einte da mura. È soprattutto in questo periodo finale che si
forma pure quella che Kruta definisce «une identitée culturelle
spécifiquement celtique».

È giusto d'altronde ricordare che non tutte le nazioni celtiche scom-
parvero con l'avvento dei Romani. Nell'Irlanda e in varie parti
dell'Inghilterra (Galles e Scozia) rimase per lungo tempo, identificando-
si con il cristianesimo, una cultura celtica con relativa letteratura. Ancora
oggi rimangono delle isole di lingua celtica, più o meno in via di dispa-
rizione: la Bretagna con quattro dialetti introdotti a suo tempo dalla Gran
Bretagna, il Galles, dove la lingua celtica è tuttora parlata, l'Irlanda, con
alcune zone dove si parla il gaelico, l'isola di Man, pure gaelica, e la

Scozia, ove nelle alte terre del nord e nelle isole Ebridi esistono dialetti
gaelici.

Come in tutti i popoli dell'antichità preistorica e protostorica, l'orga-
nizzazione sociale e in particolare i poteri dei capi non distinguevano tra
concezione politica e religiosa7: i capi religiosi fungevano anche da capi
politici e nella fattispecie dei Celti sono identificabili nella figura dei drui-
di. Sulla religione dei Celti si diffonde Giulio Cesare nel suo De Bello
Gallico: nella sua interpretazione, dopo essersi soffermato sull'aspetto
cerimoniale e in particolare sui sacrifici, fa un elenco degli dei che si iden-
tificano in modo eccessivo con gli dei deU'Olimpo greco e romano. Cosi
cita Mercurio, Apollo, Marte e Minerva. In realtà, proprio perché le reli-
gioni indoeuropee avevano parecchi aspetti comum, derivanti dalla stes-
sa origine, se queste divinità erano effettivamente presenti nella religio-

6 V Kruta, Les Celtes p. 9.

7 Si vedano le tesi di George Dumézil.



DOCUMENTI 129

Brocca a becco d'anatra in ceramica, Gudo
(Archivio Servizio archeologia, Ufficio dei beni culturali, Bellinzona)

ne celtica (e in particolare quella dei Galli, cui Cesare faceva espresso rife-
rimento), par se con nomi e funzioni diverse, bisogna perö aggiungere
un fondamentale substrato naturalistico e magico, che connotava la reli-
gione celtica in modo assai diverso da quella romana. Possiamo citare
uno storico di questo popolo:

Come è accaduto spesso con gli abitanti più semplici della campagna, i Celti
credevano che i mezzi magici invadessero ogni fatto essenziale della loro vita e

ciö che Ii circondava. Prima di tutto si preoccupavano di controllare le forze
magiche per trarne vantaggio. Ciö doveva compiersi per mezzo di riti e sacrifi-
ci, e recitando racconti mitologici: quelle favole sacre che erano insegnate per
commuovere le divinità e per calmare le miserie terrene8.

Nella religione celtica non vanno quindi rilevate alcune prerogative
delle grandi religioni storiche, come la vita dopo la morte o le relazioni
umane con il soprannaturale, e nemmeno si trova un pantheon cost esat-

8 T. G. E. Powell, I Celti, Milano 1996, p. 116.



130 BOLLETTINO SSL 18/2014

tamente organizzato come quello romano o greco. L'importanza
fondamentale dei riti per i Celti era rawisabile anche nel calendario, la cui festa

più significativa, il Samain, che segnava la fine di un anno e il principio
di quello nuovo, era considerato il punto chiave di un ciclo pastorizio,
corrispondendo alia fine della stagione dei pascoli: le mandrie e le greg-
gi erano riunite e solo gli animali necessari alla riprocluzione non veni-
vano ritualmente sacrificati. Era queslo un rito che risaliva ad usanze
immemorabili, già dei popoli neolitici.

Quanto aile divinità celtiche è interessante segnalare la presenza, sicu-
ramente estranea alia tradizione delle religioni classiche, del «Dio
Buono», chiamato Dagda. Un dio:

buono e compétente in tuttb. Egli è il padre della tribu, il suo protettore e bene-
fattore, e possiamo dire subito che questo è tipico di lutte le divinità celtiche
maschili. Non vi erano dei della guerra, della saggezza o del sole; queste quali-
tà le racchiudeva il dio della tribù. Questo fatto spiega perché si conoscono molti
nomi in tutta la zona celtica, mentre gli attributi goduli da tutti sono pochi.
Questo précisa come i Celti prendessero in considerazione solo le divinità tri-
bali, maschi e femmine; il mondo soprannaturale, esistente al di fuori, doveva
essere tenuto lontano, salvo nei periodi rituali specifici, nelle necessità e per
poleri tutelari delle comunità individuali9.

Fibula a sanguisuga con anelli e pendaglio in bronzo, Pianezzo
(Archivio Servizio archeologia, Ufficio dei beni culturali, Bellinzona)

9 T. G. E. Powell, J Celti p. 118-119.



DOCUMENTI 131

È da notare come, nonostante la suddivisione dei Celti in diversi
popoli, nella religione e nella sua pratica si è Constatato lo stesso atteg-
giamento nelle popolazioni di origine celtica, per cui a giusta ragione
Kruta afferma che esisteva un legame intimo tra l'immagine e un mondo
di idee, determinate dalla religione, legame che era molto antico e pro-
fondamente radicato in tutto il mondo celtico.

Elemento centrale della religione, ma anche délia società celtica, era
la persona del druido, qualcosa di più e di diverso di un sacerdote e

comunque imprescindibile punto di riferimento. L'importanza di questa
figura dériva dalla sua stessa denominazione che aveva il significato di
«sapienza della quercia» o di «sapienza grande e profonda». Il
riferimento alla quercia era anche di tipo materiale, in quanto da essa i drui-
di tagliavano il vischio per compiere i sacrifici. Comunque la figura del
druido rimane in buona parte awolta dal mistero, corne lo indica questa
riflessione di Kruta:

Les textes anciens concernant les druides, peu nombreux et très succints,
laissaient une très large place à l'imagination et permettaient ainsi d'attribuer à ces

représentants intellectuels des anciens celtes des preoccupations répondant aux
idéaux de mouvement de pensée déterminés à établir une forme d'harmonie
entre l'homme et l'ordre naturel que découvrait la science de l'époque. Les
associations néo-druidiques, sorte de variante celtique du mouvement massonique,
réinventèrent ainsi à leur idée des traditions et des cérimonies ordonnées autour
des grandes fêtes solaires de l'année10.

Più oltre, lo stesso autore specifica la figura e le funzioni di questo per-
sonaggio centrale nella società celtica:

Les druides incarnent la fonction sacrée: ils règlent les pratiques religieuses,
président aux sacrifices et assurent l'instruction de la jeunesse. Ils sont les seuls à

"connaitre la nature des dieux" et servent d'intermédiaires entre ces derniers et
le monde des humains; ils sont les détenteurs du savoir fondamental et perpétuent

une perception de l'Homme et de l'Univers qui n'est transmise qu'oralement,

sous la forme d'une doctrine esotérique. Les candidats à la fonction
druidique, recrutés dans les rangs de la noblesse, consacrent une période très longue
à la mémorisation des textes sacrés - il est question d'une vingtaine d'année.

[...] Les druides ont des privilèges exceptionnels, car ils sont dispensés de

l'obligation militaire et de l'impôt11.

Tratto fondamentale della religione e della cultura celtica era l'oralità:
la storia, le gesta, i miti e le formule rituali erano trasmessi da genera-

10 V Kruta, Les Celtes p. 31.
11 V Kruta, Les Celtes p. 348.



132 BOLLETTINO SSL 18/2014

zione in generazione, come pure le conoscenze filosofiche e scientifiche
(nel senso che puö essere dato a questi due termini in una civiltà cosi
lontana da noi). Questa caratteristica dell'oralità presso i Celti ha avuto
importanti conseguenze per quanto concerne la nostra conoscenza di
questi popoli. Infatti, in mancanza di una scrittura, che fu introdotta
presso i Celti molto tardi, pochi secoli prima della loro scomparsa, molti
elementi importanti per la conoscenza della loro vita sociale e indivi-
duale, nonché di fatti salienti nella loro storia, sono andati persi.
D'altronde è da rilevare che il metodo della trasmissione mnemonica da

una generazione all'altra era una tradizione dei popoli preistorici che
vivevano al di fuori di comunità urbane: sappiamo che furono le città i
primi centri nei quali la scrittura fu introdotta.

Per quanto concerne l'organizzazione sociale, quella celtica era fon-
damentalmente oligarchica, con un'élite formata da guerrieri, cui si con-
trapponeva la casta religiosa dei druidi; al di sotto c'era il popolo. In que-
st'ultimo, si affermavano in modo particolare gli artigiani, che
producevano, già dai primi tempi, oggetti utili all'agricoltura, alia guer-
ra e alle altre attività: la loro funzionalità si accrebbe con il tempo. La classe

artigianale acquisto quindi sempre maggiore importanza, come pure
la classe dei guerrieri; anche qui vi fu una modifica rispetto alle vecchie
dinastie, numericamente limitate, alle quali subentrarono degli eserciti
sempre più numerosi.

Olla in ceramica con decorazione a cavallini impressi, Osco
(Archivio Servizio archeologia, Ufficio dei beni culturali, Bellinzona)



DOCUMENTI 133

I popoli celtici coltivarono anche le forme artistiche. Evidentemente
poco si sa dell'arte del primo periodo, mentre nella cultura di Hallstatt,
che présenta un'apparente grande uniformità, dérivante dall'età del bron-
zo, si ritrovano dei terni attinenti soprattutto al culto solare: uccelli
acquatici e cavalli sono raffigurati accanto a figure simboliche: svastiche,
cerchi concentrici, trisceli, dischi irradianti. Quale contorno appaiono
motivi geometrici corne triangoli, quadrati, losanghe, semi-circoli che
probabilmente contengono pure un loro significato. All'interno di que-
sta concezione generale vi sono comunque differenziazioni, in particola-
re tra la parte centro-occidentale e quella orientale di questa cultura.
Queste forme artistiche vanno comunque inquadrate nella presenza
dominante di una divinità maschile associata al culto solare. Nella
cultura di La Tène sono abbandonate le forme geometriche, per far posto a

una figurazione molto varia, anche se rivolta ad alcuni motivi
fondamentale Nell'arte di questo periodo è présente una notevole influenza
etrusca e un influsso orientaleggiante proveniente dalle popolazioni
italiche. Tra i terni iconografici si puo citare l'albero délia vita affiancato da
mostri o uccelli.

Si puô infine rilevare come i popoli celti, nelle loro suddivisioni etni-
che, non rappresentassero per nulla una società chiusa. Esistevano note-
voli rapporti e scambi commerciali sia all'interno di un singolo popolo,
sia con l'esterno del mondo celtico: si possono menzionare a questo pro-
posito i rapporti stretti dei Galli con i Greci di Massalia (città greca fon-
data verso il 600 a.C., l'attuale Marsiglia), nonché i rapporti esistenti tra
i Celti dell'Italia settentrionale e gli Etruschi, oltre che coi Greci dell'Italia
méridionale. Si presentava insomma un mondo in movimento con reci-
proci influssi culturali che si sono poi evidenziati negli scavi delle tombe
di personaggi particolarmente rilevanti.

L'Italia settentionale: Golasecca e gli Insubri
Per quanto concerne la presenza celtica nell'Italia settentrionale vanno

distinti due periodi:

- Il primo va dalla meta del 11 millennio al V-IV secolo a.C.; esso si
caratterizza soprattutto per la Cultura di Golasecca (nome
dérivante dalla località presso il fiume Ticino dove si ebbero i primi
ritrovamenti archeologici). Questa cultura è preceduta dalla cultura

di Canegrate (che copre il XIII secolo a.C.) e poi da quella chia-
mata Proto-Golasecca (dal XII al X secolo a.C.). La sua estensione
concerneva un territorio molto vasto, confinante a nord con lo
spartiacque alpino tra il Reno e il Canton Ticino, a sud con il fiume
Po, a ovest con la val Sesia, a est con i fiumi Serio ed Adda.
Morfologicamente comprendeva la regione delle Alpi Centrali con



134 BOLLETTINO SSL 18/2014

diversi passi: Spluga, San Bernardino, Lucomagno, San Goltardo e

Novena, la ragione prealpina e subalpina con i tre laghi: Verbano,
Ceresio e Lario e infine buona parte della pianura padana.
L'insieme formava un popolo autoctono, i cui eredi furono gli
Insubri, che occupavano all'incirca il territorio dell'attuale
Lombardia.

- Il secondo periodo va dal V secolo alla conquista romana nel I seco-
lo a.C. ed inizia con l'invasione del territorio italico da parte dei
Galli, il popolo celtico dell'attuale Francia12. 1 guerrieri galli si inte-
grarono poi nelle popolazioni autoctone, in parlicolare negli
Insubri, continuando la precedente civiltà celtica. Questo fenome-
no, cominciato massicciamente verso l'inizio del IV secolo, ma pre-
ceduto da infiltrazioni, interessô non solo il territorio dell'Italia
celtica, ma anche quello di buona parte del resto della penisola,
causando tra l'altro la fine della presenza etrusca nella pianura
padana. Inoltre la cultura di Golasecca si trasformö assumendo par-
zialmente la connotazione della cultura di La Tène.

La cultura di Golasecca conobbe un notevole sviluppo della vita sociale

e dell'economia, che ne fecero la parte più avanzata di tutta l'area
celtica. In piena età del ferro, la scoperta di quest'ultimo permise di pro-
durre utensili tecnologicamente migliori di quelli fin allora esistenti con
notevoli conseguenze sia in agricoltura, dove l'uso dell'aratro permise un
migliore sfruttamento della terra, sia nel commercio, dove l'uso del carro
favori gli scambi a lunga distanza e un notevole aumento dei traffici con
effetti non solo economici. Questo sviluppo aumento poi radicalmente
dopo l'arrivo dell'ondata gallica: la regione insubrica assunse un ruolo
centrale anche per quanto concerne gli scambi commerciali che interes-
savano gli altri popoli dell'Italia, segnatamente i Greci della penisola, gli
Etruschi e Marsiglia. A giusta ragione Kruta sottolinea:

^2 L'esercito gallico, comandato da Brenno, dopo aver occupato il territorio insubrico ed etru-
sco, penetrö attraverso gli Appennini fino alla citià etrusca di Clusium, assediandola. Entrö
poi in conllilto con i Romani, il cui esercito di quaraniarmla uomini tu sconfitto, ed avanzö
fino a Roma, occupando la città ad eccezione del Campidoglio (387 a.c.). II ritiro dell'eserci-
to di Brenno awenne non tanto per il leggendario iniervento delle oche del Campidoglio,
quanto per un robusto pagamento in denaro sonante, anche perché probabilmente i Galli si
rendevano conto che la loro lotta contro una potenza in piena espansione come quclla romana

era deslinata a fallire. Il trattato stipulato Ira i Romani e t Galli non impedi d'altronde a

questi ullimi di eseguire nuove spedizione net decenni successivi. Nel 111 secolo a.C. ripre-
sero le incursioni galliche contro la potenza romana, che terminarono con la sconlitta degli
Insubri e degli altri Galli sull'Oglio nel 223 a.C. La rialfcrmala supremazia romana determine)

poi, tra il II e il I secolo a.C., nell'Insubria un periodo di coabitazione gallo-romana, che

prese poi termine con l'integrazione definiliva a Roma: la lex Pompcia concesse il diritto latino

agli abitanli della Transpadana nell'89 a.C.; l'attribuzione della cittadinanza romana
awenne nel 49 a.C.



DOCUMENTI ISÖ

le rôle essentiel joué au I siècle av. J.-C. par l'Italie celtique: non seulement en
tant que foyer culturel alimenté par les contacts directs avec le milieu gréco-
étrusco-italique, mais également en tant qu'élément polarisateur des courants
qui fondèrent alors l'unité du monde laténien13

per cui lo stesso autore puô tirare la seguente conclusione:

Considérée pendant longtemps comme une province marginale de l'aire celtique,

l'Italie apparait en fait, après examen, comme une région cruciale pour la
compréhension des phénomènes qui touchèrent au IV siècle av. J.-C. l'ensemble

du monde laténien. C'est incontestablement de là que partirent les courants
d'influences, particulièrment perceptibles dans le domaine de l'art, qui
marquèrent profondément et durablement la culture des Celtes historiques14.

Il ruolo centrale dell'attuale territorio deU'Insubria nelle relazionl
commerciali dell'epoca fu ulteriormente favorito dall'interruzione del
commercio di Marsiglia con buona parte dell'Europa continentale: essa
causô un immediato beneficio all'Italia settentrionale, accrescendo lo svi-
luppo dei traffici transalpini delle popolazioni délia cultura di Golasecca,
grazie anche al loro controllo dei valichi alpini, già allora punti cruciali
del commercio esterno.

A questo proposito è interessante notare corne il territorio délia futu-
ra Svizzera costituisse una «plaque tournante des traffics alpins», per
usare le parole di Kruta: sono tra l'altro numerosi i contatti "svizzeri" con
l'Italia settentrionale. È owio che questi contatti favorirono la penetra-
zione délia cultura di La Tène, propria dei territori celtici dell'attuale
Confederazione. La valorizzazione di questa cultura era d'altronde favo-
rita dagli spostamenti di gruppi umani che si verificavano soprattutto
nella seconda metà del IV secolo all'mterno del vasto mondo celtico.

Un aspetto dell'importanza sempre crescente dell'economia golasec-
chiana e quindi insubrica fu l'introduzione délia monetazione celtica nel
corso délia seconda metà del V secolo a.C., che prendeva le mosse dai
coni greci ma aveva precipue caratteristiche da ricondurre alla piena
maturità nel frattempo raggiunta dall'arte celtica, che fu in buona parte
riprodotta sulle monete.

L'introduzione délia moneta negli ultimi secoli délia presenza celtica,
va ricondotta, oltre che alle esigenze economiche e commerciali, alio svi-
luppo del mercenariato nel mondo celtico. Si formarono corpi di merce-
nari soprattutto a dipendenza delle guerre di successione che fecero

seguito alla morte di Alessandro Magno (323 a.C.). I Celti ebbero parte

13 V Kruta, Les Celtes..., p. 200.
14 V Kruta, Les Celtes..., p. 211.



136 BOLLETTINO SSL 18/2014

prépondérante nei circuiti mercenari ai quali facevano capo gli stati la cui
potenza economica non era proporzionata alia loro forza militare. Del
resto, la società celtica dell'Italia settentrionale continue) ad essere una
società guerriera, comprendente una classe militare costituita da una pic-
cola nobiltà terriera, raggruppata in confraternité militari.

Vasi a trottola in ceramica, Locamo-Solduno
(Archivio Servizio archeologia, Ufficio dei beni culturali, Bellinzona)

Una prerogativa insubrica, almeno dal profilo temporale, rispetto al

resto del mondo celtico, fu la nascita di un alfabeto, awenimento che

ruppe con la tradizionale oralità dei Celti. Proprio per questo motivo, essi
ricorsero all'alfabeto etrusco, creandone uno comunemente noto come
«alfabeto di Lugano». Esso fu adattato e usato a partire dal VI secolo a.C.

Un awenimento particolarmente importante, che determine» l'evolu-
zione sociale e culturale dei Celti, fu lo sviluppo urbano, contrassegnato
dai già menzionati oppida, che creö una vera e propria rete di città. Questo
fenomeno fu sicuramente dovuto anche all'mtenso sviluppo urbano che,
a partire dall'VIlI secolo a.C. contrassegnö i territori dell'Etruria
settentrionale. La prima agglomerazione a carattere urbano, nel VII secolo a.C.,
fu edificata in una particolare posizione strategical nella zona in cui
termina il lago Maggiore per continuare con il fiume Ticino, con il relativo
controllo del traffico fluviale tra il Po e il lago e i relativi traffici verso i
valichi alpini. Un successivo sviluppo fu poi dovuto all'esplosione
economica, nella seconda metà del VI secolo a.C., con la relativa creazione
di una rete urbana. I traffici da questi territori etruschi verso il nord pro-
vocarono pure la formazione di centri urbani nei territori celtici. Questo



DOCUMENTI 137

fenomeno urbano continue) poi, con accresciuta intensité, dopo la pene-
trazione gallica. Grazie agli accresciuti rapporti commerciali ed ai traffi-
ci di merci e di persone si creô un complesso di centri urbani, facenti
capo a Mediolanum, cioè Milano, che letteralmente significa centro del ter-
ritorio, che era stata fondata, in un'epoca imprecisata dell'mvasione cel-
tica, da Bellovese, leggendario personaggio nipote dei re dei Biturigi,
dopo che i Celti ebbero sconfitto gli Etruschi sul fiume Ticino.

I Leponti
II popolo celtico, considerato ormai autoctono, stanziato nell'area del

Canton Ticino, ma anche nella val d'Ossola con propaggini fin nell'alto
Vallese e con epicentro sulle sponde settentrionali del Verbano, prese la
denominazione di Leponti. Documento fondamentale su di essi, in par-
ticolare per quanto concerne i ritrovamenti archeologici e i relativi reper-
ti, è il catalogo, in due volumi, della mostra I Leponti tra mito e realtà tenu-
tasi a Locarno dal 20 maggio al 3 dicembre 2000, ideata e coordinata in
primo luogo dal prof. Riccardo Carazzetti, direttore del Dicastero musei
e cultura della Città di Locarno (e prezioso consulente del sottoscritto).

Per quanto concerne quanto successo precedentemente all'insedia-
mento dei Leponti nel nostro cantone, possiamo citare quanto scritto nel
catalogo sopra menzionato dal curatore della mostra:

L'occupazione umana, che verosimilmente inizia al momento del ritiro delfultima
grande glaciazione, è awenuta secondo una sequenza di episodi derivanti da epi-
centri di origine padana o mediterranea. L'esplorazione pionieristica, la colonizza-
zione e la sedentarizzazione hanno dato awio alia formazione di un substrato che
in queste terre è divenuto autoctono; nel processo di etnogenesi occorre poi aggiun-
gere una componente fondamentale dérivante dall'attraversamento delle Alpi, che
avrà ricadute dirette sulle comunità più esposte al contatto con le influenze
continental!15.

I Leponti erano parte intégrante della cultura di Golasecca. Essa fu pre-
ceduta anche nel nostro cantone dalla cultura di Canegrate (furono ritro-
vate tombe a Locarno in via S. Jorio) e quindi da quella denominata Proto-
Golasecca, che va dal XII al X secolo a.C., suddivisa in tre periodi: i primi
due sono denominati Ascona I e Ascona II, dai ritrovamenti archeologici
awenuti in questo comune. La cultura di Golasecca, a sua volta contrad-
distinta da diversi periodi, si distingue nel rito funerario dove è esclusiva
la cremazione e la raccolta delle ceneri in un'urna, deposta insieme a

oggetti di corredo. In seguito, in particolare negli ultimi secoli della pre-

15 R. Carazzetti, La ricerca di una memoria archeologica per la costruzione di un'identità, in I Leponti
tra mito e realtà, Locarno 2000, vol. 1, p. 48.



138 BOLLETTINO SSL 18/2014

senza lepontica, si è fatta déterminante la cultura di La Tène introdotta
nella regione dell'Italia settentrionale dalle invasione galliche del 388
a.C.16.

Orecchini circolari in bronzo con grano d'ambra, Tenero
(Archivio Servizio archeologia, Ufficio dei beni culturali, Bellinzona)

Caratteristica fondamentale della presenza dei Leponti fu il ruolo di
mediatore da essi assunto in particolare con i popoli celtici situati sia a

meridione che a settentrione del nostro cantone. Questa prerogativa si
manifesta già nei primi tempi:

Durante il Bronzo Finale si verifica un'aperlura del mondo protogolasecchiano
ai contatti e agli scambi con il mondo transalpino nord-occidentale da una parte
e con la penisola italiana, in particolare con larea centro-occidentale (la futura
Etruria) dall'altra, che sembra prefigurare quello che sarà in seguito il ruolo sto-
rico fondamentale della cultura di Golasecca, trait d'union tra mondo mediter-
raneo e mondo celtico centro-europeo allraverso i valichi alpini17.

Questo ruolo di mediazione negli scambi economici, ma anche
culturali, tra nord e sud, divenne sempre più importante, anche tenendo

16 «A parlire dal IV secolo il processo di acculturazione diventô più intenso e rapido. I lipi La
Thène si manifestano dapprima nella sfera maschile in connessione con le armi e soltanlo
dopo alcune generazioni le nuove fogge soppiantano anche nel campo del costume e degli
ornamenti le tradizioni locali. II costume femminile rimane a lungo fedele alle tradizioni loca-
li [...] Dalla metà del III secolo, tutte le fibule sono di lipo La Thène» cfr. M. R Schindler, R.

C. de Marinis, L'etä del ferro nel Canton Ticino e nella Mesolcina, in I Leponti .vol. 1, p. 17L).

17 R. C. de Marines, II Bronco Finale nel Canton Ticino, in I Leponti .vol. 1, p. 142.



DOCUMENTI 139

conto delle relazioni esistenti tra i Leponti e gli Uberi, abitanti l'alta valle
del Rodano, cioè l'attuale Vallese. È su questo asse che si sviluppano pure
i contatti economici con Marsiglia:

La fondazione della colonia greca di Marsiglia (600 a.C. ca.), disturbando i traf-
fici commerciali che gli Etruschi intrattenevano con il mondo celtico transalpine

già dal VII secolo a.C. tramite l'asse fluviale del Rodano, determine) la valo-
rizzazione di nuove rotte commerciali che sfruttavano i valichi alpini dell'Italia
nord-occidentale. II passaggio di tali traffici attraverso passi situati in territorio
lepontico, assai intenso a partire al più tardi dalla fine del VI secolo a.C. [...]
costituisce senza dubbio la principale spiegazione dell'alto numéro di insedia-
menti di nuova fondazione che nella Svizzera méridionale si distribuiscono
lungo le vie d'acqua e i percorsi che conducevano ai gioghi delle Alpi18.

Da non sottovalutare, nel quadro di questi scambi concernenti Tintera

Europa, il fatto che, grazie ai valichi alpini da loro controllati, i Leponti
godevano di una posizione privilegiata nel commercio tra l'altro del-
l'ambra, il che procurö loro notevoli ricchezze.

Collana con vaghi d'ambra, Gudo
(Archivio Servizio archeologia, Ufficio dei beni culturali, Bellinzona)

18 B. Schmid—Sikimic, An den Wegen über die Alpen. Minusio und Mesocco: Referenzorte der älteren
Eisenzeit in der Südschweiz, in I Lepontivol. 1, p. 241.



140 BOLLETTINO SSL 18/2014

Il ruolo economico «internazionale» svolto dai Leponti porto anche,
nel corso dei secoli, a un accrescimento demografico. Dagli abitati di pic-
cole dimensioni del periodo protogolasecchiano che fanno presupporre
1'esistenza di piccole comunità di villaggio, nelle quali, secondo la tradi-
zione celtica, il ruolo guerriero era comunque riconosciuto come premi-
nente, si passa a comunità più numerose come lasciano capire i nume-
rosi ritrovamenti archeologici. Citiamo in particolare, per la nostra
regione, quelli awenuti a Solduno e a Minusio, e nel Bellinzonese quel-
li di Arbedo e di Pianezzo. Nel territorio dei Leponti non si sono comunque

riscontrati gli oppida (con fortificazioni), assai numerosi presso gli
Insubri ad eccezione probabilmente délia località denominata Oscela,
cioè l'attuale Domodossola.

Per quanto attiene all'economia locale, si deve sottolineare 1'impor-
tanza, per i Leponti, délia coltivazione délia vite e della produzione di
vino, che pud essere fatta risalire all'introduzione di vitigni pregiati da

parte degli Etruschi nella pianura padana tra il VII e II V secolo:

A tecniche provenienti dal sud si deve, con ogni probabilità, l'inizio precoce
della coltivazione della vite, che sarebbe diventato uno degli aspetti caratteri-
stici del paesaggio della val d'Ossola e del canton Ticino. L'impianto di questa
coltivazione è il risultato di un lungo impegno, teso a domesticare i vitigni sel-

vatici locali o far acclimatare quelli nati in altri climi e, in entrambi i casi, a crea-
re le strutture idonee alia loro crescita rigogliosa. All'inizio cid avvenne, verosi-
milmente, in prossimità delle rive del Lago Maggiore, dove il clima era
sufficientemente mite anche d'inverno19.

Per quanto concerne la lingua parlata dai Leponti, dopo diverse opi-
nioni espresse, alcune delle quali addirittura volevano vedere nella stes-
sa elementi non indo-europei,

apartire dallopera fondamentale di Michel Lejeune del 1971, "Lepontica", nes-
suno ha più messo in dubbio l'appartenenza del leponzio al gruppo delle

lingue celtiche20.

A seguito dell'opera sopra citata si pose il problema del rapporto tra la

lingua leponzia con la lingua gallica parlata in Italia: la conclusione di
Lejeune era che il leponzio fosse un dialetto celtico autonomo dal gallico.

Un altro aspetto riguarda l'alfabeto, per il quale si deve tener conto
anche per i Leponti della natura esclusivamente orale della cultura lin-

19 P Piana Agostinetti, La Val d'Ossola e le risorse minerarie del territorio dei Leponti, in I Leponti
vol. 2. p. 107.

20 E Motta, La documentazione epigrafica e linguistica, in I Leponti vol. 2, p. 187.



DOCUMENTI 141

Stele con iscrizione in alfabeto leponzio, Vira-Gambarogno
(Archivio Servizio archeologia, Ufficio dei beni culturali, Bellinzona)

guistica dei Celti, che è intaccata solo dalle nécessita di comunicazione
derivanti dagli scambi culturali ed economici interni ed esterni ai singo-
li popoli. La scrittura si impose quindi come nécessita inderogabile, ma
non come elemento culturale proprio délia mentalità celtica. Filippo
Motta, constatando che non esiste «un vero e proprio alfabeto da far risa-
lire ad una qualsivoglia popolazione celtica», afferma che

anche i documenti celtici di ambito continentale sono redatti in alfabeti propri
di altre popolazioni e da queste appresi in una fase già relativamente tarda per
la storia délia celticità. I Galli délia Narbonense appresero a scrivere dai Greci
di Marsiglia e le loro iscrizioni, comprese tra il III e la metà del I secolo a.C.,
sono redatte in alfabeto greco21.

21 E Motta, La documentazione p. 183.



142 BOLLETTINO SSL 18/2014

Anche i Leponti adottarono, primi fra i popoli celtici, l'alfabeto di un
altro popolo, cioè quello etrusco: ne nacque il cosï detto «alfabeto di
Lugano», che è:

la dizione comunemente in uso per designare il sistema alfabetico di stampo
etrusco nel quale sono redatte le cosi dette leponzie stricto sensu, le legende di
alcune se rie monetali padane, delle foci del Rodano e délia Val d'Aosta e, infine,

i pochi altri documenti epigrafici celtici d'Italia22.

Possiamo quindi constatare che l'alfabeto leponzio fu impiegato anche
al di fuori dei confini del territorio occupato dai Leponti stessi.

Un'ulteriore dimostrazione dell'importanza degli scambi commercia-
li interni ed esterni è data dalla comparsa presso i Leponti délia moneta:
un'apparizione comunque tardiva e dovuta più all'influenza di civiltà
esterne che non alla loro iniziativa. Ecco il quadro storico délia moneta-
zione lepontica, ma anche del mondo celtico nell'Italia settentrionale:

L area riconosciuta genericamente come "leponzia" appare quindi solo sfiorata
dalla penetrazione délia moneta greca nella Padania ed appare, nel IV e III seco-
lo a.C. ancora in una dimensione premonetaria. Sostanzialmente periferica, non
sembra interessata da alcuno dei percorsi che attraversavano le Alpi e che hanno
lasciato tante traccie nella Valle d'Aosta. Taie situazione sembra modificarsi nel

periodo successivo, nel Il-inizi I secolo a.C., quando la Transpadana celtica cade

sotto il controllo romano, pur rimanendo formalmente autonoma. L'area

"leponzia" si mantiene invece del tutto autonoma, probabilmente in una situazione

di forte isolamento. [... ] Il territorio leponzio proprio - per il quale si pos-
sono escludere emissioni locali - era quindi estraneo alle correnti di traffico che
utilizzavano la moneta romana. [... ] L'area si sarebbe quindi mantenuta a lungo
in una cultura premonetaria, nella quale il circolante, proveniente tutto dalle
zecche collocate nella pianura, non supportava ancora forme di economia avan-
zata, alla quale invece avevano ormai accesso le popolazioni oltre il confine23.

La presenza délia moneta presso i Leponti era quindi un fattore tutto
sommato secondario dell'economia, ancora di tipo premonetario. 1 note-
voli scambi che interessavano l'area lepontica erano sicuramente impor-
tanti per la popolazione residente, ma non raggiungevano l'intensità e

l'importanza, anche monetaria, dell'economia del popolo insubrico e

degli altri popoli celtici dell'ltalia settentrionale, nella quale esisteva una
doppia circolazione monetaria: la moneta celtica da un lato (coniata in
argento, imitante tipi esterni) e la moneta romana. Quest'ultima assu-

22 E Motta, La documcntazione p. 183.

23 E. A. Arslan, La monetazione con legende leponzie e la monetazione preromana dell'area leponzia e

insubre, in I Leponti vol. 2, p. 223-224.



DOCUMENTI »143

meva per altro il carattere della moneta forte, utilizzata dalla comunità
italico-romana, di fronte alla moneta debole, celtico-padana.

Per quanto concerne il conio vero e proprio, è da rilevare che l'ele-
mento celtico originale si limitava alle iscrizioni in alfabeto leponzio,
mentre le raffigurazioni erano ispirate soprattutto dalla monetazione
greca: la netta prevalenza iconografica concerneva il leone, présente sul
rovescio delle monete di Marsiglia. Una notevole documentazione della
monetazione celtica cisalpina è stata presentata a Locarno, nel 1996-
1997, in una mostra tenuta a Casorella e curata da Franco Chiesa, un
appassionato e compétente numismatico ticinese, che ha raccolto in
quell'occasione una novantina di monete delle differenti aree celtiche
dell'Italia settentrionale. Dal catalogo della mostra (La monetazione celtica

cisalpina, Locarno 1996) si evince l'esistenza di una moneta padana
(celtica), che nel IV e III secolo présenta il leone marsigliese sul verso; una
monetazione cresciuta in modo imponente nel II e I secolo, dove com-
paiono le iscrizioni in alfabeto leponzio, che attestano la loro emissione
in area celtica.

Conclusione
II mondo celtico domino l'Europa centrale per circa un millennio e

mezzo: un arco di tempo durante il quale comparvero civiltà tecnologi-
camente più avanzate dei Celti, le quali in particolare possedevano la
scrittura che permise di documentarne gli aspetti salienti. Tra queste
civiltà due emersero particolarmente: quella greca, già a partire dagli Ultimi

secoli del II millennio a.C., e quella romana a partire dall'VIII secolo
a.C. Soprattutto i Greci, ma anche i Romani, non mancarono di parlare
dei Celti, come di altri popoli, trattandoli spregiativamente da «barbari»:
un'accolita di selvaggi in netto contrasto con la civiltà. Una visione che

persistette a lungo e che fu ripresa anche da autori del Rinascimento ita-
liano. Questo modo di vedere, con tale drastica contrapposizione tra
civiltà e barbarie, deve essere decisamente contestato.

II celebre antropologo Claude Lévy-Strauss, parlando deU'umanità, ha
sottolineato che essa:

ne se développe pas sous le régime d'une uniforme monotonie, mais à travers
des modes extraordinairement diversifiés de sociétés et de civilisations24.

Ne consegue che occorre diffidare:

d'un particularisme aveugle qui tendrait à réserver le privilège de l'humanité à

une race, une culture ou une société; mais aussi de ne jamais oublier qu'aucu-

24 C. Lévi-Strauss, Race et histoire, Denoêl 1952 (riedito 1987), p. 11.



144 BOLLETTINO SSL 18/2014

ne fraction de l'humanité ne dispose de formules applicables à l'ensemble, et

qu'une humanité confondue dans un genre de vie unique est inconcevable,

parce que ce serait une humanité ossifiée25.

La storia è fatta dall'apporto che vi diedero tutte le sue componenti,
nella coesistenza di culture diverse e anche conflittuali ma confluile in
un insieme che va considerato nella sua globalité. Del resto, se i Greci e

i Romani hanno lasciato segni determinanti ancora oggi, anche i Celti
hanno lasciato importanti vestigia: probabilmente più nelle attuali aree
francesi e britanniche che dalle nostre parti, ma comunque anche loro
hanno contribuito alla formazione di quello che è il nostro mondo. A cio
hanno attivamente partecipato i Celti, nelle loro varie espressioni: a loro
si devono i progressi registrati neU'agricoltura, nei trasporti (uso del
carro) e in altri campi, documentati nei reperd scoperti nelle tombe.
L'evoluzione dell'umanità non è dovuta a una o a poche civiltà: essa è il
frutto délia coesistenza e délia successione di numerose e diverse culture,

ognuna delle quali, secondo le sue caratteristiche, diede il suo appor-
to. Anche per questo motivo è opportuno rievocare la presenza dalle
nostre parti del popolo dei Leponti.

25 C. Lévi-Strauss, Race p. 83


	I Leponti nostri antenati

