
Zeitschrift: Bollettino della Società storica locarnese

Herausgeber: Società storica locarnese

Band: 13 (2010)

Artikel: Il filosofo di Maroggia e il filosofo di Locarno

Autor: Scacchi, Diego

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1034200

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1034200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


STUDI E CONTRIBUTI 53

Il filosofo di Maroggia e il filosofo di Locarno

Diego Scacchi

Il termine di «filosofo» utilizzato nel titolo non va inteso in senso stret-
to, cioè relativo a persona tutta dedita a studi e ricerche filosofici, ma come
popolarmente attribuito a persona che non esaurisce la sua attività in ope-
razioni di tipo pratico, ma spazia su orizzonti più vasti. In questo senso sia

Romeo Manzoni sia Alfredo Pioda, poiché di loro si tratta, non furono solo
due uomini politici di fine Ottocento e di inizio Novecento, ma si occupa-
rono, oltre che di politica, sia di filosofia in senso proprio, sia di riflessioni
di ordine generale e ideologico. Essi offrirono in tal modo, all'agone politico

ticinese e in particolare al Partito liberale radicale, del quale furono mem-
bri autorevoli, un contributo teorico che Ii hanno positivamente caratteriz-
zati rispetto alla maggior parte degli uomini politici del loro tempo.

Era unepoca ancora caratterizzata da aspre lotte tra i due partiti che
dominarono la scena politica ottocentesca, nati negli anni Trenta e cresciu-
ti in un antagonismo vieppiù esasperato, che si tradusse anche in episodi
con vittime e con spargimento di sangue, oltre che di furibonde polemiche
oratorie e cartacee. Come descritto da Virgilio Gilardoni, il Ticino fu carat-
terizzato da

uno sconlro ideologico, frontale, maturalo per lunghi decenni, tra complesse
sovrastrutlure ideali e politiche dalle venature più diverse, liberali, radicali e per-
sino anarchiche, contrapposte al blocco monolitico del cattolicesimo politico
nelle particolari conformazioni assunte nel Ticino dopo la proclamazione del
Sillabo, (che) è stato perö anche, alle sue radici, la maturazione di una spacca-
tura culturale profonda nel corpo delle classi subalterne, fin nelle valli tradizio-
nalmenle più catlolicheh

In questo contesto, nellultimo trentennio del secolo, e cioè durante gli
anni in cui operarono sia Manzoni sia Pioda

esplodono con particolare virulenza le contraddiziom che, sul piano sociale e del-
l'ideologia politica, già si erano naanifestate nei conflitti, nelle insurrezioni, nelle
«rivoluzioni» e conlrorivoluzioni, nei pronunciamenti che, per mezzo secolo,
avevano dato colore politico agli scontri tra i vecchi ceti oligarchici e le nuove
forze borghesi coinvolgendo in vario modo le classi popolart subalterne, spesso
aizzate le une contre le altre nelle valli e nelle zone urbane e semiurbane2.

1 V Gilardoni, La «livoluzione sbagliata» nelle lettere inédite di Romeo Manzoni, m «Archivio Storico
Ticinese», n.77-78, Bellmzona 1979, p. 14.

2 V Gilardoni, La «rivoluzione sbagliata»..., p. 25.



54 BOLLETTINO SSL 13/2010

C'erano pero anche personalità che sfuggivano a questa atmosfera di tor-
bidi ed implacabili polemiche, seppur talvolta, più o meno coscientemen-
te, lambite dalle Stesse: tra esse si distinsero i nostri personaggi: Romeo
Manzoni (1847-1912), sottocenerino, attivo soprattutto a Maroggia, e

Alfredo Pioda (1848-1909), locarnese, sempre attivo a Locarno. Entrambi
politici attivi, eletti per diversi anni sia nel Gran Consiglio sia al Consiglio
Nazionale (più ardentemente e appassionatamente impegnato il Manzoni,
più pacatamente distaccato il Pioda), ed entrambi cultori di studi filosofici.
Dice del primo il Gilardoni:

che il Manzoni sia stato un uomo di vivace intelligenza, nel senso etimologico
del termine, di eccezionale sincérité critica e autocritica e di estrema probité civile

non pud né potè mai essere messo in dubbio, anche se il pensatore subi gli
attacchi di qualche feroce awersario e, forse più, di qualche grossa canaglia del
suo partitob

E del secondo, uomo del giusto mezzo, dice:

è un liberale di centra, di sentimenti aristocratici illuminati, che si apparta
volentieri dalla politica militante; ha orrore délia volgarité di tante cose quoti-
diane; appena pud si rifugia nello studio della teosofia e negli esperimenti di
spiritismo oppure parte per Firenze dove ha amici fedeli, lontano dalla «malat-
tia del nostra paese»4.

* * *

Al fine di meglio inquadrare il pensiero politico dei due «filosofi» libe-
rali-radicali dell'Ottocento, è bene soffermarsi sulle loro concezioni filoso-
fiche, parte intégrante della loro personalità.

Romeo Manzoni si qualifica come tipico esponente del razionalismo
positivista del suo tempo, nel senso che concepiva la filosofia come un pro-
lungamento della scienza. Al positivismo Manzoni approdö dopo una gio-
vanile adesione al criticismo di Renouvier.

Nel 1881 egli si definiva

né un ateo, né un materialista, bensî un seguace di quel deismo kantiano, che

più perfettamente conciliasi collo spirito, assai poco teologico ma, in compen-
so, sovranamente morale, del vera cristianesimo5.

4 V Gilardoni, La «rivoluzione sbagliata»..., p. 10.

4 V Gilardoni, La «rivo luzione sbagliata»..., p. 45.
4 V Born, Romeo Manzoni filosofo dell'energia, Mémoire de licence di Friborgo, 1992, p. 9.



STUDI E CONTRIBUTI 55

Come nota un giovane studioso, Vincenzo Born, la concezione filosofi-
ca del Manzoni rappresenta il

crollo della concezione finalistica ed esemplaristica dell'universo e della vita e

l'adesione a una visione evoluzionistica vicina al materialismo meccanicistico6.

Ma questa definizione non avrebbe trovato pienamente consenziente lo
stesso Manzoni, il quale in una lettera che è una sorta di testamento spiri-
tuale del 1912 scriveva:

Sono monista (non meccanicista). Nego tanto il materialismo quanto lo spiri-
tualismo. Credo che la <natura>, lessere, sia per se stessa incosciente, e che la

<coscienza> cominci coll'automatismo dell'istintob

Del resto giustamente osserva il Born che il positivismo di Romeo
Manzoni sconfina anche nella metafisica poiché, se il mondo esiste indi-
pendentemente dalla rappresentazione che se ne fa l'intelligenza umana,
nella ricerca del principio universale della realtà

il mondo altro non è che l'involucro fenomenico di un'energia primordiale carat-
tenzzata dal movimento8.

Partendo dal protoplasma, base fisica della psiche, e abolendo la distin-
zione tra ordine fisico e psichico, materia e pensiero, oggetto e soggetto e

passando attraverso il concetto di forza, e di energia senza distinguere tra il
vivente e il non vivente, poiché esiste ununica energia fondamentale, il
Manzoni approda a un monismo, il quale lo porta ad una visione determi-
nistica della realtà: questo monismo è vero, assoluto, integrale, né materia-
le né idealista.

È in questa concezione monistica che si giunge al determinismo della
volontà la quale è una

espressione delle nostre potenzialità, che a loro volta dipendono dalla organiz-
zazione e dalla condizione in cui si trova l'organismo9.

La volontà dipende pertanto dalle condizioni esterne, che possono esse-
re di ordine geografico, economico, sociale, e altro. Ne consegue un deter-

8 V Born, Romeo Manzoni..., p. 35.

' V. Born, Romeo Manzoni..., p. 38.

8 V Born, Romeo Manzoni..., p. 48.
9 V Born, Romeo Manzoni..., p. 65.



56 BOLLETTINO SSL 13/2010

minismo délia volontà, con il quale il Manzoni giustifica il concetto di demo-
crazia (e conseguentemente di socialismo). Questo determinismo lo porta
ad una contraddizione con il concetto di libertà da lui difeso: troviamo in
lui una certa incongruenza tra la sua accettazione dell'evoluzione come
descritta da Darwin e da Spencer e il suo sforzo teorico per salvare la libertà

umana.
In conclusione, si pud rilevare come i concetti di energia, di forza e di

volontà espressi dal Manzoni non rientrano nei canoni di un autentico posi-
tivismo, al quale per altro egli aderisce totalmente quando considéra le
scienze come uno strumento di liberazione dell'uomo e di elevazione morale.

È quindi nell'ambito di una certa contraddittorietà che si contraddistin-
gue il pensiero filosofico del Manzoni, in virtu della quale, come annota il
Born,

lo spirito di cautela e di umiltà, lipico del primo periodo positivista venne sosti-
tuilo da un atteggiamento di certezza e sicurezza che faceva ricadere la filosofia
nei sislema e nella metafisica10.

Con Alfredo Pioda ci muoviamo in tutt'altro ambiente filosofico: par-
tendo dall'idealismo hegeliano, nutrito di notevoli spunti di misticismo, e

inglobando nella filosofia la religione considerata nella sua più ampia con-
cezione, egli giunse a uno spiritualismo che lo portava a percepire nell'as-
soluto e nell'inconoscibile l'elemento vivificatore di ogni cosa. Da qui alia
teosofia, alia quale il Pioda dedicö parecchi scritti, il passo fu breve. La teo-
sofia, parte intégrante della teoria della conoscenza, aveva per il Pioda il
compito di svelare in ogni cosa la scintilla divina, svincolandola dalla forma
(che è illusione) e facendola risplendere in tutta la sua purezza. Per il tra-
mite della filosofia egli si awicinô alla sapienza indiana, la quale in lui si

congiunge con il misticismo. Al mondo spirituale fu riconosciuto il prima-
to, poiché esso è «quanto va di più che elevato nella natura umana» per cui
«tutta la morale sta nella nostra ascensione». Nell'ambito di questa conce-
zione mistica il Pioda getta un ponte fra la religione orientale e il cristiane-
simo:

siccome i sentimenti più elevati sono quelli che fondono msieme gli uomini, li
rendono, per cosi dire, impersonali, cancellando le disparità da individuo a indi-
viduo, cosi l'unico mezzo di ascesa è la negazione dell'io, e il vivere negli altri
come in noi slessi, e il Cnstianesimo è appunto grande e potente, perché a fon-
damento di lui è la Carità11.

10 V Born, Rumen Manzoni..., p. 85.

A. Pioda, Teosofia, estr. da «Lux», aprile-maggio 1889, Roma 1889, p. 15



STUDI E CONTRIBUTI 57

Riprendendo un concetto di Leibniz, il Pioda parla di «monadi umane»
che, raccogliendosi nei popoli,

danno luogo a manifeslazioni intellettuali, morali e fisiche comuni; queste
monadi, percorrendo la serie delle esistenze, si troveranno in determinate con-
dizioni sempre comuni: ecco il Karma dei popoli. Infine c'è la volontà, che è «la

grande potenza magica créatrice del mondo»12.

In questo concetto di volontà si esprime tutta la differenza tra la filoso-
fia del Pioda e quella del Manzoni: in questi è positivisticamente considera-
ta in senso deterministico, poiché condizionata da situazioni esterne, men-
tre nel primo è considéra ta in senso spiritualistico e addirittura magico.

A proposito di magia, un altro aspetto dello spiritualismo del Pioda fu
l'esoterismo. In un libretto intitolato «Memorabilia», egli raccoglie una serie
di scritti di due autori inglesi su terni spiritualistici, da lui tradotti, e che

commenta poi con sue considerazioni. Il Pioda considéra lo «spiritualismo
odierno» come una dilatazione délia scienza, che, aggiunge, suscita oppo-
sizione per via délia natura conservatrice dell'uomo che crede di aver defi-
nitivamente raggiunto le «colonne d'Ercole» délia scienza medesima. Ma
cosi non è, secondo il nostro autore, che intende superare questo limite,
affermando che

la verità, corne il fuoco, purifica ogni cosa. E se l'agitarsi delle zampe di una tavo-
la e di seggiole, il volteggiare di oggetti, il balenare di fuochi fatui, i picchi, la

scrittura sulla lavagna, l'apparir di fantasmi si rivelano un vero nuovo, sia obiel-
tivo o subbiettivo, sia antologico o psicologico, sono fatti degni di considéra -

zione, e la scienza ha obbligo di occuparsene, nonostante sulle prime abbiano

aspetto di «grullerie» e di giuochi di prestigio13.

Per il Pioda il concetto di natura va oltre il mondo sensibile e corporeo,
abbracciando tutta la realtà, anche soprasensibile, il che giustifica, ai suoi
occhi, l'interesse per certe manifestazioni, che peraltro erano già conosciu-
te nell'antichità. In questo contesto rientra anche il concetto di miracolo,
che esprime un'energia occulta di un serbatoio di forze, che la scienza non
ha ancora potuto determinare.

Ritenendo che non si possono tracciare a priori i confini dell'esperienza,
e che la distinzione in senso assoluto tra il possibile e l'impossibile è un lavo-
ro che eccede le facoltà umane, il Pioda conclude che i fenomeni dello
spiritualismo, che sono delle realtà

12 A. Pioda, Teosojia..., p. 13.

13 A. Pioda, Memorabilia, Bellinzona 1891, pp. 481-482.



58 BOLLETTINO SSL 13/2010

stanno ritti come tanti punti interrogativi, come nuove sorgenti dello scibile14.

Come si vede, la filosofia di Alfredo Pioda supera la tradizionale e col-
laudata concezione del pensiero filosofico e, accompagnandosi a un forte
sentimento religioso e mistico, assume un concetto di realtà fuori della por-
tata delle conoscenze umane, cullandosi nella speranza (o nell'illusione) che
il futuro sappia spezzare i limiti attuali della realtà.

* * *

Romeo Manzoni e Alfredo Pioda rappresentarono due sensibilité diverse

all'interno del partito liberale-radicale, o, se si preferisce un termine oggi
di moda, le sue due anime.

Per quanto concerne i rapporti con la religione, è giusto richiamare il
fatto che questo elemento costituiva la maggior ragione di contrapposizio-
ne tra partito conservatore e partito liberale; mentre il primo era accanita-
mente fautore dell'ingerenza della Chiesa negli affari dello Stato, e ideologi-
camente ispirato dalla politica vaticana ancora impostata sul rifiuto della

scomparsa dello stato temporale della Chiesa, la cui definitiva fine si registre)

nel 1870 con la presa di Roma da parte dello Stato italiano nato died
anni prima, il secondo affermava categoricamente, nel contesto dei princi-
pi del liberalismo, i suoi propositi laici di separazione tra potere temporale
e potere spirituale.

Ma, nell'ambito di questa concezione fondamentale, non mancavano le

differenziazioni, tra gli esponenti decisamente anticlericali e fieramente
opposti al partito conservatore, tra i quali figurava il Manzoni, e altri esponenti

più possibilisti, di una laicità temperata, come il Pioda. Anche per
quanto concerne l'aspetto economico-sociale, che nella seconda meta del
XIX secolo prendeva vieppiù una certa consistenza, il Manzoni si distin-
gueva per un'accentuata socialità che lo spingeva a combattere le disugua-
glianze tra classi e tra individui, mentre il Pioda si era collocato su posizio-
ni di liberalismo moderato.

Queste divergenze, che non impedivano una cordiale amicizia tra i due
uomini, si manifestavano non solo nell'azione politica, ma anche in prese di
posizione ideologiche: la più importante fu una pubblicazione di Romeo
Manzoni del 1886, «II prete nella storia dell'umanità» dal sottotitolo «Saggio
popolare di patologia psicologica». In essa fautore, che in altre occasioni si
dichiarava non ateo, ma comunque non cattolico, dimostra la sua fiera
awersione alia Chiesa come si era sviluppata lungo i secoli. Questa opera
fu sicuramente influenzata dal clima culturale e politico europeo dell'epo-
ca: erano passati più di vent'anni da quando, nel 1864, Papa Pio IX aveva

A. Pioda, Memorabilia..., p. 521.



STUDI E CONTRIBUTI 59

emanato il Sillabo, che rappresentava una drastica condanna delle idee di
libertà che si erano fatte strada dopo la Rivoluzione francese, e delle relative

idee politiche quali il liberalismo e il socialismo, unita alia riaffermazio-
ne del potere temporale délia Chiesa, ma il dibattito in materia era ancora
acceso, come lo dimostra il «Kulturkampf» in atto in Germania, con note-
voli ripercussioni nella Svizzera. È anche in questo contesto che va inserito
il pamphlet del Manzoni, a iniziare dal suo linguaggio, che appare a volte
sconcertante, ma che trovava abbondante riscontro nella stampa dell'epo-
ca.

L'autore asseriva all'mizio del suo scritto (rivolto ad un immaginario
amico) di proporre considerazioni concernenti tutte le religioni: in realtà

appare subito chiaro come quella cattolica sia il bersaglio da lui perseguito.
II Manzoni considéra il prete come un fenomeno che va considerato

secondo le sue origini e la sua natura:

lapparizione del prete è un fenomeno di storia naturale, è un fatto regolato da

leggi positive identiche in tutti i tempi e in tutti i luoghi com'è appunto di tutti
i fenomeni della natura. [...] Tutte le volte che un popolo trovasi in certe parti-
colari condizioni fisiologiche e psicologiche, il prete comparisce inevitabilmen-
te in mezzo a quel popolo come certi insetti in mezzo alla putredine e al sudi-
ciume15.

Il prete è visto essenzialmente come un furbo che approfitta della cre-
dulità del popolo, creando cosi un abisso fra Dio e il popolo stesso: questo
abisso è riempito dalla religione con le sue espressioni materiali, quali le
chiese e 1 rituali, quali la messa e le cerimonie varie.

Emerge prepotentemente il positivista, quando l'autore dipinge il prete
come colui che uccide la ragione, istigando l'immaginazione, che ne pren-
de il posto, portando in una specie di vertigine lo spirito umano a pensare
l'assurdo e a credere l'incredibile:

Ahimè! è la solfa del delirio, mio buon amico: quegli atti, quei moti, quei gesti,
quel linguaggio arcano, han magnetizzato il popolo, la sua ragione s'è addor-
mentata e la sua energia morale non è più altro che la forza di una macchina che
obbedisce a chi abilmente sa toccarne le molle16.

Proseguendo la sua pertinace requisitoria, il Manzoni asserisce che il
segreto delle religioni è quello di commuovere il cuore del popolo parlan-
do di sacrificio, unito al sangue (mistico cannibalismo!), per cui i due ausi-
liari della religione sono il timoré e lo spavento. Quindi adorare Dio signi-

15 R. Manzoni, Il Prête nella storia deU'umanitâ, Biblioteca de l'Aurora, Lugano 1904, pp. 3-4.
16 R. Manzoni, Il Prete..., p. 8.



60 BOLLETTINO SSL 13/2010

fica adorare la forza: una forza «misteriosa e capricciosa» che quanto più è

potente, tanto più esalta i ministri di Dio, cioè i preti.
Usando una metafora che rappresenta una costante nella letteratura, non

solo politica, del tempo, l'autore considéra poi la religione come un feno-
meno morboso, giungendo a paragonarla alia demenza, nella quale fa rien-
trare il fenomeno religioso.

In virtù della sua posizione, e del potere che esercita sul popolo, il prete
evidentemente gode di particolari privilegi, che lo pongono fuori del con-
sorzio degli altri umani: privilegi che hanno uriorigine divina, e che gli
garantiscono una sorta di immunità (ad esempio, lesenzione dal servizio
militare). In questo contesto, l'umanità intera diventa uno sgabello del prete.
Quest'ultimo

qualunque sia la sua religione e il suo paese, è sempre il più tremendo flagello
che mai possa affliggere la misera umanità, perocché essendo egli il nemico naturale

della ragione, perciö stesso è il nemico dell'ordine, della legge, della pace,
del benessere civile che solo nella ragione possono trovare un fondamento
stabile e sicuro17.

Contro questo stato di cose ormai fortemente radicato nella società

umana, vi è un solo rimedio: rifiutare la religione, dichiarando apertamen-
te di non farvi parte, ed astenendosi scrupolosamente da tutte le sue mani-
festazioni. Ma, e qui s'inserisce un capitolo che è pure indicativo della mentalité

dell'epoca, se questo atteggiamento di rifiuto puo apparire possibile
per l'uomo, assai meno lo è per la donna, che molto più facilmente è un
docile strumento del quale si vale il prete nella sua lotta contro la ragione.
L autore esprime qui una forte contrapposizione fra il sesso maschile e quel-
lo femminile: al primo accorda uriampia facoltà di rigettare i dogmi con-
trari alia ragione, al secondo imputa di lasciarsi istillare l'amore dell'assur-
do e la cieca fede nel mistero. Ma il Manzoni non dispera neppure per
l'awenire della donna: la sua arrendevolezza nei confronti del prete pub
essere combattuta mediante una adeguata educazione, che la porti ad una
effettiva uguaglianza rispetto all'uomo. È quanto vorrà fare anche in prati-
ca, quale fondatore e titolare di un collegio femminile a Maroggia.

L'ideale del Manzoni è il trionfo del libero pensiero: quel che vi si oppo-
ne non è tanto l'ignoranza (che pub essere superata dalleducazione) quanto

la miseria, dérivante dal profondo dissesto dell'economia sociale: una
miseria che obbliga la grande maggioranza degli uomini a vivere come i
bruti. Ne consegue l'assoluta nécessita di migliorare le condizioni sociali
della popolazione: si constata qui la confluenza, in Romeo Manzoni, del-
l'anticlericalismo con l'apertura sociale. In questo senso, è importante l'o-

17 R. Manzoni, II Prete..., p. 33.



STUDI E CONTRIBUTI 61

pera dell'educazione, che renda i giovani, e quindi i futuri cittadini, mag-
giormente e razionalmente responsabili delle proprie idee e dei propri atti.

In conclusione, l'autore esalta, contro la religione tradizionale, un'altra
religione, quella deU'umanità:

Trionfo della Scienza, trionfo dell'Arte, trionfo della Giustizia, e per mezzo della
Giustizia, trionfo del Diritto, per mezzo del Diritto, trionfo della Libertà, per
mezzo della Libertà, trionfo dell'Eguaglianza, per mezzo dell'Eguaglianza, trionfo

dell'Amore della Fratellanza universale, ecco, mio buon amico, il regno di Dio
sulla terra, ecco il fine ultimo e santo della vera Religione - la Religione laica e

civile deirUmanità!18

Questa Religione dell'Umanità invita a richiamare quella Religione della
Libertà che, qualche decennio più tardi, proclamera Benedetto Croce contro

il regime fascista. Ma con il Manzoni siamo ancora in pieno positivismo,
per cui in questa sua religione laica, e in contrapposizione all'ideologia del

prete, egli fa rientrare, quali indivisibili sore lie, la scienza e la filosofia.

Se queste due erano i principi fondamentali che guidavano il pensiero e

l'azione di Romeo Manzoni, per Alfredo Pioda esse non erano le sole guide:
tutt'al più esse rientravano in un vasto contesto nel quale occupava un posto
notevolissimo l'elemento inconoscibile, che abbiamo già incontrato nell'e-
same della sua filosofia. Tra i due quindi l'impostazione ideologica era assai

diversa, anche per quanto concerne la questione religiosa, come appare dalle
considerazioni che il Pioda volle dedicare al pamphlet del Manzoni, appar-
se sulle colonne de «Il Dovere» nel maggio 1887.

Dando corso a certe titubanze derivanti dalla difficoltà di tener dietro alla
«corsa vertiginosa» del «positivista» Manzoni, il Pioda muove dapprima
qualche appunto al linguaggio usato dall'amico (la cui virulenza è attestata
dalle citazioni che sopra abbiamo riportato), sembrandogli sproporzionata
la «pittoresca vivacità» dello stesso al «corredo di prove» contenuto nello
scritto manzoniano. Ciö pur capendo, dice il Pioda, che, nel Cantone Ticino
«è necessario battere di gran colpi di cassa per farsi ascoltare».

Ma i rilievi non sono solo di ordine formale: passando al merito, il Pioda
mostra una concezione delle religioni assai diversa da quella del Manzoni.
In particolare

non credo che nelle religioni la ragione non abbia la parte sua, per quanto minima

essa sia; non posso ammettere che l'assurdo sovrasti cosi enorme l'umani-
tà in tutti i tempi, che essa accenni ora appena di una guarigione di una malat-
tia, la quale si pub dir davvero gentilizia; non posso credere che di punto in

18 R. Manzoni, Il Prete..., p. 50.



62 BOLLETTINO SSL 13/2010

bianco ci sia lecito assegnare alla patologia psicologica un cumulo cosi grande
di fatti come quelli attinenti alle religioni, un elemento storico cosi potente
ancora oggidi19.

In altre parole, il Pioda attorno alla filosofia e alla scienza vede «il bruli-
came delle passioni», i mille aspetti della lotta della vita, con sullo sfondo la
«bruma dell'ignoto» che, aprendo un «abisso minaccioso», impedisce di
scoprire razionalmente la verità. Per questo la tradizione religiosa va rispet-
tata, in quanto essa abbraccia e comprende tutte le espressioni della vita e

del pensiero umani, in particolare quelle che sfuggono alla ragione e alia
scienza. Contrariamente a quanto fa il suo interlocutore, non si pub rileva-
re unicamente le caratteristiche esterne dei culti religiosi prescindendo dal
loro movente, che è profondamente radicato nella mentalità umana.

Assai significativamente, il Pioda rileva che il positivismo e il criticismo
riconoscono l'inconoscibilità dell'essenza delle cose, per cui la scienza pub
procurare solo cognizioni relative: la realtà eccederà sempre i confini della
stessa. E pertanto riprende, a conforto della sua idea che la religione sia
utile e opportuna in quanto corrispondente a un profondo bisogno del-
l'uomo, che non è colmato dalla ragione e dalla scienza, una considerazio-
ne di Kant:

al di fuori del sapere v e ancora una realtà ed una conoscenza, la quale, se non
pud vantare una certezza scientifica, non è per altro dimostrato sia priva di fon-
damento; e se egli (Kant) afferma nella ragion pratica quanto nega nella para, la
contraddizione non è che apparente, perché la negazione della ragion pura è

semplicemente dichiarazione d'incompetenza la quale viene a dire che ci puô
essere una realtà ed una verità al di fuori di quello che ci puô rivelare diretta-
mente la esperienza20.

Queste considerazioni sono concluse esaltando la grandezza morale che
hanno talvolta le «bricciole di realtà che stanno a base delle religioni». È da

notare che nella sua risposta al fiero attacco manzoniano delle religioni e in
particolare del prete, il Pioda non si sofferma sulla figura di quest'ultimo
(che nelle intenzioni del suo interlocutore non poteva essere altri che il mini-
stro della Chiesa cattolica), ma considéra (e difende) la religione in generale,

e non tanto quella cattolica. Infatti egli non era certo un fedele seguace
di quest'ultima, nei cui confronti non mancano le sue critiche. Corne si vede,
siamo ancora nei confini ideologici del partito cui il Pioda apparteneva, e

siamo ben lontani dall'adesione entusiastica e acritica alla religione cattolica

imperante nei partito awerso.

19 «Il Dovere», 25 maggio 1887.
2(1 «Il Dovere», 28 maggio 1887.



STUDI E CONTRIBUTI 63

Romeo Manzoni non era certo uomo da lasciar passare senza reagire la

risposta di Alfredo Pioda al suo scritto: da cui la sua replica, apparsa qual-
che tempo dopo in un opuscolo di 32 pagine, indirizzata alla «critica one-
sta e Serena» del suo «nobile amico». Egli afferma che, nei suoi anni giova-
nili, pure egli pensava che la religione «rispondesse ad un bisogno intimo e

legittimo cosi del cuore come dell'intelletto», per poi ricredersi. Allora, scri-
ve

compresi che la vera filosofia doveva rigettare tutti i sistemi e non ammettere
altro che la pura scienza, basata sull'esperienza; compresi che infine la religione

non era già un'idea innata che possa servir di premessa a una conclusione
qualsiasi positiva, ma è puramente un fenomeno psicologico subordinato alle
condizioni delforganismo, che noi possiamo osservare e studiare in noi mede-
simi in ogni ora del giorno21.

Dopo essersi soffermato sulla totale estraneità della natura alla morale, la

quale sembra aver ordinato le cose in modo che il più debole abbia sempre
da essere la vittima del più forte, rilevato quindi che la natura è assoluta-
mente estranea sia al bene sia al maie, il Manzoni conclude che solo l'uomo
«è capace di bontà, di giustizia, di amore» e che egli solo sa dirigere questi
valori verso un ideale. Su questa base, egli ritiene inutile la religione, in
quanto

unica base fondamentale dell'essere è di far che ogni essere passi per tutte le
forme possibili dell'esistenza; ma queste forme - lo ripeto - non hanno alcun
"valore" morale, estetico o logico se non in quanto rispondono più o meno ai

tipi ideali che sono nella nostra mente: siamo noi stessi i creatori del bene, del
bello, del vero: la scienza, farte, la morale, la civiltà sono, nel senso più pro-
fondo e assoluto della parola, opera nostra. Fuori di noi, nessun ideale, nessun
fine, nessuna armonia prestabilita22.

Corne si vede, una concezione del tutto «umanistica» nel senso che tutto
va ricondotto all'uomo, ad esclusione di qualsiasi ente a lui superiore. È questa

la profonda differenza rispetto al pensiero, che abbiamo sopra esamina-
to, del suo interlocutore. In virtù di questo umanesimo, il sentimento reli-
gioso non è una realtà che sfugge all'esperienza, né la rivelazione di un
agente misterioso ma «un semplice fenomeno che rientra nella storia naturale

del pensiero». Oppure, la religione è una semplice emozione causata
dalla presenza dell'ignoto, che colpisce straordinariamente l'immaginazio-
ne, prescindendo totalmente dalla ragione. È sulla paura dell'ignoto che le

21 R. Manzoni, Il Prête c la critica, s.d., p. 5.

22 R. Manzoni, Il Prete c la critica, pp. 8-9.



64 BOLLETTINO SSL 13/2010

religioni fondano il loro dominio, anche per il tramite della sua creazione
del più terribile fattore della paura: il demonio. Proprio perché figlie della

paura, le religioni trattano «come empie e scellerate la ragione e la scien-
za», in quanto queste ultime rompono l'incanto dei misteri creati dalla
religione.

* * *

I nostri due «filosofi» scesero entrambi nell'agone politico, distinguen-
dosi perd dalla gran maggioranza di coloro che, in un campo o nell'altro, si
affrontavano nelle lotte elettorali, parlamentari o sulla stampa, con risultati
non certo esaltanti per la democrazia (per altro ancora incompiuta) del
nostra cantone.

Entrambi non ancora trentenni nel 1875, quando ebbe inizio il predo-
minio del partito conservatore, che per quindici anni si configuré come il
regime respiniano, dal nome del suo capo indiscusso, essi si cimentarono
dapprima come oppositori, emergendo ben presto nell'ambito del partito
liberale-radicale. Un fondamento comune li caratterizzava nella loro oppo-
sizione:

il loro vizio era di essere democratici e liberi pensatori agli occhi di un uomo e

di un regime che, fin dai primi atti di governo e poi sempre più prepotente-
mente, affermavano le regole deU'autoritarismo e dell'integralismo per l'impo-
sizione dei principi del Sillabo a tutti i livelli della vita cantonale23.

Owiamente, il quindicennio di potere conservatore ebbe anche indi-
scutibili meriti, sui quali qui non è perd il caso di soffermarsi, dal momen-
to che ci interessano da vicino i giudizi espressi dai due esponenti liberali-
radicali, i quali soffermarono la loro attenzione soprattutto sugli aspetti più
controversi delle misure prese dal governo respiniano: dalla compléta tra-
sformazione della scuola (con il cambiamento radicale di docenti e di pro-
grammi di quella pubblica, e con l'appoggio incondizionato a quella priva-
ta) alla dibattutissima questione della «geografia elettorale», con la quale il
partito al potere ricavd in tutto il cantone circoscrizioni elettorali che lo favo-
rivano in modo sfacciato nell'attribuzione dei seggi al parlamento. Ma fu

soprattutto lo spirito antiliberale e fazioso instaurato nel cantone, taie da
dividere i Ticinesi in «sani» e «lebbrosi», che mosse i due nostri personag-
gi a un'opposizione intransigente. Un comportamento caratterizzato peral-
tro, per entrambi, da una benefica presa di distanza dall'agone politico quo-
tidianamente vissuto nel cantone. Sia in Pioda sia in Manzoni la politica non
esauriva i loro interessi, volti ad altre e più elevate aspirazioni. Questo atteg-

23 V Gilardoni, La «rivoluzione sbagliata»..., p. 136.



STUDI E CONTRIBUTI 65

giamento si differenziava comunque nei due, tramutandosi in uriopposi-
zione politica meditata e pacata nel primo, in corrispondenza con la sua
indole di uomo tranquillo e mite, restio a farsi trascinare nella mischia.
Molto più irruente per contro l'azione politica del secondo, assai piti pole-
mico, per cui esprimeva con maggiore vivacità e ardore la sua awersione
per come le cose andavano nella politica ticinese, e cid non solo nella sua
opposizione al partito dominante, ma anche all'mterno del suo partito. In
altre parole, la discesa in campo fu assai più sentita e manifesta nel Manzoni,
anche nel quadro di una sua ben précisa idea maturata in questi anni di
dominio respiniano: quella di creare le premesse per un forte movimento
di «rigenerazione» popolare, che coinvolgesse non solo la ristretta cerchia
dei politici, ma anche e soprattutto le classi lavoratrici. Parecchie furono le
delusioni che, nel perseguimento di questo ideale, dovette subire il
Manzoni, dovute anche all'atteggiamento remissivo di parecchi esponenti
del suo partito, i quali miravano più ad una azione a corto termine che a

una reale trasformazione del paese. Da cui anche l'accusa di «trasformismo»
rivolta dal Manzoni a parecchi suoi correligionari, con parole ardenti, come
queste espresse in una lettera a Rinaldo Simen del 9 maggio 1889:

Ho fanimo pieno, traboccanle di sdegno. Ma che? Credono dunque cotesti
signori che si contentano di lasciarsi eleggere dal popolo senza che mai abbian
fatto nulla di bene a suo vantaggio - credono dunque che noi siamo dei burat-
lini con la testa di legno quando diciamo al popolo che formidabilmente applau-
de alle nostre parole: nessuna transazione, nessuna conciliazione coi tiranni?
Mio caro Simen, è tempo di scuoterci e di finirla con questa mistificazione del
popolo24.

Non meno sconsolate le riflessioni di una successiva lettera alio stes-
so, del 23 aprile 1890, quindi a pochi mesi dalla da lui auspicata «rivo-
luzione»:

Per me non vi ha più dubbio: non vi è più altro di buono che il popolo: a parte
la modeslia: se facciamo astrazione di una mezza dozzina di uomini, i nostri
capi son tutti marci fino al midollo. Io non dubito che fora délia resurrezione è

vicina; ma ormai non potrei più salutarla con quellentusiasmo che me l'ha fatta

sospirare finora perché sono certo che non ne saremo degni, che rimarremo que-
gli inetti che in realtà siamo sempre stati23.

Fu quindi con un misto di entusiasmo e di preoccupazione che il
Manzoni segui gli awenimenti che precedettero i fatti dell'll settembre

24 V Gilardoni, La «rivoluzione sbagliata»..., p. 136.

23 V Gilardoni, La «rivoluzione sbagliata»..., p. 140.



66 BOLLETTINO SSL 13/2010

1890 (in particolare la presentazione da parte del partito liberale-radicale di
una iniziativa per la modifica del sistema elettorale, e le tergiversazioni del

governo conservatore a indire la votazione sulla stessa, che scateneranno le

ire dell'opposizione). In questa giornata egli fu présente a Bellinzona, sep-
pure non materialmente attivo negli episodi di scontro e di violenza che si

registrarono. Egli partecipö comunque alia designazione del governo prov-
visorio, presieduto da Rinaldo Simen e formato da altri quattro esponenti
liberali-radicali, chiamato a sostituire il governo destituito dalla «rivoluzio-
ne» e proclamö la costituzione dello stesso nell'aula del Gran Consiglio.

Per contro, il Pioda fu si attento osservatore degli awenimenti, ma dagli
stessi se ne stette alla larga, fedele alla sua indole di uomo pacifico e al di
fuori délia mischia.

* * *

I fatti del settembre 1890 mutarono l'atmosfera politica ticinese. La tra-
dizionale contrapposizione fra i due partiti, identificabile anche nel
confronte clericali-anticlericali, non scomparve e non perse nemmeno certi toni
accesi. Ma l'intervento délia Confederazione già contestualmente all'll
settembre, e la consapevolezza da entrambi le parti che occorreva riportare le

istituzioni politiche a essere luogo di confronto più civile e moderato, tem-
perarono gli animi.

Questo mutamento corrisponde appieno ai sentimenti di Alfredo Pioda,
che scrisse, riunendoli poi in un libro intitolato «Le confessioni di un visio-
nario», numerosi commenti sui fatti del settembre 1890, esaminandone
oggettivamente le cause e dando un dettagliato resoconto del processo di
Zurigo, nel quale le Assise federali giudicarono i protagonisti délia rivolu-
zione (tra i quali Rinaldo Simen e Romeo Manzoni). La cronaca del processo

(con notevoli spunti ironici) è preceduta dalla descrizione delle due con-
ferenze per la pacificazione che furono tenute a Berna, per iniziativa del

governo federale, e che videro una partecipazione paritaria di esponenti dei
due partiti: tra quelli liberali-radicali fu présente il Pioda (ma non il
Manzoni). Le considerazioni pacate e intrise di umorismo (soprattutto nel
descrivere i personaggi, dell'una e dellaltra parte, del processo zunghese)
testimoniano la netta adesione del Pioda a quel sentimento di pacificazione
che voleva permeare le vicende politiche ticinesi. Non a caso, in queste pagine,

egli auspica l'introduzione del sistema proporzionale, proprio perché più
adatto a temperare gli animi che non il sistema maggioritario.

Significativo il ritratto di Romeo Manzoni nel corso degli eventi rivolu-
zionari:

Verso le cinque, i capi nvoltosi, radunati nella sala del Gran Consilio, decisero
di presentare al popolo i candidati del Governo prowisorio: se ne assunse fin-



STUDI E CONTRIBUTI 67

carico il filosofo di Maroggia, che, con l'accento dell'apostolo, annuncid la cadu-
ta dellantico governo; si pud immaginare come il fosforo ribollisse in quel cranio

da Socrate; le sue parole erano un fiume incandescente e quando chiese il
verdetto popolare sul fatto compiuto, un'acclamazione fragorosa, immensa
rispose alia voce del filosofo e il governo provvisorio venne costituito20.

Con parole accorate, il «filosofo» di Locarno descrive i sentimenti dei set-
tembristi, trascinati dalla bufera: da queste riflessioni egli è indotto a trarre
una conclusione che vale per entrambe le parti politiche, in quanto sottoli-
nea un difetto ticinese:

Quella benedetta rettorica, che infiora la maggior parte dei nostri scritti, delle
nostre arringhe, oltre al guajo di uno stile ampolloso, disadatlo, a volte ridico-
lo per chi ha mente sana, reca un altro guajo incomparabilmente più grande: il
maggior numéro la prende alla lettera e se ne accende e cosî la ftamma degli odi
cittadini è allegramente alimentata, con quale vantaggio del paese ognuno lo
vede27.

Aspirazione del Pioda è quella che si instauri nel cantone uno Stato che

non sia né cattolico, né ateo, né teista, ma incompétente in materia religio-
sa. Auspica pertanto il sorgere, tra le due opposte tendenze di «una scuola
conservatrice e liberale ad un tempo» che sappia inculcare nella coscienza
popolare questo nuovo concetto di Stato. E conclude il libro con una con-
siderazione fondamentale:

Se il paese comprenderà quella idea e quella nuova istituzione, sorta dai ruderi
dellantico regime, ampie e serene vedute si apriranno alla nostra mente; se inve-
ce le sdegnerà per le viele consueludini, la nostra mente rimarrà confina nelle
vecchie tenebre, ed i ciechi istinti ereditati dagli avi ci faranno precipitare sino
al basso délia china; né forse ci accompagnera nell'mfelice discesa il compianto
delle repubbliche sorelle, dacchè un popolo ha il destino che si mérita28.

Analoghe considerazioni svolgerà poi il Pioda in un opuscolo uscito nel
1892, significativamente intitolato «PAX», ove nuovamente denuncia quel
veleno che corrode la vita civile costituito dalla lotta tra le due fazioni.
Corne si vede, il locarnese era tutto volto ad incitare i Ticinesi ad abban-
donare le tradizionali diatribe per instaurare una nuova e più conciliante
vita politica.

28 A. Pioda, Le confessioni di un visionario, Bellinzona 1990 (prima ed. 1890), p. 113.

27 A. Pioda, Le confessioni..., p. 202.
28 A. Pioda, Le confessioni.... p. 285.



68 BOLLETTINO SSL 13/2010

Ben diversa fu la reazione di Romeo Manzoni. La «rivoluzione» non rap-
presentö per lui quella palingenesi che aveva immaginato, ma umcamente
un cambiamento di governo, con uomini diversi pero sempre tendenti al
soddisfacimento di interessi quotidiani piü che ad alti ideali. Anche 1 mter-
vento délia Confederazione, se portö ad una moderazione della contesa poli-
tica, contribui ad affievolire propositi troppo ambiziosi nel paese. Per cui il
Manzoni vide sfumare ogni possibilité di quella rigenerazione morale e civi-
ca che per anni aveva costituito lo scopo della sua partecipazione all'attivi-
tà politica. La sua amarezza e la sua prostrazione sono ben rappresentate
dalla lettera scritta il 26 ottobre 1890 a Rinaldo Simen:

Rinunzio a descriverti la lotta feroce e alroce che solo mi è toccato sostenere in
questa settimana maledetta coniro il prépondérante cretinismo e l'universale
vigliaccheria. Fino a jeri sera fui crivellalo da dispacci oltraggiosi da tutti quel-
li che credevo amici. Perdono a tutti perché «non sanno quello che fanno» ma
da oggi rientro per sempre nella vita privata pentito e dolente d essermi ingan-
nato finora lavorando per un partito da museo dove si ha bensî il coraggio di
atterrare gl'idoli altrui, ma non si ha quello di rovesciare i propri, dove la santi-
tà dei principi stupidamente si sacrifica alla vanità delle persone29.

In una successiva lettera alio stesso, egli soffre

pensando che noi abbiamo arrischiato sostanza e vita e famiglia per affrettare il
turpe connubio d'ambo i partiti [...]. Il popolo forse finalmente capirà che per
farla finita dawero non v'è realmente che un mezzo: buttar in mare tutta la

nostra triste zavorra, ghigliottinare moralmente e mandare al diavolo gli affari-
sti per non più fidarsi altro che dell'elemento giovane e nuovo, nel quale solo,
come nella coda del leone, ha da risiedere la forza di un governo. Finchè io non
avrd veduto il popolo awiato su questa strada, mai più non usciro dalla mia
solitudine30.

In realtà, pur cosi amareggiato, il Manzoni non si ritirô dalla politica:
continué) la sua battaglia, accentuando vieppiù la componente sociale del suo
pensiero e delle sue proposte di azione.

Personaggio simbolico della divaricazione esistente fra il Pioda e il
Manzoni fu Rinaldo Simen: principale esponente dei settembristi, e quindi
«rivoluzionario» prima del settembre 1890, egli indosso subito dopo gli
eventi la veste di uomo di governo, e fu il personaggio più importante che
caratterizzö l'azione governativa per parecchi anni. Inevitabilmente, egli
dovette assumere posizioni di compromesso e fare concessioni sia agli awer-
sari politici sia agli «affaristi» del suo partito. Egli venne a rappresentare

29 V Gilardoni, La «rivoluzione sbagliata»..., p. 145.

3(2 V Gilardoni, La «rivoluzione sbagliata»..., pp. 1.47-148.



STUDI E CONTRIBUTI 69

quindi, a ogni effetto, l'ala moderata del partito. Non meraviglia pertanto
che suo principale collaborator, soprattutto sul piano dei principi, diven-
ne Alfredo Pioda. Né meraviglia che Romeo Manzoni si distaccö da Rinaldo
Simen diventando, con Emilio Bossi, il leader dell'ala sinistra del partito.
Non a caso egli fu tra i fondatori, nel 1900, del partito socialista ticinese (pur
rimanendo nel PLR) e, dopo un paio d'anni, dell'«Estrema sinistra» che
divenne praticamente, per alcuni anni, un nuovo partito in chiara contrap-
posizione a quello tradizionale.

* * *

Un ulteriore occasione di confronto fra i nostri «filosofi» si ebbe nel 1901,
quando, dal suo rifugio estivo in località montana, Romeo Manzoni pub-
blicö su «Gazzetta Ticinese», dal 26 agosto al 2 ottobre, sei «Lettere dalla

montagna», nelle quali riprese terni a lui cari, manifestando ancora in primo
luogo la delusione per il «tradimento» délia rivoluzione. E infatti le lettere
si aprono con un'invettiva contro «Ii Dovere», organo ufficiale del partito
liberale-radicale e principale sostenitore di Rinaldo Simen e del suo gover-
no: un giornale, osserva il Manzoni, già rivoluzionario e ora piattamente
governativo.

A proposito del governo, questo deve curare particolarmente l'istruzio-
ne per poter adempiere alio scopo collettivo del progresso délia civiltà.
Esempio da seguire è quello della Francia laica di Waldeck-Rousseau e di
Millerand.

Per quanto concerne il nostro cantone, il Manzoni critica l'elezione diret-
ta del Consiglio di Stato da parte del popolo: cid costituisce un intralcio all'a-
zione del governo, poiché troppo legato, nella sua azione, alla maggioran-
za popolare che l'ha eletto.

Le «Lettere dalla montagna» insistono particolarmente sull'importanza
della scuola, sia primaria sia secondaria, affinchè

si dedichi tutta all'insegnamento delle verità elementari d'ordine razionale e

scientifico che sono indispensabili a ogni uomo, a ogni cittadino di uno stato
civile, escludendo rigorosamente, lealmente e imparzialmente tutte le opinioni
e tutte le ipotesi, sia in senso positivo che in senso negativo, le quali trascendo-
no per loro natura i confini dellesperienza e della ragione31.

Il Manzoni ribadisce quindi un concetto per lui fondamentale: lo Stato
deve essere educatore perché ha «il diritto e il dovere d'imparzialità». Alio
Stato non compete per contro l'insegnamento della morale, la quale va tro-

3' «Gazzeua Ticinese», 28 agosto 1901.



70 BOLLETTINO SSL 13/2010

vata «in noi stessi». In questo contesto egli ribadisce la sua contrarietà alla
libertà di insegnamento, sulla quale afferma:

Se v'ha al mondo un sofisma pericoloso, direi addirittura mortale, gli è questo
appunto che consiste nel coonestare, nel legittimare e quasi consacrare col tito-
lo santo délia libertà ogni più perfido conato per ridurre le anime nella triste
servitù del dogma, del pregiudizio, dell'errore, della superstizione33.

Di conseguenza, neppure un'oncia di religione deve entrare nella scuo-
la pubblica,

A queste argomentazioni, in buona parte a lui indirizzate, ritenne dove-
roso controbattere dalle pagine di «Il Dovere» (e non poteva essere altri-
menti) il Pioda nelle «Lettere dal piano», significativamente indirizzate a

Rinaldo Simen. Egli rimprovera dapprima al Manzoni di non aver mai
assunto nel cantone una carica pubblica, ove avrebbe potuto con maggior
efficacia realizzare i suoi proponimenti. II Pioda propone poi, quale uomo
mite che sempre fu, una lode al pacifismo:

Beati i pacifici, perché nella serenità delfanimo più limpida appare la giustizia,
che non prorompe selvaggia da un impeto scomposto, ma emerge maestosa
dalla minuta, paziente osservazione dei fatti e dalla matematica inflessibile affer-
mazione dell'intelletto33.

In questo contesto, egli loda l'azione governativa, ispirata alla equanimi-
tà e alla moderazione: due valori che permettono al Pioda, fedele alla tradi-
zione del suo partito, di denunciare i «preti sacrileghi». Quanto alla scuo-
la, egli esalta quella che definisce «neutra», ma che comunque non puö
allontanare del tutto il sentimento religioso (ad esempio tollera la presenza
del crocifisso e del «Pater»), Il Pioda dice che non si puo negare la libertà
d'insegnamento, ma si dichiara d'accordo con il suo interlocutore sull'inse-

gnamento cléricale, il quale

è dannoso per le giovani mente, perché autoritario, sfibrante e intinto dei vele-

no, di quell'odio alla società moderna, tendenti al quella dominazione temporale,

che sono l'antitesi delle dottrine di Cristo34.

Le «Lettera dal piano», scritte da un fedele collaboratore del Simen, si
concludono con un appello agli «elementi vitali» del partito affinché questi
possa ritrovare «le gloriose vie dell'unione passata».

33 «Gazzetta Tidnese», 30 agosto 1901.
33 «Il Dovere», 5 settembre 1901.

34 «Il Dovere», 17 settembre 1901.



STUDI E CONTRIBUTI 71

La personale amicizia e stima che sempre legö i due «filosofi» trova una
significativa espressione anche in questo scambio epistolare pubblico, dove
reciprocamente si ritraggono i loro ritratti. Dice il Manzoni del Pioda:

NeH'anima del nostro Alfredo, antimanichea per essenza e inconsapevolmente
hegeliana, i più opposti contrari si conciliano Ira loro mirabilmente, e nell'infi-
nita misericordia de' suoi affetti, si confondono insieme e si polarizzano a vicen-
da il giorno e la notte, il bene e il male, la verità e l'errore, il présente, il passa-
lo, l'awenire35.

Mentre il Pioda afferma delfinterlocutore

ch'io non userô la scortesia di chiamare incosciente, il quale vede tutto chiaro
come la luce del sole, tutto piano come la via maestra, se si affacciasse corag-
giosamente alla dura realtà rinretterebbe un po' del suo «bel gesto» di profeta
irruente36.

* * *

In conclusione, nella vita délia società ticinese la presenza dei nostri due
pensatori fu altamente positiva. La contesa politica ottocentesca gode, e non
a torto, di pessima fama, apparendo come una lunga sequela di contume-
lie e di attacchi forsennati, in un quadro di scontro fra interessi meschini e

faziosi. È perô anche giusto affermare che sia il Pioda sia il Manzoni (corne
d'altronde altri pochi personaggi, tra i quali ad esempio il locarnese
Francesco Balli) seppero estraniarsi, per buona parte, da questo ambiente.
Pur partecipando in modo convinto allagone politico, essi seppero, grazie
alla loro statura intellettuale e umana, innalzarsi al di sopra délia mischia, e

proporre al Ticino di allora e a chi venne dopo, un esempio elevato di cul-
tura politica.

33 «Gazzetla Ticinese», 28 agosto 1901

33 «Il Dovere», 5 settembre 1901.


	Il filosofo di Maroggia e il filosofo di Locarno

