
Zeitschrift: Bollettino della Società storica locarnese

Herausgeber: Società storica locarnese

Band: 12 (2009)

Artikel: I conventi a Locarno nella prima metà dell'Ottocento

Autor: Panzera, Fabrizio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1034048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1034048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


74 BOLLETTINO SSL 12/2009

I conventi a Locarno nella prima meta
dell'Ottocento

Fabrizio Panzera

Per poter tracciare un quadro della presenza di conventi e monasteri nella
Locarno della prima metà dell'Ottocento, occorre dapprima ricordare la
situazione in cui vennero a trovarsi le comunità religiose nelle terre ticinesi
a partire da quando queste, nel 1798, conobbero l'esperienza della
Repubblica Elvetica e poi, grazie all'Atto di Mediazione imposto da

Napoleone Bonaparte nel febbraio 1803, quella della formazione dello Stato
cantonale.

Le comunità religiose nel Cantone all'mizio del XIX secolo
Nel 1798 la Repubblica elvetica dichiarô beni nazionali le propriété delle

comunità religiose, affidandone l'amministrazione a personale laico e nel

contempo vietö la ricezione di novizi e l'affiliazione di religiosi stranieri. Agli
appartenenti al clero regolare fu offerta l'opportunità di rinunziare alia vita
claustrale: dei 225 religiosi contati allora negli ex 8 baliaggi, solo tre di essi
si awalsero della facoltà di deporre l'abito.

Successivamente, in applicazione dell'Atto di Mediazione, la legge
cantonale del 19 giugno 1803 restitui ai ventidue conventi del Ticino i beni
sequestrati cinque anni prima, sottoponendoli perd alla sorveglianza dello
Stato. Altri articoli di quel decreto legislativo ammettevano l'affiliazione di
stranieri solo per chi proveniva da un Paese nel quale ai ticinesi era ricono-
sciuto lo stesso diritto; per l'età della vestizione veniva accettata quella sta-
bilita dai singoli Ordini; la professione definitiva dei voti non avrebbe tut-
tavia potuto awenire prima dei ventuno anni (mentre per la Chiesa ne
bastavano sedici). Le vestizioni, comunque, avrebbero dovuto essere pro-
porzionate aile possibilità economiche di ciascuna comunità. Era infine pre-
vista l'adozione di misure al fine di rendere le famiglie religiose «più utili»
alio Stato1.

In quegli anni tra le autorità del Cantone si fece comunque strada la con-
vinzione che occorresse procedere a una concentrazione delle famiglie reli-

1 Su questo argomento mi permetto di rinviare al mio studio (al quale in questo contribute farö

ampio riferimento): E Panzera, Società religiosa e società civile nel Ticino del primo Ottocento. Le

origini del movimento cattolico nel Cantone Ticino (1798-1855), Bologna 1989. Sul tema si veda inol-
tre: E. Cattori, I beni ecclesiastici incamerati dallo Stato del Cantone Ticino negli anni 1812, 1848,
1852,1857. Argomentazioni, Documentazioni e Conti in ordine ad un progettofinanziario per sowenire
alle spese del culto cattolico nel Cantone Ticino, a sollievo del popolo, specialmente nelle parrocchie rurali
e di montagna, Lugano 1930; M. Piceni, M. Brambilla di Civesio, V Brambilla di Civesio, La
soppressione dei conventi nel Cantone Ticino, Locarno 1995.



STUD! E CONTRIBUTI 75

giose, anche per evitare alio Stato di doversi accollare il loro mantenimen-
to. Non poche comunità, oltre che ridotte di numéro, si erano effettivamente
venute a trovare nelle condizioni di dover chiedere soccorsi finanziari al
Cantone.

D'altro canto, l'esigenza di supplire in qualche modo alla scarsità del clero
secolare spinse le autorità a sollecitare l'accoglimento di soggetti stranieri.
Se in un primo tempo il Gran Consiglio si mostrô intenzionato ad applica-
re in senso restrittivo le norme sulla vestizione e la ricezione di stranieri (nel
timore che essi potessero riuscire di «aggravio per il Tesoro nazionale»), ben

presto operö un cambiamento di rotta e largheggib pure riguardo alia con-
cessione delle naturalizzazioni. Nel 1805 il legislativo autorizzö infatti il
Piccolo Consiglio ad accogliere tutte le istanze presentate sino a quel
momento, nonché a esaudire anche in awenire le domande di quei
convenu che avessero mostrato «un pressante bisogno di un maggior numéro
di soggetti».

Nel 1810 venne ad esempio accolta una protesta délia municipalité di
Locarno, la quale si era lamentata perché i religiosi del borgo non si dava-
no «premura di procurare dei forastieri in mancanza di nazionali per il bene-
ficio pubblico». A quei conventi fu allora ingiunto di prowedere entro ses-
santa giorni, altrimenti vi avrebbero dovuto pensare le autorità comunali
Stesse. Sempre nel 1810 alcuni Minori osservanti del chiostro delle Grazie
di Bellinzona ottennero la cittadinanza cantonale, a condizione perö che
dimorassero nel Cantone e si prestassero «in mancanza de' Parrochi al ser-
vizio dei Popoli».

Dopo il 1798 le fila delle famiglie religiose si erano andate assottiglian-
do. Se a quella data nelle terre ticinesi si erano contati 306 tra frati, suore e

conversi, un censimento del 1809 indicö che 22 chiostri del Cantone con-
tavano 255 religiosi e conversi (gli stranieri rappresentavano oltre un quarto

del totale). Per Locarno la situazione era la seguente:

CONVENTI E MONASTERI

Ticinesi Stranieri

Ordini maschili Religiosi Conversi Religiosi Conversi Totale

M. Conventuali di Locarno 4 1 2 1 3

M. Conventuali del Sasso 3 1 3 1 4

Cappuccini di Locarno 6 4 2 2 4
Totale 13 6 7 4 11

Ordini femminili Religiose Converse Religiose Converse Totale

Agostiniane di Locarno 11 3 3 - 3



76 BOLLETTINO SSL 12/2009

La diminuzione di soggetti fatta registrare dalle famiglie religiose fu con
ogni probabilità dovuta aH'impoverimento dei conventi, awiatosi nella
seconda metà del Settecento in connessione con la crisi economica dei
distretti ticinesi. In secondo luogo, si erano fatti più ran, per un mutamento
nelle Strategie famigliari i nomi appartenenti al patriziato urbano delle diverse

regioni; e anche dal contado l'afflusso di novizi era andato restringendosi.
La diminuzione di religiosi ticinesi fu compensata solo in parte dall'arri-

vo di frati provenienti dagli Stati italiani dopo le soppressioni awenute nella
Penisola negli ultimi decenni del Settecento e nel periodo napoleonico. Tali

presenze finirono tuttavia per essere fonti di disagi, perché i monaci stra-
nieri sovente mal si riabituarono (dopo la libertà di cui avevano goduto) alle

regole e alla disciplina dei chiostri; per di più spesso nel Ticino si trovaro-
no del tutto spaesati. Di qui l'esplodere tra i religiosi di frequenti litigi, non-
ché il manifestarsi di episodi d'insubordinazione e di condotta irregolare.
D'altro canto, dopo i decreti napoleonici di secolarizzazione del 1810, i
conventi ticinesi rimasero privi di guida. E il timoré che le soppressioni si esten-
dessero pure al Cantone non contribui di certo ad assicurare loro una vita
tranquilla.

Già nei primi anni dell'Ottocento alcune comunità dovettero affrontare
gravi difficoltà economiche, che tra l'altro impedivano loro di assumere nuovi
soggetti. Nel 1806 i Minori conventuali di S. Francesco di Lugano si videro
costretti a chiedere l'autorizzazione per alienare beni immobili o esigere capi-
tali per una somma di 6 mila lire per tacitare i creditori che rifiutavano di
continuare le forniture di viveri. In condizioni pressoché analoghe si trova-
vano gli Agostiniani di S. Giovanni Battista di Bellinzona e pure i Minori
conventuali di Locarno navigavano in cattive acque. Questi ultimi nel 1809, ad

esempio, non furono in grado di reperire la somma necessaria per un pre-
stito forzoso cui furono sottoposte le comunità religiose non mendicanti.

In generale il grosso del patrimonio di conventi e monasteri - i quali svol-

gevano un ruolo economico non indifferente nelle zone limitrofe - era costi-
tuito di fondi (spesso gravati da oneri perpetui di messe) che perlopiù veni-
vano affittati. Sembra assai probabile che, in parte almeno, le difficoltà
economiche di alcuni chiostri fossero dovute a un calo del reddito moneta-
rio di tali beni. Secondo alcune indicazioni i fitti dei primi due decenni del
secolo rendevano solo il 2 % contro un interesse corrente sui capitali del
5 %. D'altro canto i conventi - grazie ai capitali accumulati lungo i secoli in
seguito a piccoli lasciti - servivano, in assenza di una cassa di risparmio e di
banchieri privati, sovente da piccole casse che rilasciavano mutui di 1.000 o
2.000 lire a commercianti, artigiani o contadini: non di rado in quel periodo

tali piccoli capitali si volatilizzarono a causa di fallimenti.
Secondo i dati del censimento del 1809 la sostanza delle diverse comunità

(escluse quelle di questuanti: Cappuccini, Minori riformati di Lugano,
Minori conventuali di Bellinzona) ammontava a quasi 2 milioni e mezzo di



STUDI E CONTRIBUTI 77

lire. A Locarno i Minori conventuali di S. Francesco e quelli della Madonna
del Sasso possedevano rispettivamente una sostanza di 60.530 e di 45.876
lire; le Agostiniane una di 188.694 lire.

Nel 1811 il Piccolo Consiglio, per tagliare alla radice i mali che affligge-
vano talune comunità, ritenne indispensabile presentare un piano di riorga-
nizzazione e di concentrazione delle medesime. A giudizio dell'esecutivo
vera infatti il rischio che debiti e cattive amministrazioni portassero alia dila-
pidazione di sostanze «destinate in generale ad oggetti di pubblica utilità»,
delle quali i religiosi erano solo «usufruttuarj ». Veniva quindi proposto - pre-
vio accordo delle autorità ecclesiastiche - di unire i Cappuccini di Mendrisio
a quelli di Lugano; i Conventuali di Lugano e del Sasso sarebbero stati tra-
sferiti a Locarno; gli Agostiniani di Bellinzona avrebbero dovuto essere aggre-
gati ai Serviti di Mendrisio. II Gran Consiglio accolse perö solo una parte del

progetto governativo, ossia il trasferimento dei Conventuali di Lugano e degli
Agostiniani di Bellinzona: unico rimedio possibile - convennero i deputati -
per impedire la «totale rovina» delle due famiglie, ridotte entrambe a due soli
membri e oppresse da «debiti enormi»2.

Le comunità di Locarno a inizio Ottocento
Per la comunità di Locarno i conventi, e le annesse chiese, rivestivano da

sempre un ruolo importante. Sottolinea Rodolfo Huber:

L'importanza dei frati per la città derivava anche dal fatto che essi controllavano
gli edifici, chiese e conventi, più imponenti di Locarno. Le autorità laiche erano
perciö tentate di utilizzare questi spazi per i propri scopi. In particolare il
convento di San Francesco, quale massimo edificio della città, era diventato fin
dal Trecento luogo di riunione dell'università dei Nobili e della corporazione dei
Borghesi. Inoltre lo statuto della comunità di Locarno stabiliva che doveva
svolgersi nella chiesa di San Francesco la cerimonia di giuramento dei
commissari svizzeri. II convento fu talvolta utilizzato per le sedute del sindacato.
L'uso pubblico di questi luoghi si perpetub, ed anzi fu portato all'estremo, nel
corso del primo Ottocento. Infatti, quando si prevedeva la presenza di numerosi
cittadini, le assemblee di circolo e molte assemblee comunali di Locarno furono
convocate nel chiostro di San Francesco. Negli anni dal 1821 al 1826, contro la
volontà dei frati, il convento diventö la sede del governo e del legislativo
cantonale. Ma vi furono anche usi meno rispettosi di questi locali: nella prima
emergenza scaturita dall'occupazione militare italiana, e fino al settembre 1811,
il convento fu trasformato in caserma3.

2 F Panzera, Societâ..., pp. 27-28, 127-132.
2 R. Huber, Locarno nella prima meta dell'Ottocento, Locamo 1997, pp. 85-86. Sul clero regolare

nella regione di Locamo mi permetto inoltre di rinviare a: F Panzera, Le inchieste della Repubblica
Elvetica. II. Le scuole. II clero regolare nel Locarnese all'inizio dell'Ottocento, in «Verbanus» n. XXIII
(2002), pp. 332-338.



78 BOLLETTINO SSL 12/2009

Ma, a partire dal 1814 le due comunità di Locarno dei Minori conven-
tuali - quella di S. Francesco e quella del santuario della Madonna del Sasso

- tennero desta l'attenzione delle autorità ecclesiastiche e politiche anche

per altri motivi: debiti e pessima amministrazione (specie al Sasso), nonché
aspri litigi tra i confratelli furono aH'origine di traversie che si trascinarono

per anni.
II declino verso il quale parevano awiate le due famiglie (che contavano

in tutto cinque religiosi: quattro nel borgo e uno solo presso il santuario)
indusse il Governo, nella primavera del 1814, a concepire pure nei loro
riguardi una fusione. A dire il vero la misura mirava anche a rendere dispo-
nibili i locali di S. Francesco, dove avrebbe dovuto trovare posto
un'Accademia cantonale dalle moite ambizioni. Se quest' ultimo progetto
era poi caduto, l'idea di aggregare le due comunità era rimasta neH'aria.

Alia fine del 1815 insorse un duro contrasto tra il Nunzio a Lucerna e il
Consiglio di Stato riguardo soprattutto all'amministrazione del Santuario
della Madonna del Sasso. La comunità francescana che vi viveva - cosi come
d'altra parte quella di S. Francesco - stava in realtà attraversando un perio-
do di grave decadimento. Nel novembre di quell'anno un episodio in appa-
renza piuttosto insignificante (un litigio tra i due religiosi presenti al Sasso,
e il rifiuto di uno di essi di trasferirsi; renitenza appoggiata dal Governo, che
sembra gli avesse affidato l'amministrazione del santuario) moströ che il
potere politico intendeva accentuare il controllo sulle famiglie religiose e,
forse, accarezzava disegni di secolarizzazione.

L'intervento dell'esecutivo a fianco del frate riottoso venne interpretato
dai «buoni» di Locarno come la conferma dell'esistenza di un piano rivol-
to alia soppressione dei due chiostri. Le notizie sempre più allarmanti invia-
te a Lucerna (che dipingevano i religiosi assediati da «una setta de' moder-
ni») provocarono le proteste della Nunziatura e un susseguente scambio di
Note con il Consiglio di Stato. Lucerna vedeva messa in pericolo la sua poli-
tica di difesa degli ordini religiosi; per Bellinzona erano in gioco i legittimi
interessi dello Stato.

Nel gennaio 1816 il Consiglio di Stato affermö che lo Stato doveva eser-
citare una vigilanza «tutoria» sui conventi, giacché questi erano da consi-
derare in uno «stato di minorità», come del resto lo erano i comuni, i luo-
ghi pii e altre «corporazioni». D'altronde, insisteva la nota governativa, il
controllo dello Stato sulle famiglie religiose era un diritto acquisito sin dai
tempi dei Cantoni sovrani. Detto questo, il Governo rimise nel suo pieno
vigore la legge del 1803 (caduta a poco a poco in desuetudine), ordinando
a tutti i conventi di approntare inventari e rendiconti. Affidô inoltre ai com-
missari governativi l'incarico di svolgere un'inchiesta sulla presenza illegale
di religiosi stranieri.

Nella sua replica il Nunzio ribadi che era inconcepibile che un governo
cattolico osasse discostarsi dalla «base cattolica», secondo la quale i gover-



STUDI E CONTRIBUTI 79

nanti erano figli e protettori, non già superiori e proprietari délia Chiesa.
Essi, per riprendere una sua immagine, dovevano difendere il Santuario con
la spada, ma guardarsi dal mettervi piede. Se il Governo del Ticino (che il
Nunzio dipinse alia Segreteria di Stato come imbevuto del «principj della
moderna sedicente filosofia» e millantatore dei «pretesi diritti de' Svizzeri»)
avesse attentato a tale base, sarebbe inevitabilmente incorso nelle sacre san-
zioni. Questa minaccia costrinse il Consiglio di Stato alla resa: il 23 gennaio
esso sospese il decreto su inventari e rendiconti e rinunziö per il momento
a interferire nella vita dei chiostri di Locarno.

In realtà, benché Ii avesse difesi con grande fermezza, il Nunzio era con-
scio delle condizioni in cui versavano i due chiostri locarnesi: potenziale
minaccia per i suoi sforzi volti a garantire l'esistenza degli ordini religiosi in
Svizzera. Perciö egli, scrivendo al ministro generale dei Minori conventua-
li, padre de Bonis, 1'ammoni che si aspettava un «maggior contegno ne' Suoi
Religiosi, per colpa de' quali già si [era] perduto il Convento in Lugano».

Ma appena sopito lo scontro con la Nunziatura, nuove beghe esplosero,
nella primavera del 1816, questa volta tra i frati di S. Francesco, alcuni dei
quali non mancarono di rivolgersi al Governo: a quest'ultimo si presentö di
nuovo l'occasione per intervenire e per rispolverare il proposito di una con-
centrazione. D'altra parte, drastici prowedimenti erano stati sollecitati al
Gran Consiglio da un anonimo «cittadino amante della Patria», il quale mise
in dubbio l'utilità dei due chiostri sia per il borgo del Verbano e sia per lo
Stato. Egli denunziö altresi il verificarsi di «una serie di scandalose e perpétue

discordie nell'intemo; un disordine distruttore ed arbitrario in fatto di
amministrazione, e... una ostentazione mostruosa d'indipendenza alle auto-
rità costituite...». Mali, questi, attribuiti a «pochi stranieri individui», l'ozio
e l'insubordinazione dei quali «divoravano vistosi mezzi».

II Governo ad ogni modo - ottenuta l'approvazione parlamentare a ricer-
care con le autorità ecclesiastiche una soluzione efficace - in agosto si rivol-
se direttamente al S. Padre: al suo «occhio indagatore», scrisse, non era sfug-
gito il decadimento dei due conventi, i quali «non più canonici» dovevano
essere ridotti a uno solo, traslocando i religiosi di Locarno al Sasso.

L'Internunzio a Lucerna informava tuttavia qualche settimana più tardi la

Segreteria di Stato che secondo «alcuni de' buoni Consiglieri del Cantone»
i motivi addotti da Bellinzona erano «affatto falsi», e rilevava come una sop-
pressione accordata in un cantone, ne avrebbe trascinato altre con sé nel
resto della Confederazione.

Pio VII, con un Breve del 16 ottobre, respinse la richiesta del governo
ticinese. Il rescritto pontificio riconosceva «i disordini e lo stato infelice» dei
due conventi, che venivano perö fatti risalire alia condotta di alcuni religiosi

«disubbidienti inquieti e despoti delle sostanze». Una concentrazione,
invece di estinguere i mali, li avrebbe pernio accresciuti. Del resto - conti-
nuava il Breve - la popolazione di Locarno «Ii bramava sussistenti entram-



80 ROI I FTTINO SSL 12/2009

bi» e il patto federale ne proteggeva l'esistenza. Meglio sarebbe stato lascia-
re mano libera ai Superiori dell'Ordine, ai quali veniva d'altronde ingiunto
di mandare appena possibile un conveniente numéro di monaci nel borgo
e di compiere ogni sforzo per ristabilire la disciplina.

Il Superiore prowide subito a far giungere due altri religiosi a Locarno;
ma, soprattutto, vi inviö un visitatore apostolico, l'ex ministro generale,
padre Nicola Papini, con l'incarico di ristabilire la disciplina a S. Francesco
e al Sasso, nonché di ispezionare gli altri quattro conventi esistenti in
Svizzera. La missione del padre Papini, iniziata nel giugno 1817, durô all'in-
circa un anno e lo costrinse a profondere, avrebbe commentato in seguito,
tutto il suo «piccolo tesoro di grazia e di eloquenza». Prima di rientrare in
Italia, egli ne riassunse i risultati in una lunga relazione destinata alla
Nunziatura.

Il «conventino» del Sasso si trovava «in uno stato di decisa povertà». La

sua rendita annua non superava i 220 scudi romani (pari a circa 1.800 lire
milanesi) ed era insufficiente aile esigenze délia piccola comunità, composta

di un religioso, un terziario e un famiglio. La scarsa rendita era per di più
gravata da debiti arretrati, dal peso «non indifferente di mantenere la fab-
brica antica, malandata e piantata in sito scosceso», e da obblighi annuali

per 755 messe. Il capitale si era ridotto di 2.000 scudi «a motivo delle alie-
nazioni seguite ne' tempi torbidi e tenebrosi»; parte se n'era andato per debiti,

parte per fallimenti, parte ancora in onorari per gli amministratori. Ma il
calo era dovuto in primo luogo all'ostinazione con cui si era voluta mantenere

una famiglia troppo numerosa. Soddisfacente era invece la situazione
del Santuario, che, anzi, «fioriva». Al suo mantenimento erano sufficienti le
offerte dei fedeli con le quali si potevano inoltre soddisfare 160 messe a cari-
co del convento.

La comunità di S. Francesco comprendeva quattro religiosi, due novizi,
due conversi e un famiglio. Le entrate, comprese le elemosine, ascendeva-
no a circa 700 scudi («agitur de paupere regno»). Esse erano diminuite di 60
scudi l'anno, perché pure qui il capitale si era in parte dissolto: debiti,
fallimenti, onorari per gli amministratori, spese per mantenere agli studi un
religioso (che poi se n'era andato e aveva citato in giudizio gli ex confratelli)
spiegavano taie depauperamento. Gli obblighi erano poco meno di 700, ma
tra questi si contavano «cento e più messe cantate, sovente con ufizio, ese-

quie e benedizione dell'Augustissimo Sacramento».
Al Visitatore, la chiesa, benché posta fuori dal borgo, era apparsa ben fre-

quentata, e sufficientemente decorosa gli era sembrata l'ufficiatura del coro
e delle messe (ma aggiungeva dubbioso: «Dio faccia che duri»), Egli aveva
trovato soddisfacente anche la disciplina dei religiosi, in quanto durante la

sua permanenza non gli erano pervenuti reclami. Tuttavia dagli ordini da
lui lasciati ai due conventi prima di partire emergono eccessi nel vitto, un'e-
sagerata «familiarità col secolo», trascuratezze delle regole e dello studio,



STUDI E CONTRIBUTI 81

una certa dimenticanza délia morigeratezza. Infine, per il padre Papini
riuscivano scandalosi gli abusi di giurisdizione commessi nei confronti delle
due chiese dal clero secolare, che insisteva nel considerarle come due ora-
tori dipendenti dall'arciprete.

Neppure sei mesi dopo la sua partenza, S. Francesco fu teatro di nuovi
litigi e scandali. Le vicende boccaccesche di un frate accusato d'immoralità
(non era la prima volta, già nel 1809 e 1810 si erano rivelati casi analoghi)
portarono al formarsi di due partiti in seno al chiostro, che finirono per coin-
volgere di nuovo le autorità cantonali. NeH'aprile 1819 il Governo scriveva
al padre De Bonis che «tosto dopo la partenza del padre Visitatore s'erano
risvegliate le antiche gare, e rinnovata la disunione in quel convento».

Per quanto sembri che in qualche modo una parvenza di disciplina fosse
alia fine ristabilita, di tanto in tanto le due comunità locarnesi tornarono a

far parlare di sé, cosi come talvolta rispuntarono le voci di una possibile
secolarizzazione di S. Francesco. Nel 1820 questa parve ormai decisa: il tra-
sferimento a Locarno del capoluogo (voluto dalla costituzione, che stabili-
va una rotazione ogni sei anni tra i tre borghi del Cantone) imponeva il repe-
rimento di locali adatti per la residenza governativa. Per di più era riapparso
il progetto di un Ginnasio cantonale. Furono poi trovate altre soluzioni e il
convento poté continuare la sua precaria esistenza. Ma intanto altre fami-
glie religiose mostravano inequivocabili segni di disagio4.

Le comunità religiose nella tempesta delle soppressioni
Negli anni Trenta proseguirono le traversie del convento di S. Francesco

a Locarno dove sembrava impossibile riportare la concordia tra i religiosi.
Ma, a parte do, i Minori conventuali si trovarono invischiati in una verten-
za con la municipalité del borgo che Ii voleva indurre a riaprire le scuole di
grammatica e di retorica già tenute per qualche anno nella seconda metà del
Settecento. In effetti la storia di S. Francesco, come ricorda ancora Fluber,
era sempre stata legata a quella delle scuole comunali:

Nel 1784 il sindacato (cioè l'annuale congresso degli ambasciatori dei dodici
cantoni sovrani) decise di obbligare all'insegnamento elementare i canonici, i
padri Cappuccini a fare scuola di grammatica e sempre i padri Cappuccini in
collaborazione con i frati Minori Conventuali, ad occuparsi di quella di latinità
e di retorica. Ma, anche perché non fu previsto nessun emolumento per i
precettori, la decisione non fu concretizzata se non in modo parziale: un solo
religioso, un frate Minore Conventuale, acconsenti di insegnare per qualche
anno. Un nuovo tentativo fu intrapreso dal municipio di Locarno nel 1810, con
una petizione al Gran Consiglio. Nel 1814 si progettö di istituire un Liceo
cantonale nel convento di San Francesco e di obbligare tutti i frati Minori

4 E Panzera, Societâ..., pp. 132-135.



82 BOLLETTINO SSL 12/2009

Conventuali a trasferirsi nel convento del Sasso. Di nuovo nel 1830, visto il
cattivo stato della pubblica educazione a Locarno, il consigliere Gian-Gaspare
Nessi (che era anche sindaco della città) chiese al Gran Consiglio di obbligare i
padri del convento di San Francesco ad assumere «come in passato» la pubblica
istruzione: cioè la scuola di grammatica e di retorica. II decreto relativo fu
promulgato, ma i Minori Conventuali si rifiutarono richiamandosi alle regole
che reggevano il loro ordine e sostenendo che l'opéra prestata da un religioso,
in anni lontani e a titolo personale, non poteva essere considerata un precedente.
L'anno seguente il padre guardiano rifiutö anche la richiesta di concedere un
locale del convento per l'istituzione di una scuola di tedesco e francese (di
iniziativa privata, ma con appoggi in municipio). Nel febbraio del 1832 il
consigliere Gian-Gaspare Nessi propose perciö all'assemblea comunale di
iniziare le pratiche necessarie a mutare l'ordine religioso del convento con un
altro disposto ad assumersi la pubblica istruzione. Una richiesta in tal senso fu
effettivamente inviata alia Santa Congregazione dei Vescovi e dei Regolari. La

famiglia religiosa di Locarno poté perö mantenere, con minime concessioni, la

sua posizione per un altro decennio. Nel novembre del 1841 fu aperta nei suoi
locali una scuola di disegno e nel febbraio del 1842 una scuola di latino5.

In particolare tra il 1832 e il 1833 l'autorità locale si rivolse, di fronte
all'ostinato rifiuto dei monaci, alla S. Congregazione dei Vescovi e dei
Regolari, affinché inviasse a Locarno un altro ordine religioso, «dedicato di
sua natura alla pubblica istruzione». I Conventuali perö persistettero nel
loro atteggiamento negativo, e ciö spiega forse come mai un moderato quai
era Gian-Gaspare Nessi avesse sollecitato nel 1836 il Governo ad ordinäre
di nuovo ai conventi la stesura degli inventari delle proprie sostanze.

La mozione Nessi, accolta dal Gran Consiglio I'll giugno 1836 fu rece-
pita, dopo qualche esitazione, dal Consiglio di Stato, il quale il 5 agosto del
1837 emanö un decreto in tal senso. Tale decisione venne tra l'altro a cade-

re proprio mentre la Confederazione appariva lacerata da una questione per
molti versi analoga, quella riguardante i conventi d'Argovia, dove il potere
civile si era mostrato intenzionato ad assumerne la sorveglianza. Il decreto

governativo acquistö perciö un rilievo del tutto particolare, che andava di
là della portata tutto sommato limitata che esso aveva. La risoluzione del
Consiglio di Stato suscité la sdegnata reazione di tutte le comunità religiose

del Ticino e per finire il 6 giugno 1838 il Gran Consiglio, con l'accordo
della maggioranza dell'esecutivo, annullö la precedente risoluzione del
1836 e il susseguente decreto del giugno 1837.

Nel dicembre 1839 salirono al potere i liberali radicali e per alcuni anni
il Cantone restö molto instabile politicamente. Nel 1841 si registre un ten-
tativo controrivoluzionario, che per l'esponente liberale-radicale Carlo
Battaglini era «germogliato nei chiostri». Questa convinzione porto alla

5 R. Huber, Locarno..., pp. 86-87.



STUDI E CONTRIBUTI 83

requisizione del chiostro di S. Francesco a Locarno, dove fu istallato il tri-
bunale speciale, istituito per giudicare i responsabili del moto controrivo-
luzionario. I conventuali di S. Francesco furono trasferiti al santuario della
Madonna del Sasso. Nel giugno 1842 il chiostro fu restituito ai Minori
conventuali sia perché essi avevano finalmente acconsentito a tenere una scuo-
la sia perché in loro favore (nonostante le reiterate accuse del passato) si

erano pronunziate la municipalité e buona parte della cittadinanza6.
All'inizio del 1842 il Governo presentb al Parlamento un rapporto assai

circostanziato sullo stato delle famiglie religiose. L'esecutivo si soffermava a

lungo su sostanze e rendite: a proposito di queste ultime osservava come
fossero spesso «pregiudicate non poco dalla circostanza dell'impiego de'

capitali in troppo piccole somme». Ciö che non di rado comportava «diffi-
coltà e irregolarità estrema nelle esigenze», nonché «perdita di fitti e talvol-
ta anche di capitali».

La relazione esaminava in seguito le «prestazioni» delle comunità riguar-
do al culto, all'educazione pubblica e alla beneficenza. Sul primo punto non
venivano espresse censure, mentre sul secondo abbastanza lusinghiero era
il giudizio relativo ai conventi che si dedicavano ex professo all'educazione.
A proposito della carità pubblica si sottolineava invece corne, pur essendo
esercitata da tutti i chiostri, solo «una minima porzione della rendita [fosse]
convertita in soccorsi». Si faceva inoltre notare come cinque comunità fem-
minili (quelle di S. Caterina e S. Margherita di Lugano, S. Caterina di
Locarno, e quelle di Monte Carasso e di Claro), che erano tra «le meglio
do täte», poco s'impegnassero nelle opere assistenziali e punto in quelle
educative. Da ultimo, l'amministrazione dei monasteri veniva definita - smen-
tendo cosi le ricorrenti accuse di dilapidazione - «proba e diligente», cid
che trovava una conferma nell'aumento, rispetto al 1803, di tutte le sostanze

e nella pressoché compléta scomparsa dei debiti.
La sostanza complessiva posseduta da tutte le comunità assommava a

oltre 5 milioni di lire cantonali (ma era probabilmente sottostimata): si anda-
va da quella dei Cappuccini di Lugano, che era di 8.000 lire, a quelle dei
Somaschi e delle Benedettine pure di Lugano, che erano rispettivamente di
570.000 e 630.000 lire. Le entrate totali risultavano essere di 160.000 lire,
passando dalle 541 lire del convento degli Angioli di Lugano alle 19.000 del
monastero luganese di S. Caterina. Per i tre conventi maschili di Locarno la

sostanza era di 77.605 per i Cappuccini, di 222.926 per S. Francesco e di
111.529 per la Madonna del Sasso; non risultavano entrate per i Cappuccini,
mentre per gli altri due erano rispettivamente di 9.424 e di 6.478 lire. Il monastero

di S. Caterina possedeva una sostanza di 371.389 lire; le sue entrate
erano pari a 11.843 lire. Le rosminiane suore della Prowidenza furono cen-
site per una sostanza di sole 1.200 lire e le loro entrate erano pressoché nulle.

6 E Panzera, Societâ..., pp. 269-273.



84 BOLLETTINO SSL 12/2009

Per quanto riguardava il numéro complessivo di frati e di monache esso
era rispettivamente di 145 (41 ticinesi, 6 svizzeri, 98 stranieri) e di 193 (84
ticinesi, 11 svizzere, 98 straniere). Quindi i conventi del Cantone erano
popolati da 338 individui: l'aumento nei confronti dei primi anni del seco-
lo era perd dovuto quasi esclusivamente a stranieri. A Locarno vi erano 13

padri Cappuccini, 4 Minori conventuali a S. Francesco e 4 al Sasso. A
S. Caterina vi abitavano 29 monache; le suore della Prowidenza erano 7

(tutte forestiere)7.
Superate, nel 1843, le emergenze di un altro tentativo controrivoluzio-

nario e ottenuta l'affermazione elettorale del febbraio 1844, il partito al pote-
re pose tra i principali obiettivi della entrante legislatura una nuova orga-
nizzazione degli studi letterari. Nel gennaio 1846 il Gran Consiglio approvo
un disegno di legge che fissava le norme dell'insegnamento secondario, il
quale veniva posto, nell'intento di renderlo maggiormente uniforme, in
maniera più diretta sotto la sorveglianza dello Stato. Un secondo progetto
di legge défini poi la legge del 19 giugno 1803 sulle comunità un atto
legislative d'effetto transitorio, le cui disposizioni, di per sé «incomplete e incer-
te», per troppo tempo non avevano trovato applicazione. Occorreva pernio
stabilire, con una nuova disciplina, le condizioni d'ammissione ai conventi
(le quali venivano rese più severe), quelle riguardanti una «buona ammini-
strazione» e, infine, le condizioni «di utilità a favore della Repubblica» (con
l'esplicita dichiarazione di non poter più tollerare «una vita meditativa, priva
di esterni benefici risultati»)8.

Questa ordinanza sulle comunità religiose segnö la fine delle scuole create

a Locarno nel 1832 dall'abate Loewenbruck, l'amico di Rosmini. Dedite
all'istruzione primaria femminile e affidate alle rosminiane suore della Carità
(o della Prowidenza), fu chiuso poco dopo perché Rosmini, quale Superiore
della congregazione, non volle prestarsi alle «iniquità del Governo» e non
tollerö che l'autorità civile, con la richiesta dei rendiconti, potesse «padro-
neggiare offendendo le leggi della Chiesa, della convenienza e del buon
senso»9.

Negli anni immediatamente successivi il Cantone si trovô coinvolto nella
crisi del Sonderbund che tra il 1845 e il 1847 sconvolse Confederazione.
La poco gloriosa partecipazione alla guerra da parte delle trappe ticinesi a
fianco di quelle federali portö in ogni caso a un aggravamento dello stato
delle finanze cantonali. Cosi, mentre la Svizzera, dopo la sconfitta della Lega

7 Rapporto del Consiglio di Stato della Repubblica e Cantone del Ticino al Gran Consiglio sull'inventario
della sostanza delle corporazxoni religiose, Locarno 1842, pp. 61-65.

8 E Panzera, Societâ..., pp. 275-278.
9 Ibidem, p. 278. Inoltre, sulle suore della Prowidenza: E Panzera, Le scuole delle suore della

Prowidenza nel Locamese, in «Verbanus» n. XIII (1992), pp. 303-315.



STUDI E CONTRIBUTI 85

separata, compiva il passaggio da Confederazione di Stati a Stato federative),

il Ticino era alia ricerca dei mezzi per assestare il proprio bilancio. Nel
gennaio 1848 venne deciso il ricorso a un prestito forzoso di 10.000 lire per
ciascun circolo e del 6% sulla «sostanza fruttifera dei conventi possidentis
Due mesi più tardi aile comunità religiose fu imposto di versare alla Cassa
cantonale tutti i titoli di credito e il prodotto dei «capitali a mutuo».

Nel maggio 1848 il Consiglio di Stato presentö un disegno di legge che
dichiarava, in base al «diritto eminente dello Stato», i beni dei conventi di
proprietà cantonale. E nemmeno un mese più tardi lo stesso Governo pro-
poneva la soppressione di otto conventi, quattro maschili (quello degli
Angioli di Lugano, quello di S. Maria delle Grazie di Bellinzona, S. Francesco
a Locarno e il Santuario del Sasso) e quattro femminili (quelli delle Orsoline
di Mendrisio e di Bellinzona, S. Caterina e S. Margherita di Lugano); era
inoltre prevista una concentrazione dei Cappuccini. Ai religiosi colpiti dal
prowedimento sarebbe stata versata una pensione; quelli di nazionalità
estera, costretti a rimpatriare avrebbero ricevuto un viatico.
L'incameramento fu giustificato con la «gravita delle pubbliche necessità»,
resa ancor più drammatica dagli awenimenti italiani, ma non si nasconde-
va di considerare una parte almeno di quelle comunità come «inutili»10.

Quattro anni più tardi, nel maggio 1852, il Governo sottopose al
Parlamento un altro prowedimento di grande rilevanza, quello sulla seco-
larizzazione dell'istruzione ginnasiale. II disegno di legge sanciva la secola-
rizzazione dell'istruzione «ginnasiale e superiore» che - come recitava all'ar-
ticolo primo - veniva assunta dallo Stato. Le comunità dei Serviti di
Mendrisio, dei Somaschi di Lugano, dei Benedettini di Bellinzona, il colle-
gio di Ascona e il seminario di Pollegio furono dichiarati «secolarizzati», e i
loro beni devoluti a favore dell'istruzione secondaria.

Di fronte all'inoltro di numerose petizioni di protesta - le firme, raccol-
te in quasi tutti i comuni, oltrepassarono in quell'occasione il numéro di
4.000 - da parte cattolica e da qualche settore liberale si sostenne che i depu-
tati eletti dal popolo non potevano contrawenire in alcun modo alla volon-
tà di quest'ultimo. Invece, i fautori delle soppressioni esternarono una con-
cezione pedagogica délia funzione rappresentativa: la volontà del popolo
andava guidata e, se necessario, corretta.

La soppressione delle comunità insegnanti fu giustificata dal Consiglio
di Stato in parte con ragioni finanziarie; ma essa fu soprattutto ricondotta
all'incapacità, ormai dimostrata dai membri di tali comunità, ad «innalzare
la loro scienza, dall'ali tarpate, a libero volo». Bisognava pertanto «prima
demolire l'antico cadente edificio per innalzare sopra libero terreno il nuovo
edificio adatto». Con i beni in tal modo resi disponibili lo Stato avrebbe

potuto fondare scuole ginnasiali e industriali, nonché un liceo.

10 Ibidem, pp. 281-282.



86 BOLLETTINO SSL 12/2009

Le misure sollecitate dal Governo furono difese in aula, con grande enfa-
si, da Carlo Battaglini. Egli affermö tra l'altro che il figlio nato in una repub-
blica non apparteneva esclusivamente alla famiglia, ma anche alio Stato:

quest'ultimo, allorché fosse entrato nel ginnasio, avrebbe dovuto subentra-
re al padre. E come poteva nel Ticino lo Stato tollerare che la sua educazio-
ne venisse affidata a «uomini awersi aile [sue] leggi, ostili alle democratiche
istituzioni, nemici implacabili della Repubblica?». Dagli stessi banchi libe-
rali gli replied il locarnese Domenico Galli, rimproverandogli di commette-
re «un sacrilegio nel santuario della paternità»; nel progetto governativo egli
riscontrd d'altra parte una violazione del «sacro principio della proprietà».
Accusa quest'ultima, avanzata pure dal curato di Malvaglia G.B. Ferrari, il
quale perord quindi a lungo in favore della libertà di insegnamento, impu-
tando altresi al Paese legale di non saper rispettare la volontà del Paese reale.
Ma don Ferrari, ispirandosi al Rosmini, addebito pure ai sostenitori delle
soppressioni una palese violazione dei diritti dell'uomo: la dispersione delle
comunità religiose negava a chi ne faceva parte il diritto alia ricerca della
félicita11.

Alle soppressioni decretate tra il 1848 e il 1852 riuscirono dunque a sot-
trarsi soltanto i Cappuccini (per i quali era per altro prevista una «concen-
trazione» nei conventi di Faido, Lugano e del Sasso sopra Locarno), le

Cappuccine di Lugano, le Benedettine di Claro e le Agostiniane di Locarno;
il monastero delle Agostiniane di Monte Carasso sarebbe infatti andato
incontro alla medesima sorte cinque anni più tardi.

Grazie a quegli incameramenti (nel complesso, compresi quelli d'inizio
secolo, del valore di oltre tre milioni di franchi di allora) il cantone, oltre a

conseguire immediati vantaggi finanziari, entrö in possesso di molti edifici
adibiti a scuole, ospedali e sedi amministrative che altrimenti solo con molti
sacrifici avrebbe potuto avere a disposizione. Tuttavia, il precipitare, dopo
la metà del secolo della crisi economico-finanziaria, e l'acuirsi dei contrasti
con lAustria fecero disattendere l'obiettivo della prima legge sulle secola-
rizzazioni, quella del 1848, ossia che il prodotto delle alienazioni fosse desti-
nato all'ammortamento del debito pubblico, venendo invece tali proventi
utilizzati per far fronte a tutta una serie di spese straordinarie. D'altra parte,
il modo affrettato con cui furono effettuate le aste e l'effetto stesso della
improwisa vendita di una quantité cosi elevata di immobili ebbero come
risultato che tali beni furono quasi svenduti, a vantaggio pressoché esclusi-
vo delle grandi famiglie della nascente borghesia12.

11 E Panzera, Società..., pp. 289-292.
12 E Panzera, Dallo Stato sagrestano alla libertà della Chiesa, in Storia del Cantone Ticino. L'Ottocento,

a cura di R. Ceschi, Bellinzona 1998, pp. 263-265. Sulle soppressioni a Locarno cfr. inoltre:
B. M. Biucchi, Le leggi di soppressione al Sasso eaS. Francesco, in La Madonna del Sasso tra storia e

leggenda, a cura di G. Pozzi, Locarno 1980, pp. 31-64.



STUDI E CONTRIBUTI 87

Una volta decretata definitivamente la soppressione del convento di
S. Francesco, il Municipio di Locarno nel 1851 decise di entrare in trattative
con il Cantone per l'acquisto del convento e délia chiesa. Le idee relative alia
destinazione degli edifici erano diverse: fu proposto di istituirvi scuole
(maschili e femminili) o di tramutarli in caserma. La chiesa fu riaperta
brevemente al culto dal 1863 al 1874 in attesa della ricostruzione di
Sant'Antonio; dal canto suo il convento, ampliato verso la fine del secolo,
divenne sede del ginnasio cantonale.

I Cappuccini furono invece sloggiati con la forza dal convento presso la
chiesa dei Santi Rocco e Sebastiano durante la notte del 21 novembre 1852.
Alcuni di essi (quelli cioè che non erano forestieri) ottennero la concessione
di salire al convento del Sasso da dove erano stati allontanati i Minori
conventuali quattro anni prima. L'azione governativa sorprese sia le autorità
locali sia la popolazione: il Municipio si moströ profondamente offeso,
perché informato solo a fatti awenuti. Le motivazioni addotte dal Consiglio
di Stato non furono ritenute valide, ma soprattutto la Municipalità si senti
in dovere di segnalare al governo che in ogni caso i beni del convento
spettavano di diritto al comune o alla ex comunità di Locarno e che
all'inventario degli stessi desiderava fosse présente un proprio
rappresentante13.

Più tranquilla fu invece la vita dell'unica famiglia religiosa femminile
rimasta a Locarno. La comunità delle religiose Agostiniane di S. Caterina
riusci a superare tutte queste tempeste e, attraverso tutto l'Ottocento e il
Novecento, giungere sino a noi.

13 R. Huber, Locarno..., pp. 87-88.


	I conventi a Locarno nella prima metà dell'Ottocento

