
Zeitschrift: Bollettino della Società storica locarnese

Herausgeber: Società storica locarnese

Band: 6 (2003)

Artikel: Alfredo Pioda tra teosofia e rivoluzione

Autor: Scacchi, Diego

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1034240

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1034240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


STUDI E CONTRIBUTI 77

Alfredo Pioda tra teosofia e rivoluzione

Diego Scacchi

II Canton Ticino, negli ultimi decenni del secolo XIX, visse un'epoca assai

agitata. In particolare la vita politica, caratterizzata per tutto il corso di quel
secolo da un esasperato dualismo tra il partito liberale da una parte e il par-
tito conservatore dall'altra, si trasformö in una vera e propria lotta, non solo
a livello di scontro dialettico e verbale, ma anche di vera e propria confron-
tazione fisica nonché armata: tant'è vero che in alcune occasioni ci scappö
il morto, per non parlare dei molti feriti e contusi provocati dalle diatribe
tra le due opposte fazioni.

Nell'800, la violenza fisica faceva parte della politica, ne era una componente inse-
parabile e anzi, era un modo di far politica1.

Il culmine dell1 esasperata tensione tra le due parti fu raggiunto l'l 1 set-
tembre 1890, con la «rivoluzione» liberale di Bellinzona, che pose fine vio-
lentemente (anche se gli scontri tutto sommato furono brevi e non partico-
larmente aspri, se si eccettua la morte del consigliere di Stato conservatore
Luigi Rossi) al governo conservatore, che reggeva il Ticino dal 1875, dopo
un predominio liberale di parecchi decenni. Dopo questo fatto la tensione
politica andö stemperandosi, grazie anche all'intervento dell'autorità fédérale,

che placö gli animi e, servendosi di riforme costituzionali e legislative,
condusse la politica ticinese verso più civili e moderati dibattiti.

Tra i molti protagonisti di questi anni troviamo Alfredo Pioda (1848 -
1909) di patrizia famiglia locarnese (la quale contö anche, ad esempio,
Giovan Battista Pioda (1808-1882), che fu tra l'altro consigliere federale
e quindi ministro svizzero a Roma, zio di Alfredo) la cui casa era ubicata
nel quartiere di San Francesco. Alfredo Pioda passö alla storia del nostro
cantone soprattutto come uomo politico, ma anche corne commentatore
dei fatti politici, ed in particolare dei fatti del 1890. Egli fu un personag-
gio non facilmente inquadrabile nella temperie politica di allora, caratterizzata

dall'esasperazione sopra descritta e da due partiti irrimediabil-
mente «l'un contro l'altro armati»: Alfredo Pioda si è sforzato, per tutto il

1. A. Ghiringhelli, Il Ticino della transizione 1889-1922, Locamo 1988, p. 13.



78 BOLLETTINO SSL 6/2003

corso della sua carriera e nella sua opera di pensatore, di superare gli anta-
gonismi, e di perseguire una visione oggettiva delle cose e degli aweni-
menti. Probabilmente non ci è riuscito in modo completo, ed era inevita-
bile, poiché l'obiettività è un concetto troppo arduo per poter essere
pienamente raggiunto; inoltre il giudizio sulla stessa obiettività rimane pur
sempre in balia di pareri e opinioni soggettive. Comunque, egli riusci a

esprimere opinioni prive di preconcetta vena polemica, si sforzö di superare

il profondo fossato che divideva le due parti, cercando di compren-
dere anche le opinioni degli awersari.

Per il suo atteggiamento sia nell'agone politico (Alfredo Pioda fu municipale

di Locarno, deputato al Gran Consiglio dal 1885 al 1905, presie-
dendolo nel 1897, e deputato al Consiglio Nazionale dal 1893 fino alia
morte), sia nelle riflessioni sugli awenimenti politici, egli fu considerato un
esponente della corrente moderata del partito liberale. In questo senso, egli
abbandonö alcuni storici cavalli di battaglia del liberalismo ottocentesco: ad

esempio fu fautore di un riconoscimento di quanto operato dalla Chiesa cat-
tolica nel cantone, distanziandosi daU'anticlericalismo che caratterizzava la

maggior parte degli esponenti del partito. La sua opinione si manifesto
anche in un atteggiamento favorevole all'insegnamento facoltativo della reli-
gione nelle scuole pubbliche. Del resto, in materia di istruzione, egli sosten-
ne notevoli polemiche nei confronti dell'ala radicale del partito, guidata da
Romeo Manzoni e da Emilio Bossi.

L'atteggiamento al di sopra della mischia, o quantomeno di contempe-
ramento di opposte tesi, in Alfredo Pioda aveva origine non tanto nelle sue

opinioni politiche, quanto nella sua formazione spirituale e filosofica, oltre
che nella sua indole portata più alla speculazione che all'azione. Infatti, no-
nostante l'intensa partecipazione alla cosa pubblica e aile sue istituzioni, il
Pioda fu più un uomo di pensiero che un uomo di azione, più un filosofo
che un politico. Per questa ragione, nella Locarno di allora, egli fu denominate

«il filosofo di San Francesco», dal quartiere nel quale risiedeva; e Fausto
Pedrotta nel libro a lui dedicato, dopo aver sottolineato i suoi sentimenti
«d'innata bontà, tolleranza e dirittura morale», poté affermare che egli «trat-
tô ogni problema con serenità, imparzialità e competenza»2.

E indubbiamente egli poneva la filosofia al di sopra di tutto. Infatti scriveva:

L'uomo non vive solo di pane, dice il vecchio adagio, e noi aggiungiamo, forse

pei giorni nostri un po1 arditamente, e neppure di soli affetti terreni, che ad ogni
momento sono feriti dalle sciagure. Egli ha bisogno di darsi una ragione di questo

intreccio di awenimenti, funesti la maggior parte, che si chiama la vita, ha

bisogno di riposarsi in un concetto trascendente. II filosofo lo cerca da sé questo

2. E Pedrotta, Alfredo Pioda nella vita e nelle opere (con scritti inediti), Bellinzona 1935, p. 13,



STUDI E CONTRIBUTI 79

concetto, il popolo, non avendo né l'agio, né i mezzi di procurarselo, lo accetta
dalla tradizione, donde la religione, che all'ultimo, bene studiata, si rivela filoso-
fia popolare3.

Parole dalle quali emerge chiaramente come, nel Pioda, la filosofia fosse

strettamente connessa alia religione, intesa comunque quest'ultima non
come una pratica imposta da una chiesa, ma come qualcosa di superiore.
Ed era ancora più esplicito nell'affermare:

11 fondamento (fattore) di ogni progresso è la conoscenza religiosa, cioè non già la
credenza cieca ad un sistema chiesastico, bensi la conoscenza interiore e intuitiva
délia verità, conoscenza che allora soltanto è perfetta quando l'uomo nobilitando-
si e illuminandosi si eleva al di sopra di ogni vana forma e di ogni credenza reg-
gentesi aU'autorità4

Di questo spiritualismo è permeata tutta la sua visione filosofica, che
culmina nella nozione di assoluto:

Noi non conosciamo che il mondo sensibile, che è una manifestazione passeggera
di una realtà detta l'assoluto, l'inconoscibile, perché indipendente dalle condizio-
ni délia nostra conoscenza. [...] L'assoluto, l'inconoscibile, è il vivificatore di ogni
cosa5.

Corne si vede, una filosofia che, partendo dall'idealismo hegeliano e non
priva di caratteri mistici, si contrapponeva decisamente all'altra posizione
filosofica che permeava gli ultimi decenni del XIX secolo: il positivismo.
Corrente quest'ultima combattuta in Italia dal maggior esponente délia
filosofia idealistica, Benedetto Croce.

Ma, per la verità, oltre a questa sua fondamentale impostazione filosofica,
vi erano in Alfredo Pioda altri due aspetti che caratterizzavano la sua perso-
nalità, a dire il vero abbastanza sconcertanti, almeno per chi scrive: lo spiri-
tismo e la teosofia. Sconcertanti, ma a ben vedere non senza qualche paren-
tela con lo spiritualismo del quale la sua filosofia era impregnata. Per quanto
concerne lo spiritismo, il Pioda vi trovava alimento, oltre che nei suoi studi,
anche nella concreta realtà locarnese poiché, rileva il Pedrotta, «a quell'epo-
ca le pratiche spiritiche erano all'ordine del giorno anche in Locarno»6. Del
resto persino illustri personaggi délia vita locarnese erano spiritisti convinti.

3. E Pedrotta, Alfredo Pioda..., p. 140.

4. E Pedrotta, Alfredo Pioda..., p. 27.

5. E Pedrotta, Alfredo Pioda..., p. 26-27.

6. E Pedrotta, Alfredo Pioda..., p. 30.



80 BOLLETTINO SSL 6/2003

Per quanto concerne poi la teosofia, che lo fece awicinare notevolmen-
te al buddismo, da lui molto ben conosciuto, non solo il Pioda la studio
accuratamente, ma ne divenne uno dei pontefici massimi, assumendo nel
1908 a Milano la presidenza délia neo costituita società teosofica interna-
zionale. Anche la prospettata istituzione di un «convento o cenobio laico»,
prevista sulla collina del Monte Verità, su terreni di proprietà del Pioda, è

da inserire in questi suoi interessi, strettamente legati a un certo ambiente
teso a determinate ricerche esoteriche.

Alfredo Pioda.

Queste ultime superarono di gran lunga la cerchia locale di addetti alle
consuete pratiche, poiché prese awio e si sviluppö in pochi anni quel com-
plesso fenomeno del Monte Verità, che attiro nella nostra regione molti ospi-
ti stranieri, in particolare dalla Germania7. Il progettato monastero
«Fratemitas» di Alfredo Pioda non fu realizzato; sorsero perd altri edifici,
comprendenti molteplici attività di questo tipo. Pare che l'ambiente dellAlto
Verbano, per certe sue qualità magnetiche che probabilmente sfuggivano ai
suoi profani abitatori, fosse predestinato a questo tipo di attività.

7. Su questo punto si veda: AA. W, Monte Verità, Locarnol978, e in particolare H. Szeemann, Monte
Vcrità-La montagna délia verità, pp. 5-8.



STUDI E CONTRIBUTI 81

Comunque, per dirla con Gilardoni, Ascona divenne

nei suoi anni migliori una specie di enclave dello spiritualismo laico mitteleuropeo per
la confluenza di teosofi, naturisti, sognatori, poeti, profeti e anarchici di mezza Europa8.

Il Pioda ebbe non solo un ruolo di primo piano nella fondazione e nello
sviluppo délia comunità asconese ma, con altri giovani locarnesi, sognan-
ti «una nuova e più giusta convivenza»9, egli partecipô attivamente ai
dibattiti e ai riti spirituali che caratterizzarono questo cenacolo interna-
zionale.

Walter Schönenberger ha analizzato il ruolo délia teosofia nell'ambito
délia comunità del Monte Verità, sottolineandone la natura di movimento
anticristiano10. Non è qui la sede per soffermarci su questo punto; è comunque

da rilevare come una connotazione anticristiana non valesse per Alfredo
Pioda il quale, come abbiamo visto, ha sempre valorizzato il ruolo délia reli-
gione, inserendo nella stessa anche le sue idee teosofiche.

Per quanto concerne i movimenti esoterici, giova rilevare che gli stessi

non si esaurirono in un breve torno di anni; qualche decennio dopo, nella
grande Berlino dei primi anni dopo la guerra mondiale, luogo di impres-
sionante vivacità culturale, ebbero spazio anche manifestazioni di spiritualismo.

Con riferimento a quegli anni e alla capitale délia Repubblica di
Weimar, Stefan Zweig poté scrivere:

[...] fu l'età dell'oro per tutte le cose stravaganti e incontrollabili: teosofia, occulti-
smo, spiritismo, sonnambulismo, antroposofia, chiromanzia, grafologia, dottrine
indiane di yoghi e misticismo paracelsico11.

* * *

Per ritornare al nostro Pioda, è comunque indubbio che, sia lo spiritismo,

sia la teosofia concorsero a determinare la sua visione del mondo, e

quindi anche il suo approccio aile concrete cose del nostro paese.
Perciô, benché i due fenomeni siano del tutto estranei aile cono-

scenze e agli interessi dell'autore di queste righe, a costo di percorrere
terreni insidiosi se non infidi, vale la pena di segnalare alcuni scritti di

8. V Gilardoni, Un terreno predisposto, nel vol. Monte Verità..., p. 10.

9. R. Broggini, Anarchia e libertarismo nel Locamese dal 1870, nel vol. Monte Verità..., p. 25.

10. W SchOnenberger, Monte Verità e le idee teosofiche, nel vol. Monte Verità..., pp. 65-79.

11. S. Zweig, Il mondo di ieri, Milano 1979, p. 241.



82 BOLLETTINO SSL 6/2003

Alfredo Pioda riguardanti la teosofia, poiché gli stessi rappresentano
pure una significativa testimonianza dell'eccentricité di orizzonti che, in
quell'epoca, poteva caratterizzare il pensiero di un intellettuale.

Nel 1889 apparvero due pubblicazioni del Pioda su questi temi. In un
opuscolo intitolato «Teosofia», l'autore, prendendo lo spunto da storiche
teorie filosofiche, tra le quali le idee di Piatone, definiva che il compito della
teosofia è di

[...] svelare in ogni cosa la scintilla divina, svincolarla dalla forma, che è Maya,
illusione; farla risplendere in tutta la sua purezza12.

Per cui la teosofia era parte intégrante di una teoria della conoscenza,
illustrata dall'autore in questo opuscolo, con particolare riferimento alia
rivoluzione operata in merito da Immanuel Kant.

Ma nella descrizione storica dei suoi antecedenti, il Pioda abbando-
nava la filosofia occidentale, per soffermarsi sul pensiero orientale, ini-
ziando dai Savi del Tibet che

pel loro svolgimento spirituale sono un frutto précoce dellumanità: per la loro
conoscenza delle forze recondite della natura, sono maghi potenti13.

L'autore dava conto, con terminologia indiana, dei principali aweni-
menti di questa spiritualité: dai MAHATMA (grandi spiriti) al BARA-
BRAHM (mistero che tutto pervade e vivifica); dai tre elementi nell'uni-
verso «lo spirito, l'Akasa (il noumenou dell'etere della scienza) e la
materia»14 ai tre mondi, spirituale, astrale e fisico, alla «scintilla divina»
che è l'essenza delle cose e che, prima ancora che nei filosofi indiani, si

scopre in San Paolo. Per riprendere infine il concetto leibniziano di
«monade», interpretato secondo la spiritualité orientale, e per conclude-
re che

[...] a norma delle loro attitudini, delle loro tendenze, in una parola, del loro
svolgimento, le monadi umane si raccolgono in sciami, detti popoli, e risentono l'in-
fluenza reciproca, e danno luogo a manifestazioni intellettuali, morali e fisiche

comuni; queste monadi, percorrendo la serie delle esistenze, si troveranno in
determinate condizioni sempre comuni: ecco il Karma dei popoli. Infine c'è la volonté,
che è «la grande potenza magica créatrice del mondo».

12. A. Pioda, Teosofia, estratto da «Lux», aprile-maggio 1889, Roma 1889, p. 14.

13. A. Pioda Teosofia..., p. 7.

14. A. Pioda Teosofia..., p. 13.



STUDI E CONTRIBUTI 83

Abbandonando poi talune distinzioni fondamentali délia filosofia
occidentale, il Pioda afferma che

[...] l'insegnamento dei Mahatma è unitario, mette da parte la célébré antitesi teo-
logica e filosofica di materia, di morale e fisico, fondendoli ambedue nel Parabram,
nell'assoluto, neirinconoscibile15.

È poi attraverso il primato riconosciuto al mondo spirituale, che è «quan-
to v'ha di più elevato nella natura umana» per cui «tutta la morale sta nella
nostra ascensione» verso quel mondo, che il Pioda getta un ponte tra que-
sto misticismo orientale e il cristianesimo:

[...] siccome i sentimenti più elevati sono appunto quelli che fondono insieme gli
uomini, li rendono, per cost dire, impersonali, cancellando le disparité da indivi-
duo ad individuo, cosi l'unico mezzo di ascesa è la negazione dell'io, e il vivere negli
altri come in noi stessi; e il Cristianesimo è appunto grande e potente, perché a fon-
damento di lui è la Carità16.

In un opuscolo dello stesso anno, contenente versi ispirati alla teosofia e

preceduti da una prefazione, il Pioda asseriva addirittura un suo distacco
dal consorzio umano, riconducibile alla particolare situazione che si détermina

nel cultore délia teosofia:

[...] per lui il mondo non ha l'aspetto comune; per lui, tutto essendo forma e la
forma illusione, tutto è illusione; per lui non vi è che una sola realtà vera, e questa,
a farla apposta!, non è il dominio dei sensi, perché nascosta nellmtimo delle cose
e percepibile solo dall'intimo di noi stessi per via di intuizione.
[Di conseguenza] è facile capacitarsi che uno, il quale ha simili convinzioni e crede
la propria persona un'illusione, sia indifferente a quello che agita la maggior parte
degli uomini17.

Un'affermazione che, comunque, e lo vedremo in seguito, è chiaramente
smentita dall'attenzione e dalla partecipazione con le quali il Pioda seguiva
le concrete e terrene cose che caratterizzavano la vita politica del nostro
paese.

Ma tant'è: in lui il filosofo e teorico si distingueva e nel contempo con-
viveva con l'uomo politico immerso nella società locale; forse erano certe

15.

16.

17.

A. Pioda, Teosofia..., p. 20.

A. Pioda, Teosofia..., p. 15.

A. Pioda, Baleni, Firenze 1889, pp. 5-6.



84 BOLLETTINO SSL 6/2003

ALFREDO PIODA F. T. S.

BALENI.
la mia parola non

è con parole persuasive del-
T umana sapienza : ma con dimo-
strazione di spirito e di potenza.

Accioccliè la vosfcra fede non
sin in sapienza d' noniini, ma in
potenza di Dio.

San Paoi.o a'Corinti, IT, 4 < ö.

FIRENZE,

TIPOGRAFIA DI G. RARBÉRA.

188«. A. Pioda, Baleni,

Firenze 1889.

miserie e meschinità che caratterizzavano quest'ultima che lo portavano,
nelle sue riflessioni filosofiche, a illustrare certe idee:

[... ] idee benefiche, perché rispondono ad un bisogno intimo della natura umana,
alia sapienza larga e comprensiva, cui ci si incammina uscendo dallo strettoio della

teologia e del secolo XVIII, che, per quanto si dica, impiglia ancora la nostra evo-
luzione, e preparano la fusione di due civiltà, l'orientale e l'occidentale18.

Il Pioda, nella sua sintesi tra due pensieri divisi da millenni di storia
diversa se non contrapposta, viene pure a sconfessare uno dei presup-

18. A. Pioda, Baleni..., p. 8.



STUDI E CONTRIBUTI 85

posti fondamentali del pensiero liberale ottocentesco, e cioè la sua
discendenza daH'illuminismo. Ed ecco più compiutamente illustrate
queste idee

[...] la teosofia insegna non esservi che una realtà, di cui il mondo sensibile è

una manifestazione passeggera, realtà detta l'assoluto, l'inconoscibile, perché
indipendente dalle condizioni della nostra conoscenza19.

Per concludere, l'autore sottolineava il carattere divino di questa teoria della

conoscenza, nonché la sua novità, che apriva nuovi orizzonti nello scibile umano:

[... ] teosofia è conoscenza dell'elemento divino, ma l'elemento divino, come la vita,
in sé stesso, non si puö definire, e lo studio della teosofia ce ne dà, come ultimo
frutto, un presentimento. Per altro questo ha di particolare la teosofia che, addi-
tando il metodo di svolgimento delle facoltà umane, addita nuove vie e nuovi regni
della conoscenza, incogniti alle scienze comuni la cui autorità si regge appunto al

concetto che le condizioni della percezione e della ragione sono immutabili20.

Anche da questo breve assaggio, si pub rilevare come il pensiero del
Pioda fosse estraneo alia corrente filosofica che caratterizzava 1'Europa di
quel tempo: non solo al positivismo, ma anche al pensiero idealista che, pur
contestando l'impostazione concreta e empiristica del primo, rimaneva pur
sempre agganciato alia tradizione filosofica come sviluppatasi in Europa a

partire dal XVI secolo, e decisamente contraria a una commistione tra il divino

e l'umano. In realtà, con la teosofia, come con altri tipi di manifestazio-
ni spirituali e occultistiche, tutta una scuola di pensiero, soprattutto nei
paesi di cultura tedesca ma, come vediamo nel Pioda, con robuste propag-
gini anche alle nostre latitudini, continuava una tradizione di esoterismo
che risaliva a molti secoli addietro. Non mancava d'altronde chi, nel nostro
paese, interpretava questo intéressé per la teosofia e per altre manifestazio-
ni di questo tipo come una contrapposizione, in chiave di libertà di
pensiero, alia rigida dottrina della Chiesa cattolica.

* * *

Per passare ora al Pioda politico, cioè all'osservatore delle vicende poli-
tiche ticinesi, va detto che la sua attenzione di pubblicista si è concentrata
soprattutto sugli awenimenti del settembre 1890. Di questi il Pioda non fu
protagonista, proprio perché uomo più di pensiero che di azione, e restio a

19. A. Pioda, Baleni..., p. 9.

20. A. Pioda, Baleni..., pp. 13-14.



86 BOLLETTINO SSL 6/2003

gettarsi nella mischia, ancorché partecipe, a pieno titolo, di una delle parti
in causa. Ma egli fu, se pur non in primissima linea, protagonista di quan-
to segui l'insurrezione settembrina: partecipö, all'interno del partito libera-
le-radicale, alle prese di posizione derivanti dalla costituzione del govemo
prowisorio, e dalle successive votazioni popolari sulla nuova costituzione
ticinese, e partecipö pure alle discussioni tra i rappresentanti politici dei due

partiti, indette a Berna dalla Autorità federale. Segui, dal principio alla fine,
il processo contro gli insorti, che si tenne a Zurigo.

Di queste vicende egli rese conto sul «Dovere», organo ufficiale del partito
liberale, nei numeri che vanno dal 31 ottobre al 19 novembre 1890, e, in un
secondo tempo, sui numeri dal 22 agosto 1891 al 17 marzo 1892. Nello stes-
so anno riuni poi le sue pubblicazioni giornalistiche in un volume, intitolato
«Le confessioni di un visionario». E già il titolo delvolume sta ad indicare che,
se il Pioda si occupava in esso di questioni prevalentemente politiche, lo face-

va comunque non solo da politico, ma, appunto, anche da «visionario»: da

persona cioè che partiva da presupposti appartenenti a un piano diverso di
quello concreto e pratico costituito dagli awenimenti dei quali rendeva conto:
quel piano ideale che, se non proprio dalle considerazioni di teosofia, pren-
deva comunque le mosse da considerazioni filosofiche. Del resto, proprio dalla
filosofia muoveva il Pioda, per considerare la società e la realtà politica nelle
quali viveva, paragonandole a quelle di alcuni decenni prima. La metafisica era
in un certo senso sostituita dalle scienze positive che

[...] si aggirano per labirinti di esperienza e non raggiungono mai un'altura, da
cui abbracciare con lo sguardo l'intero paese indagato.

Anche la concezione dello stato hegeliano alla quale il Pioda appariva
fedele, veniva mutando: «[...] lo Stato non è più l'incarnazione di un'unica
idea, vivente nel suo capo, ma il risultato armonico delle idee e dell'attività
dei cittadini». Alla sintesi era succeduta l'analisi: «se fattore precipuo di sto-
ria era altre volte un principio astratto, la storia ora scaturisce dalla chimica
delle opinioni individuali», il che egli giudicava benefico per l'umanità, poi-
ché conseguenza di questa evoluzione «è il diffondersi délia libertà in ogni
ordine di cose, in ogni ceto, ma dall'altro lato reca un maggior viluppo nel-
l'ordigno dei partiti e dello Stato»21.

Scendendo alla concreta realtà ticinese, queste nuove condizioni psico-
logiche favorivano i conservatori rispetto ai liberali:

[...] il partito conservatore è, come organismo, superiore al partito liberale, ciö
che peraltro non vuol dire sia di lui più vitale22.

21. A. Pioda, Le confessioni di un visionario, Bellinzona 1990, p. 88.

22. A. Pioda, Le confessioni..., p. 89.



STUDI E CONTRIBUTI 87

In queste pagine è comunque ricorrente l'uomo che si sente, non au-
dessus de la mêlée, ma quanto meno capace di un giudizio oggettivo, proprio

partendo dalle nozioni fondamentali délia democrazia. Una di queste,

quella di popolo. Realisticamente, per il Pioda il popolo è un tutto
formato per metà dagli elettori di una parte, e per l'altra metà dagli awer-
sari. Il che

[...] deve renderci cauti dall'una e dall'altra parte a parlare in nome del popolo e

ad attribuirgli intenzioni che a volte sono il desiderio di pochi e un mito per le

moltitudini. Il popolo c'è, ma due sono le correnti di idee e di sentimenti da cui è

animato e chi realmente rispetta ed ama il popolo deve prenderle in considerazio-

ne amendue queste correnti, e tentare, se possibile, di farle convergere al bene di
tutti, ché i partiti degni di costituire un elemento di vita repubblicana hanno ad

aver tutti un solo scopo, il bene délia repubblica23.

Ma nel concetto di popolo troviamo anche l'educatore:

il popolo è e sarà un mito finché non l'avremo educato a far retto uso delle proprie
libertà, ad aver piena coscienza délia propria dignità; le votazioni non saranno mai
l'espressione délia genuina sua volontà finché la libertà d'opinione non sarà rispet-
tata, finché il vile mercato dei voti non cessera di essere un'arme délia nostra
political.

Con queste parole, il Pioda metteva il dito su una piaga délia politica
ticinese, senza operare distinzioni di sorta tra i due partiti. Una piaga, corne
sappiamo, che non si limitô al XIX secolo ma che, ancora per buona parte
del XX, caratterizzö le lotte partitiche ticinesi.

Uno degli elementi negativi che spingeva il popolo alla faziosità è rap-
presentato dalla retorica, ampiamente in auge nell'Ottocento ticinese (ma
non solo!):

[...] quella benedetta rettorica, che infiora la maggior parte dei nostri scritti,
delle nostre arringhe, oltre al guaio di uno stile ampolloso, disadatto, a volte
ridicolo per chi ha mente sana, reca un altro guaio incomparabilmente più grande:

il maggior numéro la prende alla lettera e se ne accende e cosi la fiamma
degli odi cittadini è allegramente alimentata, con quale vantaggio del paese

ognuno lo vede25.

23. A. Pioda, Le cortfessioni..., p. 84.

24. A. Pioda, Le confessioni..., pp. 153-4.

25. A. Pioda, Le confessioni..., p. 202.



88 BOLLETTINO SSL 6/2003

Pur nello sforzo dell'oggettività, il Pioda non dimentica il suo liberali-
smo, ma sa innalzarlo al di sopra delle banali e acrimoniose tenzoni di parte:

[...] come liberale nel senso più largo, io sono fiducioso nello svolgersi dell'u-
manità, nelle leggi superiori, che presiedono a quello svolgimento26.

Delle fazioni opposte il Pioda sapeva anche rendere conto con il sorriso
sulle labbra, subito smorzato dal rischio di violenza in esse insito, con un
acuto esame della gente ticinese:

[...] girellando per il paese vedeva le facce lunghe, sparute, tetre, visi aperti allegri,
occhi che ammiccavano maliziosamente, insomma due correnti opposte di pen-
siero l'una intorbidata, sconvolta, procellosa, l'altra limpida, impetuosa, irrompen-
te, e 1'animo mio di Ticinese era contristato al pensiero del cozzo di quelle due
correnti, ripensando che ambedue derivavano da concittadini miei27.

Le origini della rivolta del settembre 1890 erano riconducibili alle ele-
zioni di 15 anni prima quando il partito conservatore, che nel 1875, dice il
Pioda, esprimeva i «veri liberali»28, dettando nuove istanze e in particolare
proponendo un nuovo più democratico sistema elettorale (basato soprat-
tutto sul voto segreto) aveva interrotto quasi quattro decenni di supremazia
del partito liberale, il quale era ormai stremato, e privo di energie:

[...] i liberali, rinvigoriti dai radicali, si sentivano fiacchi ed erano violenti; teme-
vano ogni novità e reprimevano ogni accenno d'idee contrarie: e caddero e dove-
vano cadere perché un partito, anche il migliore, se non si trasforma, in trent' anni
compie la sua parabola; ma cadde in modo che purtroppo ne rimase triste ricordo:
del quale gli awersari si valsera largamente a presentare sotto tetri colori tutto un
passato, che ha pure le sue glorie e che va giudicato in sé stesso29.

Senonché, giunti al potere, i conservatori introdussero taluni meccani-
smi elettorali, in luogo della tradizionale suddivisione dell'elettorato in 38
circoli, che permisero un incontrastato dominio del loro partito, con una
rappresentanza parlamentare ben al di là della loro forza elettorale, la quale
era più o meno uguale a quella degli awersari. Ciô porto a tutta una serie
di recriminazioni del partito di minoranza, che considerava un sopruso il

26. A. Pioda, Le confessioni..., p. 92.

27. A. Pioda, Le confessioni..., p. 11.

28. A. Pioda, Le confessioni..p. 18.

29. A. Pioda, Le confessioni..., p. 19.



STUDI E CONTRIBUTI 89

mantenimento del sistema elettorale che favoriva i conservator! Da cui la
ricostruzione del Pioda della sommossa settembrina:

[...] s'aveva a vedere se essa era fattura di pochi capi scarichi, di pochi impazienti
o non piuttosto l'annodarsi e lo spezzarsi fatale di elementi, che da tempo serpeg-
giano nel seno del nostro popolo, agitandolo a volte con una estrema violenza30.

Il Pioda non esitava a far sua la seconda ipotesi, denunciando che: da
parecchi anni si era creato

[...] un profondo malessere di una parte vitale del Cantone, malessere di cui i
rivoltosi furono l'espressione, I'll settembre la crisi inevitabile31.

Parecchi concetti delle «confessioni» sono poi riprese in un opuscolo
uscito nel 1892, dal significativo titolo PAX, nel quale il Pioda riprende le
sue riflessioni sulle due fazioni contrastanti, con le relative tensioni che ne
derivano a scapito della convivenza civile nel Ticino:

La maggior parte dei liberali considéra l'opéra sua politica [di Romeo Manzoni]
come un'opera civile ed umanitaria, come lo sfranchimento degli intelletti da viete
pastoje, come un impulso alia libera manifestazione delle coscienze. E perô si pud
asserire, senza tema d'andare errati, che le due fazioni, le quali si arrabattano a dive-
nir l'anima del popolo ticinese, hanno attitudini da missionari, religiosi o filosofi-
ci, con tutte le intolleranze di chi s'identifica con un'idea creduta unica fonte di
bene. Donde un veleno, che corrode la vita civile, una intensité di conflitto, che

sperpera le forze migliori, intellettuali e finanziarie, una divisione del paese in due
tribù, ognuna delle quali riconosce schietto, incondizionato, il principio della giu-
stizia, solo rispetto a quelli che le appartengono, donde infine un ardore di domi-
nio smisurato, un convergere di tutte le potenze a mantenerlo in chi lo ha, ad otte-
nerlo in chi non lo ha, e, come ultimo corollario, l'ostracismo daH'amministrazione
dello Stato di una grandissima parte di cittadini, la sfiducia di questi nelFammini-
strazione stessa32.

Dopo i fatti del settembre 1890, con gli strascichi dolorosi per un parti-
to (morte di un consigliere di Stato) e per l'altro (processo a carico di suoi
eminenti rappresentanti), e anche per effetto dell'intervento dell'Autorità
federale, la temperie politica andö parzialmente acquietandosi. Dall'una e

dall'altra parte, si tentarono nuove soluzioni con diversi assetti costituzio-
nali: alcune votazioni popolari per la riforma della Costituzione ticinese si

30. A. Pioda, Le confessioni..., p. 18.

31. A. Pioda, Le confessioni..., p. 123.

32. A. Pioda, Pax, Bellinzona 1892, p. 16.



90 BOLLETTINO SSL 6/2003

succedettero nei mesi e negli anni successivi. Uno strumento per istaurare
una più civile convivenza fu rawisato, anche qui per iniziativa federale, nel-
l'introduzione del sistema proporzionale, in luogo del maggioritario, che

aveva caratterizzato tutte le elezioni ottocentesche. 11 Pioda, proprio per la

sua vocazione ad un più temperato agone politico, fu subito un deciso soste-
nitore della proporzionale la quale, negando il concetto tradizionale della

politica ticinese,

[...] segna un'evoluzione benefica nel pensiero democratico, da che porge la
possibilité ad ogni forma della pubblica opinione, ad ogni forma della volonté popo-
lare di far sentire la sua voce nei comizi, di affermarsi, se ne ha la forza, e di pren-

D.' ALFREDO PIODA

Finchè un partilo non mirerà che al proprio
vantaggio e a rovesciare l'altro partito, la
tranquillité e la prospérité saranno bandite dal Can-

tone Ticino.

S. Bavier - Proclama al popolo ticinese.

Lugano, 29 gennaio 1877.

BELL1NZONA

Tip. e Lit. Eredi C. Colombi.

1892.

A. Pioda, Pax,

Bellinzona 1892.



STUDI E CONTRIBUTI 91

dere parte aU'amministrazione dello Stato. Se il popolo è dawero il sovrano, que-
sta deve fedelmente rispecchiarne tutti i modi di essere. Cos! esige la vera demo-
crazia33.

Un metodo, quello proporzionale, da introduire anche nell'esecutivo
cantonale (come poi awenne) poiché

[...] gli è certo che più larga parte di elementi paesani raccoglie in sé un gover-
no, e meno egli sarà scosso da sussulti esteriori; riconosciamo da l'altro lato che,
cosi costituito, egli durera maggior fatica d'un governo d'una sola opinione a

seguire un indirizzo preciso.

Ma questo inconveniente è ampiamente compensato dal fatto di poter
ottenere, con la proporzionale, un governo giusto:

[...] uomini giusti sono nell'uno e nell'altro partito, e la giustizia è una sola,
donde la possibilité di un'unità di azione34.

Parole di un saggio. Non solo di un politico, ma di un filosofo: l'unione
della politica e della filosofia, in Alfredo Pioda, costitui non solo una parti-
colarissima contingenza nel panorama ticinese di quei tempi, ma, proprio
per la sua originalité, un contributo non indifferente a quella pacificazione
civica che, dopo non mold anni dai fatti del 1890, subentrö nel nostro can-
tone. Le diatribe politiche rimasero, ma contenu te entro limiti che portaro-
no il nostro cantone a un assetto democratico più consono a una normale
concezione del vivere civile.

33. A. Pioda, Pax..., p. 24.

34. A. Pioda, Pax..., p. 25.




	Alfredo Pioda tra teosofia e rivoluzione

