
Zeitschrift: Bollettino della Società storica locarnese

Herausgeber: Società storica locarnese

Band: 4 (2001)

Artikel: L'incoronazione della Vergine di Giovanni Serodine

Autor: Giussani, Alessandra

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1034263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1034263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CONSERVAZIONE RESTAURO E VALORIZZAZIONE DELLE TRACCE
DEL NOSTRO PASSATO

L'Incoronazione della Vergine
di Giovanni Serodine

Alessandra Gtussani

1. La pala dell'Incoronazione della Vergine che Giovanni Serodine realizzö
verso il 1630 (ill. 1) è collocata dal 1633 nella chiesa parrocchiale dei Santi
Pietro e Paolo di Ascona. I motivi della sua presenza in questa chiesa potreb-
bero essere dati per scontati, vista l'origine asconese di Serodine. L'artista
viveva a Roma e di tanto in tanto tornava per dei soggiorni ad Ascona1. Non
sappiamo dove Serodine abbia realizzato l'opéra. Probabilmente fu il padre
a trasferire la tela ad Ascona dopo la prematura morte del figlio nel 1631,
portando quindi un capolavoro di uno dei più grandi artisti del Seicento ita-
liano2 in un borgo di un territorio periferico. Tuttavia, anche se cosi fosse,

non si tratta di un dipinto semplicemente importato che, grazie al cartelli-
no, acquisti l'attinenza; si tratta bensi di un dipinto del tutto concepito e

creato per Ascona. I soggiorni di Serodine nel paese natale dovettero infat-
ti offrire l'occasione del proficuo contatto con i committenti, Giovanni e

Antonia Bettetini di Ascona3.

Volgendoci alia genesi del dipinto, rileviamo innanzitutto come i suoi fat-
tori costitutivi sono idealmente presenti proprio nel luogo in cui esso è col-
locato: uno è da vedere nell'ubicazione stessa dell'opera, l'altro nella sua
fonte pittorica. Fattori esterni alla mera materialità del dipinto, sono inti-
mamente connessi al suo esistere, poiché rappresentano, in maniera pro-
fondamente indissolubile, da un lato il suo destino - la ragione per cui in
ultima analisi fu commissionato - e dall'altro la sua origine - l'idea da cui
prese inizio il suo corso -. Per quanto concerne il primo fattore rileviamo
che, malgrado i committenti desiderassero e facessero fare l'opera per loro
devozione - lo dicono attraverso il cartellino -, essa fu realizzata e destina-
ta ad un altare maggiore. Siamo perciö interrogati circa la funzione pubbli-
ca che il dipinto doveva rivestire nel suo essere vettore di una comunica-
zione e di una espressione artistica appartenenti ad una realtà sociale e

religiosa ben précisa. La fonte pittorica della pala è immediatamente
individuata, perché tuttora présente nella medesima chiesa, proprio dietro

1. Bibliografia essenziale sull'artista vedi R. Chiappini, Giovanni Serodine: la pittura oltre Caravaggio,
Milano 1987 e G. Papi, R. Contini, Giovanni Serodine e i precedenti romani, Lugano 1993.

2. È l'autorevole giudizio di Roberto Longhi, vedi R. Longhi, Giovanni Serodine, in «Paragone»,
n. 7, 1950, p. 3.

3. 1 nomi dei committenti e donatori della pala alla chiesa di Ascona nel 1633, stanno sul cartelli¬
no posto in basso a destra che porta l'iscrizione: «GIO. BETTAT1NO D.SCHÖNA ET ANTONIA
SUA MOL1E EER LORO DEVOZIONE NE L'AO 1633. GIO SERODINE D.A. PINSE».



64 BOLLETTINO SSL 4/2001

111. 1. Giovanni Serodine, Incoronazione delta Vergine, 1630 circa, Ascona, Chiesa parrocchiale Sand
Pietro e Paolo.



CONSERVAZIONE. RESTAURO... 65

la stessa pala. Si tratta dell'affresco cinquecentesco del coro (ill. 2) che con
tutta probabilità i committenti vollero rinnovare, chiedendo di mantenere
lo stesso soggetto senza intervenire direttamente sull'affresco, ma optando
per una tela che lo venisse a coprire.

La genesi della pala di Serodine è dunque legata al processo di riattua-
lizzazione di un'opera - particolarmente affascinante dal momento che que-
st'ultima è stata conservata - che ci pone di fronte ad un'interessante ope-
razione di filtraggio. Serodine infatti a partire da un'immagine, che sotto il
profilo estetico doveva aver svolto il suo compito, ne élabora un'altra, attra-
verso il filtro costituito da tutto ciö che è il nuovo secolo, con i mutamenti
sopraggiunti, con vicende e personaggi nuovi, con mentalità e esigenze
diverse, e il conseguente mutato modo di vedere e sentire l'arte, la quale
aveva essa stessa proceduto in uno sviluppo delle sue componenti stilisti-
che, compositive e iconografiche. Le analogie e le differenze, che le due

opere presentano, ci offrono un insieme di fattori che, analizzati alla luce dei
relativi contesti, consentono di presupporre la ricezione che artista e

committenti ebbero della fonte pittorica, come pure delle ragioni che Ii indus-
sero alla nuova produzione. L'introduzione, l'eliminazione, la messa in evi-
denza di un aspetto piuttosto che di un altro permette di far emergere con
più evidenza il senso complessivo dell'opera.

L'ipotesi più plausibile è che la pala di Serodine proponga una rappre-
sentazione della Chiesa corne essa si concepiva nei primi decenni del XVII
secolo, nella quale la dimensione pubblica abbraccerebbe quella privata
dentro l'ambito storico che è quello della Controriforma.

Taie ipotesi è stata verificata - tenendo conto che la tesi della rappresen-
tazione ecclesiale ci è parsa pertinente pure per l'affresco - attraverso lo studio

incrociato di diverse tematiche che la pala propone, quali la storia reli-
giosa e artistica dell'immagine del Volto santo nel corso del Cinquecento e

del primo Seicento, l'iconografia dei santi Pietro e Paolo che sorreggono il
velo, il tema della visione e dell'apparizione della Vergine sull'albero.

Quest'ultimo tema rappresenta la grossa novità rispetto all'affresco4.

4. L'enucleazione delle differenze e delle analogie non puô essere qui presentata in modo esauriente,
ci limiteremo a qualche osservazione. 11 confronto necessiterebbe mfalti di molto più spazio, già
solo per il fatto che la descrizione dell'opera di Serodine, vista la sua complessità e la sua elabo-
razione, si presta a una lettura sempre più approfondita. È importante perö notare che, al di là
degli aspetti puramente stilistici che non si prestano evidentemente al confronto, moite delle scel-
te che Serodine effettua fanno del suo dipinto un'opera tipicamente seicentesca e caravaggesca,
rispetto aile diverse modalità rappresentative del suo modello, che lo definiscono come opera
lombarda del Cinquecento. A questo riguardo consideriamo per esempio il fatto che Serodine
élimina mandorla e aureole. Sono segni iconografici dell'ultraterreno ancora tipici nel
Cinquecento, ma che nell'ambito della ricerca naturalistica vengono eliminati. Bisogna inoltre
tenere présente che la pala d'altare ha avuto un notevole sviluppo nel Cinquecento. Serodine
lavora con gli strumenti di una tradizione arricchita, in un momento in cui la pala ha raggiunto
un certo tipo di codificazione. Vedi per approfondimento sulla realtà della pala d'altare
A. Chastel, La pala d'altare nel Rinaseimento, Milano 1993.



66 BOLLETTINO SSL 4/2001

Strutturalmente la pala di Serodine
riprende la composizione a due
registri dell'affresco con i relativi
temi: nel registro superiore (o celeste)

awiene l'lncoronazione della
Vergine sulle nuvole in un concerto
angelico, mentre in quello inferiore
(o terrestre) i santi Pietro e Paolo

sorreggono il velo del Volto santo.
Subito perö ci accorgiamo che nella
pala sono state aggiunte nuove pre-
senze: oltre a Dio Padre - rappre-
sentato in maniera esplicita nell'at-
to d'incoronare la Vergine -, nel
registro inferiore trovano posto
quattro nuovi santi, Giovanni evan-
gelista, Antonio abate, Carlo

Borromeo e Sebastiano, con l'aggiunta, sullo sfondo, di alcuni tronchi d'al-
bero. Con le figure dei santi e dei tronchi, Serodine innesta una serie di ele-
menti essenziali per la creazione di un'unità all'interno dell'opera: se infatti
i due registri sovrapposti non presentano, pur restando distinti, una cesura
netta, come invece accade nell'affresco, è grazie, lo vedremo, proprio alla
messa in gioco di questi nuovi elementi. Gli stessi, perché investiti di un
ruolo primario, sono inoltre portatori di unità anche a livello di significato.

Occorre sottolineare che il confronto tra i due dipinti non pub essere
effettuato unicamente a partire dalla scena dell'Incoronazione, perché una
differenza fondamentale tra le due opere emerge dalla diversa concezione
dello spazio figurativo che struttura le due rappresentazioni in rapporto alia
realtà architettonica del luogo sacro che le ospita. Mentre Serodine lavora in
uno spazio chiaramente definito, che trova i suoi confini nella cornice, gli
esecutori dell'affresco lavorano tenendo conto di altre sezioni pittoriche.
L'lncoronazione cinquecentesca appartiene infatti ad un ciclo che occupa la
struttura architettonica del coro pentagonale e dell'arco trionfale della chie-
sa. È accompagnata ai suoi lati da due riquadri che vedono Pietro protago-
nista: a sinistra Pietro salvato dalle acque e a destra la Consegna delle chiavi a
Pietro. Non sappiamo come il ciclo continuasse - e se continuasse - nel cati-
no absidale, poiché nel 1770 il pittore asconese P E Pancaldi vi dipinse la
Gloria della Vergine5. Sulle due lesene dell'arco trionfale sono raffigurati in
nicchie in trompe-l'oeil, uno di fronte all'altro, San Giovanni Battista e

5. L' intervento settecentesco fu peraltro compromesso verso la fine XIX secolo da una pessima ope-
razione di «restauro».Vedi V Gilardoni, L'Alto Verbano. II Circolo delle isole (I monumenti d'arte e

di storia del Cantone Ticino, vol. 2), Basilea 1979, p. 116.

111. 2. Scuola luinesca, Incoronazioe della Vergine,
Ascona, Chiesa parrocchiale Santi Pietro e Paolo.



CONSERVAZIONE. RESTAURO... 67

Sant''Andrea, mentre sull'arco, YAnnunciazione e, al suo culmine, il Padre
Eterno. L' Incoronazione cinquecentesca esige perciö una lettura aperta alle
relazioni che si instaurano fra le varie sezioni.

2. La composizione dell'opera di Serodine mette in evidenza il Volto santo.
Mold sono i dettagli che concorrono a situarlo al centra dell'attenzione. Esso si

trova nell'asse di simmetria del dipinto e nel mezzo dello spazio pittorico del
registre terrestre, circondato dalle figure dei santi, disposte in sua funzione. II
velo occupa una buona parte del registre e, bianchissimo, spezza la tonalità
bruna terrosa dominante. Il Volto appare completamente isolato sul tessuto
bianco ed è stilisticamente contrastante: assolutamente frontale, dritto, fisso,

come nessun altro viso nel quadro.
II velo del Volto santo è innanzitutto un oggetto per Pietro e Paolo che lo

tengono tra le mani: un drappo che veicola un'immagine di Cristo. Lo spetta-
tore è rinviato immediatamente al famoso referente di quell'oggetto: Ticona di
Roma chiamata Veronica - vera icona La presenza di una realtà figurativa
dentro la realtà figurativa costituisce un caso interessante di quadro nel quadro6
e Tesistenza di un prototipo fa si che Timmagine stessa debba essere conside-
rata nel suo statuto di copia.

La Veronica non è il solo prototipo. Essa appartiene al gruppo delle icone
di Cristo dette acheropite, termine che
tradotto letteralmente dal greco signi-
fica «non fatto da mano umana». La
lore creazione è infatti attribuita ad

un intervento divino. Quelle che in
particolare ora consideriamo hanno
origine da un'impronta del volto di
Cristo prodottasi miracolosamente
su un panno di lino. I due principali
prototipi del mondo bizantino orto-
dosso e del mondo occidentale catto-
lico sono rispettivamente il mandy-
lion7 di Edessa e la Veronica. In
Occidente giunsero due immagini
che avevano la pretesa di essere il
mandylion di Edessa: TEdesseno di
Genova (Genova, San Bartolomeo
degli Armeni) (ill. 3) e TEdesseno di
San Silvestro in Capite (Vaticano, Sala

111. 3. Sacro Volto di Genova, convento
di San Bartolomeo degli Armeni.

6. A. Chastel, «Le tableau dans le tableau», in Fables, formes, figures, vol. 2, Paris 1978.

7. Il termine dériva dalla parola araba mandil che significava «salvietta».



68 BOLLETTINO SSL 4/2001

della Contessa Matilde). La Veronica présenta invece un'altra origine8. Fatto
fondamentale è che tutte le acheropite sono sempre accompagnate da varie ela-
borazioni di una leggenda che ne narra le origini e la storia. Tali immagini costi-
tuiscono perciô un fenomeno in cui la realtà figurativa non prescinde da quel-
la letteraria.

La leggenda della Veronica riconduce la prima ubicazione delTimmagi-
ne in Palestina. Questa giunse in seguito a Roma dove, almeno dalla seconda

metà del XII secolo, fu conservata in San Pietro. L'immagine è legata, dal-
l'inizio del XIV secolo, al noto racconto della salita al Calvario, che narra
dell'incontro di Veronica con Cristo, a cui la donna asciugo il sudore dal
volto con un panno sul quale rimase miracolosamente impressa la sua effigie.

Un'altra leggenda, non legata alla narrazione della Passione, l'aveva pre-
ceduta Riportiamo qui la versione che ci trasmise Iacopo da Varazze nella
Legenda aurea, secondo cui una matrona di nome appunto Veronica, proprie

taria del ritratto di Gesù ricevu to da lui stesso in dono, fu raggiunta in
Palestina da Venusiano. Costui era stato inviato dall'imperatore Tiberio, sof-
ferente di lebbra, a cercare quel «medico capace di curare le malattie con la
sola parola». Cristo era perd già morto. Veronica si mise allora a disposizio-
ne per andare a Roma assieme a Venusiano con il ritratto-reliquia, che guari
e converti l'imperatore9

Il mandylion di Genova è custodito dal XIV secolo nel convento di San
Bartolomeo degli Armeni (ill. 3). La più antica elaborazione della leggenda
che accompagna Ticona è stata redatta nel IV secolo all'interno della Doctrina
Addai. Iacopo da Varazze ne ha ripreso parzialmente i contenuti, narrando
che Abgaro re di Edessa, malato di lebbra, avendo saputo dei prodigi com-
piuti da Gesù e del pericolo che correva di fronte ai giudei, lo invito a corte
per essere da lui curato e per offrirgli nel contempo protezione. Gesù gli
rispose con una lettera che doveva portare a termine il compito per cui era
stato mandato e che non poteva quindi giungere da lui, ma che una volta
asceso al cielo gli avrebbe inviato uno dei suoi discepoli. Abgaro non voile
attendere e inviô a Gesù un pittore. L'artista perö, di fronte alio splendore

8. Anche la Sacra Sindone, l'icona del Salvatore del Laterano e il Crocifisso di Lucca sono achero¬

pite. La Sindone si differenzia dalle acheropite che stiamo considerando per il fatto che non rap-
presenta il corpo vivo di Cristo; invece l'icona del Salvatore per il fatto che non è costituita da un
panno impresso, ma da una tavola dipinta inizialmente da un uomo e portata a termine da ange-
li. Il catalogo della mostra intitolata Volto di Cristo, svoltasi a Roma nel 2001, offre una buona sin-
tesi dello stato attuale delle ricerche sulle acheropite, riservando ad ognuna di esse una sezione
approfondita e articolata. Vedi G. Morello, G. Wolf, Il Volto di Cristo, catalogo della mostra,
Roma, Palazzo delle Esposizioni, (Electa) 2000.

9. Iacopo da Varazze, Legenda aurea, edizione a cura di A. e L. Vitale Brovarone, Torino 1995,
p. 290. Da secoli l'icona della Veronica non è più visibile. Bertelli pensa che doveva assomiglia-
re moltissimo, come schema generale al mandylion di San Silvestro in Capite, e perciô doveva
trattarsi di un volto bello e sereno (C. Bertelli, Storia e vicenda dell'immagine edessena, in
«Paragone», n. 217, 1968, p. 4). Di questa bellezza sembra volerci testimoniare Dante che nella
Vita Nuova evoca una «bellissima figura» (Vita Nuova, XL, 1).



CONSERVAZIONE. RESTAURO... 69

che émanava dal volto di Cristo, era incapace di ritrarlo. Fu Gesù a venirgli
in aiuto: «prese la veste di lino del pittore, se la pose sul viso e vi impresse
cosï la sua immagine, che mandö al re Abgaro, che la desiderava»10.

Fino all'epoca in cui visse Serodine, per un cattolico o un ortodosso, le

leggende identificano chiaramente Ticona quale prova délia verità dell'av-
venimento cristiano, nella misura in cui il rimando all'Incarnazione del
Verbo divino appare con evidenza: poiché realizzata nel contatto diretto con
il corpo di Cristo, Ticona assume l'importante statuto di reliquia La rap-
presentazione dell'immagine di Cristo connessa alle acheropite si présenta
allora quantomeno problematica per gli artisti, che si trovano in competi-
zione con un'immagine «non fatta da mano d'uomo». I testi tuttavia affron-
tano la questione della raffigurazione del divino, da un lato giustificandola
immediatamente (anche di fronte a ogni fenomeno iconoclasta), e dall'altro,
assumendola quale prova della dignità dell'arte, visto che il divino stesso
volle lasciare la sua concreta immagine attraverso un autoritratto. L'iter ico-
nografico della vera icona fu immenso e prese vie complesse, adattandosi
agli sviluppi teologici e cultuali, secondo le mentalità, le problematiche, le

esigenze di ogni epoca o popolo.
Quando non è mera riproduzione, il Volto santo compare sempre cor-

redato dagli elementi forniti dalle acheropite Stesse e dai testi relativi (i quali
possono essere interpretazioni contemporanee all'artista) che ne descrivo-
no la natura molteplice di icona, di ritratto, di autoritratto e di reliquia.

Ciö che accomuna tutte le versioni dei racconti è la specificazione della
natura del «supporto», che è sempre un tessuto (panno, asciugamano, tunica

e simili), e della «tecnica esecutiva», che è sempre un'impronta miraco-
losamente prodotta da Cristo: una traccia di sé che Egli lascia impressa nel
tessuto. Questi dati, utilizzati in vari modi in ambito figurativo, hanno per-
messo un preciso e necessario rimando al prototipo.

Ii velo del Volto santo che Serodine ha dipinto gioca proprio sul rappor-
to tra il «supporto» e la «tecnica», creando un paradosso, per quanto
concerne «il risultato». II tessuto segue il movimento naturale fornito dai due

punti di sostegno - le mani degli apostoli - e mostra al centra una linea di
piegatura, segno che resta in un panno piegato e poi disteso. Fatto sor-
prendente, Timmagine di Cristo nella sua frontalità e immobilità (che appare

in forma di maschera11, cioè senza collo né spalle, con i capelli che gli
cadono ai lati) non segue questo movimento, ma ne è completamente indi-
pendente, quasi appartenesse ad un livello di realtà diverso rispetto al resto.
La non compenetrazione tra volto e tessuto présenta il paradosso di
un'immagine che non nécessita fisicamente di un supporto.

10. Iacopo da Varazze, Legenda aurea..., pp. 868-870.

11.A. Grabar, La sainte face de Laon. Le mandylion dans l'art orthodoxe, Prague 1931, p. 33.



70 BOLLETTINO SSL 4/2001

Serodine non inventa qualcosa di nuovo, ma dimostra una profonda
sensibilité riguardo alle problematiche che la rappresentazione della vera icona
solleva. L'iconografia che propone il distacco tra l'immagine del Volto e il
tessuto, già individuabile in Occidente nel XIII secolo, diventa il tipo dominante

nei secoli XIV e XV12. Illustriamo un esempio tra i tanti: l'incisione
del Meister LCZ del 1497, che présenta appunto il quadro nel quadro, dove
il volto appare senza equivoco indipendente nel suo misterioso librarsi nel-
l'aria davanti al velo (ill. 4)13. II volto non è rappresentato come appare nei
mandylion e cioè come un volto impresso nel tessuto, al contrario viene fuori
dal tessuto, è ex-presso. Tale esito tiene probabilmente conto del fatto che il
mandylion è una reliquia: in questo senso la copia cerca una soluzione che
tematizzi l'inerente mistero deH'Incamazione.

111. 4. Meister LCZ,
II Sacro Sudario
sostenuto
dai Santi Pietro
e Paolo, 1497.

12. A. Grabar, La sainte face..., p. 15.

13. Cristo ha qui la corona di spine. 11 motivo nasce dalla leggenda della Veronica. Vedi A. Chastel,
La Véronique, in «Revue de l'art», n. 40-41, 1978, pp. 73-74 e V I. Stoichita, La Veronica de

Zurbaran, in «Morba-Arte», n. 11, 1991, p. 73.



CONSERVAZIONE. RESTAURO... 71

All'epoca di Serodine la rappresentazione del Volto santo assume con-
notati particolarmente interessanti: le icone antiche di Cristo (e di Maria e

degli apostoli) diventano oggetto di profondo e vasto interesse nella catto-
licità14. La devozione per il Volto santo aveva avuto tale diffusione, che nel
XVI secolo divenne facile bersaglio della contestazione del culto delle imma-
gini. Se per i cattolici rappresentava il mistero della verità di Cristo, per i
riformati rappresentava il pretesto ideale per sollevare ironie e sarcasmi circa
le superstizioni cattoliche.

Le accuse in proposito da parte protestante condussero la Chiesa a inter-
rogarsi con coscienza nuova circa il valore delle acheropite. La questione
prendeva peso all'interno della più vasta ridefinizione della propria identité

cattolica, apostolica e romana in polemica appunto con la Riforma. Gli
attacchi alle immagini antiche di Cristo e degli apostoli venivano considéra

ti come una minaccia alla verità della tradizione apostolica, a vantaggio
dell'affermazione del principio della Rivelazione basata unicamente sulle
Scritture.

La Chiesa pernio si préoccupe) di valorizzare e di proteggere al suo inter-
no le acheropite nel loro valore di reliquia. Sono significativi in questo senso
alcuni episodi: tutte le icone furono incorniciate in sontuose cornici; il reli-
quiario della Veronica nel 1606 fu solennemente traslato nella sua definiti-
va sistemazione sotto la cupola della basilica di San Pietro; si cercö inoltre
di epurarle da credenze e tenderize superstiziose ingombranti. Nel 1617
Paolo V proibi di eseguire copie fedeli della Veronica e nel 1629 Urbano VIII
ordinö di bruciare ogni copia identica ancora esistente.

In ambiente ecclesiastico si era contemporaneamente diffuso il deside-
rio di comprendere la realtà delle acheropite anche in una direzione scien-
tifica e storica. Carlo Borromeo, rappresentato nella pala del Serodine e per-
sonalità quasi contemporanea ai committenti (i quali furono testimoni della
sua canonizzazione awenuta nel 1610), parteeipö in prima linea al recupe-
ro del valore delle acheropite. Nutriva egli stesso una personale venerazio-
ne per la Sacra Sindone: si era recato a Torino nel 1578 all'ostensione uffi-
ciale della Sindone e ne possedeva una copia15. Teneva una corrisponden-
za con il cardinale Gabriele Paleotti di Bologna, il quale, dapprima scettico
riguardo all'autenticità della Sindone, dopo un viaggio che appositamente
effettuarono insieme a Torino nel 1582, diede immediatamente incarico a
Ulisse Aldovrandi di eseguire delle ricerche a carattere storico sulla Sindone16.

14. C. Dufour-Bozzo, II sacro volto di Cenova, Genova 1974, p. 67.

15. L'aveva ricevuta in dono, come reliquia a contatto, dal duca Emanuele Filiberto di Savoia. Vedi
Cingoli et al., «Le copie della Sindone conservate a Bologna», in L. Coppini, E Cavazzuti, La
Sindone: scienza cjede. Atti del II Convegno nazionale di sindologia, Bologna 1983, p. 395.

16. Aldovrandi approdô al volume De ritu sepeliendi apud diversas nationes. Vedi R Prodi, Ricerca sulla
teorica delle arti figurative nella Riforma cattolica, Bologna 1984 (I edizione: 1962), p. 62.



72 BOLLETTINO SSL 4/2001

Al viaggio aveva partecipato pure Alfonso Paleotti, cugino e futuro successor

di Gabriele. Anch'egli si mise alio studio e pubblicö nel 1598 il volume
Explicatione del Sacro Lenzuolo e, nel 1616, la Historia admiranda deJesu Christi
crucifixi stigmatihus sacrae sindoni impressis17.

Di questo volumetto ci intéressa il frontespizio (ill. 5), perché propone,
nell'ambito della rappresentazione del Volto santo, una esplicita e rara messa
in relazione tra il tipo di ritratto impresso e quello espresso, a cui si aggiunge
l'importante raffigurazione della Sindone. La triade in questione ci offre l'oc-
casione di approfondire, nel contesto del pensiero dell'epoca, il senso del
paradosso del Volto espresso di Serodine.

111. 5. Alfonso Paleotti,
Historia admiranda,
Baldassarre Bellen,
1616.

S TIG M A TIB V S,

dS 4.l\rito y.f:0 tJJitOT
Arwttgijl II, expliiM

J'HIAj

17. Vedi M. Fanti, Genesi e vicende del libra di Paleotti, in L. Coppini, F Cavazzuti, La Sindone.

pp. 369-379 e Dufour Bozzo, II Sacro Volto..., p. 101.



CONSERVAZIONE. RESTAURO... 73

Il titolo di Aldovrandi è incorniciato dal disegno di una stmttura archi-
tettonica con due colonne che sostengono un frontone. Davanti a quest'ulti-
mo è raffigurato il Sacro Lenzuolo retto da due putti, e ancora più avanti

appare la figura di Cristo nella posa iconografica del Risorto, che mostra le

stigmate e il cui capo émana dei raggi. Davanti aile colonne volano due ange-
li. Quello di sinistra trasporta un velo con un ritratto di Cristo impresso nel

tessuto, poco percettibile, eseguito con un fine tratteggio, identico a quello
del disegno délia Sindone. L'angelo di destra ha tra le mani un velo che
présenta invece un ritratto espresso, che viene fuori dal tessuto, il cui disegno è

definito e esplicito, corne lo è quello del corpo del Risorto, e come quest'ul-
timo émana anch'esso dei raggi, che lo distanziano ulteriormente dal velo.

Le iscrizioni dei piedistalli segnalano che il frontespizio mette in gioco la

questione délia visibilità di Cristo18. All'interno di questo tema trovano senso
i due tipi di rappresentazione dell'immagine del mandylion, che a loro volta,
nelle relazioni che abbiamo appena osservato, inducono ad accostare la
visibilità di Cristo al concetto délia sua Presenza reale. La Sindone per il fatto che
è reliquia trasmette visivamente la fisicità di Cristo, autentificando la sua
Incarnazione. Poiché incorpora nel tessuto un'immagine che non è stata
mediata da alcuno strumento artistico, trattiene la vera e propria impronta
di quel corpo, offrendo la possibilità di vedere un'«ombra» di Cristo. Questo
per analogia e per la natura del mandylion è vero anche per il Volto impresso.
La rappresentazione délia figura di Cristo davanti alla Sindone aggiunge un
tassello alla questione, perché mostra quel medesimo corpo ancora vivo. Ma
è vivo in un modo diverso, essendo Cristo risuscitato. Ricordiamo quanto
detto poc'anzi a proposito del Meister LCZ, e cioè che una delle piste segui-
te nella riproduzione di un'acheropita è quella di cercare di tematizzare il
mistero dell'Incarnazione. Agli occhi délia fede l'Incarnazione di Cristo
continua attraverso la sua Risurrezione. Il riferimento alla Risurrezione, nel
frontespizio di Paleotti, chiarifica quindi il senso del Volto espresso. Dimostra
corne effettivamente certi tipi di rappresentazione del Volto santo tendano ad
affrontare la questione délia Presenza di Cristo. In questo senso puô essere

compreso il paradosso del ritratto che si sgancia dal suo supporto19.

18. 11 piedistallo délia colonna di sinistra porta l'iscrizione: «Faciem meam videre non poteris», quel¬
lo di destra: «Posteriore mea videbis» (Es 33, 23).

19. Che un'acheropita potesse effettivamente essere considerata segno délia Presenza reale di Cristo
ci è testimoniato da una fonte scritta di Juan Acuna de Adarve del 1637 circa la Santa Faz délia
cattedrale di Jaén; vedi Stoichita, La Veronica..., p. 76.
Non ci siamo soffermati sul tipo di ritratto di Cristo che Serodine realizza. Ma vogliamo fare in
proposito un'osservazione. Ritroviamo lo stesso volto di Cristo in almeno altre due opere di epo-
che vicine: una miniature del 1599 di G.B. Castello il Genovese, a cui la regina Margherita
d'Austria aveva commissionato una copia del mandylion di Genova (ill. in Dufour-Bozzo, Il Santo
Volto..., p. 75), e un olio su marmo datato délia seconda meta del XVII secolo di anonimo tede-
sco (ill. in Morello, Wolf, Il Volto di Cristo..., p. 153).



74 BOLLETTINO SSL 4/2001

3. Un aspetto importante da considerare riguardo al quadro nel quadro
è relativo ai motivi per cui sono Pietro e Paolo a sostenerlo. La storia della
Veronica è connessa, fin dai tempi della sua presenza nell'urbe, alia funzio-
ne cultuale, in particolare alia liturgia processionale. Sul ftnire del XIII seco-
10 la Veronica veniva mostrata alia folia dei pellegrini in San Pietro e il culto
a lei dedicato giunse al massimo riconoscimento con l'indizione del primo
giubileo del 1300, quando Bonifacio VIII proclamö che chi si fosse recato,
oltre che alle basiliche, all'ostensione della Veronica, avrebbe ricevuto l'in-
dulgenza plenaria. Niccolö IV nel 1289 sanci la preminenza della Veronica
nel pellegrinaggio a San Pietro e prescrisse che, in assenza del papa da Roma,
11 Volto santo fosse portato in processione da un cardinale vescovo20.

È dunque attestato che era il papa stesso a mostrare la Veronica alia cri-
stianità. A partire da questo awenimento storico è pensabile il nascere del
tema iconografico dei santi Pietro e Paolo che reggono la vera icona. II pas-
saggio simbolico che rimpiazza il papa reale con il predecessore per eccel-
lenza e primo papa Pietro - indissociabile da Paolo - rende il valore del-
l'immagine universale e atemporale: la Chiesa romana, attraverso le sue
«colonne», présenta al mondo Tunica sua ragione d'esistere. Soggiace l'idea
di diffusione del cristianesimo effettuata tramite la Chiesa e l'idea che solo
attraverso questa si possa conoscere e vedere Cristo.

Il gruppo présente nell'affresco cinquecentesco, e poi in Serodine, esat-
tamente cosi come lo vediamo, era già stato diffuso attraverso le guide dei
pellegrini dei giubilei del 1450 e del 1475, di cui abbiamo un esempio con
l'incisione già considerata del Meister LCZ (ill. 4)22.

La somiglianza che esiste tra i tre volti dipinti è stupefacente: le loro proporzioni, i loro tratti, le

ombre, le luci, e le espressioni sono identiche. Doveva circolare una stampa oppure una descri-
zione di Cristo o una descrizione dell'acheropita che Serodine e gli altri due artisti, dentro una
medesima aspirazione di rappresentare Cristo secondo canoni di bellezza ideale, hanno tramu-
tato, raggiungendo un risultato sorprendentemente comune.

20. M. Maccarone, Lindulgenza del Giubileo e la Basilica di San Pietro, in A.M. Romanini (a cura di),
Roma anno 1300, Roma 1983, pp. 733, 739-740.

21. Dal 111 secolo almeno la Chiesa unisce nella stessa solennité la testa di San Pietro e quella di San
Paolo, considerandoli Padri della Fede. Pietro tu scelto da Cristo a capo della Chiesa; Paolo, dopo
la sua fulgorante conversione, dedicô la sua vita alia diffusione della conoscenza di Cristo, fon-
dando numerose chiese. Entrambi subirono il martirio a Roma. Vedi J. Feder, Missel quotidien des

fidèles, Tours 1961, p. 1186.
Uriimportante mostra è stata loro dedicata a Roma nel 2000. Vedi A. Donati (a cura di), Pietro
e Paolo. La storia, il culto, la memoria ne i primi secoli, catalogo della mostra, Roma, Palazzo della
Cancelleria, 2000.

22. Una recente scoperta della pergamena «Lettera dello scrittore pontificio Süvestro» del 1300
(Cortona, Biblioteca del Comune e dellAccademia Etrusca) mostra un immenso Volto santo
miniato affiancato da Pietro e Paolo. Oltre a rappresentare la più antica copia «romana» della
Veronica, è pure uno dei più antichi documenti iconografici in cui compare la «triade» in que-
stione (Morello, Wolf, 11 Volto di Cristo..., pp. 108, 123.)



CONSERVAZIONE. RESTAURO... 75

4. Una delle differenze sostanziali tra la pala e il suo modello consiste,
abbiamo visto, nell'lntroduzione da parte di Serodine di nuove figure di
santi e dei tronchi d'albero nel registro inferiore.

I gesti, gli sguardi, le espressioni dei santi creano movimento all'interno
del quadro e un'efficiente comunicazione tra i vari livelli di realtà all'interno

dell'opera, e cioè tra la realtà figurativa a loro assegnata nel registro
terrestre, quella dell'immagine nell'immagine e quella del registro superiore
- riservato alia corte divina -, raggiungendo anche la «reale» realtà dello
spettatore. Essi incitano infatti lo spettatore a muoversi verso e nella finzio-
ne figurativa, conducendolo dapprima nel loro spazio, e poi verso il velo e

poi, più su, verso la realtà celeste. Giovanni, Pietro e Paolo - e con loro Cristo -
fissano lo spettatore: attraverso questo proiettarsi fuori dal quadro instau-
rano con chi guarda un rapporto dialogico. Paolo in particolare poi, con l'e-
loquente gesto del braccio, dirige lo sguardo dello spettatore verso la scena
superiore. Essa è l'oggetto della visione di Antonio, Carlo e Sebastiano, che
sono interamente assorbiti da ciö che stanno vedendo: tutto nel loro corpo
- occhi, bocca, mani - è diretto verso l'alto ed esprime il loro stato visiona-
rio. La visione che lo spettatore ha del cielo si fonde con quella dei santi,
che per la loro gestualità sottolineano il carattere soprannaturale dell'appa-
rizione. Serodine, attraverso i santi, introduce il tema della visione: Maria
incoronata dalla Trinità ne è l'oggetto.

I tronchi, alla stregua dei santi in adorazione, sono tramite figurativo tra
i due registri. Di per sé essi non significano nulla, non assumono nessun
valore se non quello che viene conferito loro dalle relazioni che intratten-
gono con gli altri elementi del sistema. Le loro fronde sono nascoste dalle
nuvole. Addirittura, le nuvole sembrano sostituirle, creando una «zona di
passaggio» tra le due realtà; nel medesimo tempo sono supporto della corte
celeste e fronde.

Queste «nuvole-fronde» velano e rendono ambigua la posizione di Maria
(è in piedi? è inginocchiata?)23.

L'idea che va sempre più imponendosi è che questi tronchi non siano
una semplice soluzione scenografica, ma che contribuiscano alia messa in
scena dell'apparizione e all'approfondimento del senso complessivo dell'opera.

Ci siamo chiesti se non vi si celassero delle esigenze da parte della
committenza. Lo studio di altri dipinti in cui l'albero appare associato alla
Vergine ha dato sostegno all'ipotesi. In opere di Lotto, Moretto (ill. 6)25,

23. Sul ruolo della nuvola nell'iconografia cristiana vedi H. Damisch, Théorie du nuage. Pour une histoi¬

re de la peinture, Parigi 1972.

24. Lorenzo Lotto, Pala diAsolo, 1506 Asolo, Duomo (ill. in Chastel, La pala d'altare..., p. 231.).

25. 11 Moretto realizza due pale dove la Vergine compare sull'albero. Nel 1525 la Pala del noce
(ill. 6) e vent'anni più tardi quella oggi alla cappella del Palazzo Vescovile di Brescia (Madonna in
glona con il Bambino, San Giovanni evangelista vegliardo, il beato Lorenzo Giustiniani e l'allegoria della
Divina Sapienza, 1545-50) vedi G. Dell! Acqua et al., Alessandro Bonvicino il Moretto, Brescia 1988.



76 BOLLETTINO SSL 4/2001

Petrus Christus26 incontriamo una presenza rilevante dell'albero, a cui è

effettivamente assegnato - all'interno del sistema compositivo - il ruolo d'e-
vocatore di circostanze, di racconti e di devozioni appartenenti all'area cul-
turale dei committenti.

Documenti conservati all'archivio parrocchiale di Ascona hanno confer-
mato l'ipotesi, rivelando che i committenti, Giovanni e Antonia Bettetini
facevano parte della Conjraternita delta Beatissima Maria Vergine delta
Querela27. Ad Ascona sono conservate opere pittoriche della Confraternita:
nella chiesa di Santa Maria della Misericordia vi è un affresco di anonimo,
datato del 1510, raffigurante la Madonna con il Bambino e i sand Rocco e

Sebastiano28 e, sempre nella medesima chiesa troviamo La pala della
Madonna della querela attribuita a

^^ÊÊÊÊÊÊÈ^. un pittore fiorentino del XVI
secolo (ill. 7)29. A Santa Maria

* delle Grazie a Ronco sopra

f * *> / Ascona, è collocata La pala della

^ §> Madonna della querela in gloria30.

111. 6.

Moretto, Madonna in gloria col bambino
e San Giovanni Battistafanciullo, e i santi Pietro,
Lorenzo, Caterina d'Alessandria,
Paolo e un donatore,
anche detta Madonna della noce, 1525,
Manerbio, chiesa parrocchiale di San Lorenzo.

26. Petrus Christus faceva parte della Confraternita «zum dürrem Baum», la cui fondazione è attri¬
buita a Filippo il Buono che, prima della battaglia di Saint Riquier (1421), chiese soccorso alla
Vergine pregando davanti a un'immagine di costei appesa ad un albero disseccato.
Vedi E. Guldan, Eva und Maria. Eine Antithese als Bildmotif, Graz-Colonia 1966, pp. 150, 227.

27. Giovanni Bettetini svolse addirittura la funzione di «sindico» della Confraternita, sicuramente nel
1630, nel 1632 e nel 1642.

28. III. in Gilardoni, EAlto Verbano..., p. 153

29. Gilardoni non esclude che possa essere una copia del pittore locale Domenico Poroli (Gilardoni,
LAlto Verbano..., p. 155).

30. L. Damiani Cabrini, Copie e diffusione dimodelliillustri nella Lombardia Svizzerafra Cinque eSeicento,
in O. Besomi, C Caruso (a cura di), Cultura di élite e cultura popolare nell'arco alpino tra Cinque e

Seicento, Boston, Basilea, Berlino 1995, pp. 136-137, ill. 12.



CONSERVAZIONE. RESTAURO... 77

Questa particolare devozione per la Madonna fu importata nella regione
di Ascona attraverso la migrazione da Viterbo, nella cui campagna si era svi-
luppato a partire daU'inizio del XV secolo un luogo di culto attorno ad una
quercia e ad un'immagine raffigurante la Madonna. Due sono le versioni
della leggenda. Una narra di un pittore che, dopo aver collocato l'immagi-
ne sulla quercia, vide crescere rami di vite che ne duplicarono le foglie. L'altra
narra invece di un vignaiolo, tale Battista Clevario, che pose l'immagine sulla
quercia invocando la Vergine affinché proteggesse la sua vigna. Fatti mira-
colosi non meglio precisati si produssero in quel momento e furono imme-
diatamente attribuiti all'immagine. Attorno alia quercia si costrui dapprima
un altare e poi un santuario31.

Pensiamo che Serodine con quei tronchi dia un segno dell'esistenza
della Confraternita della Quercia,
mostrandone contemporaneamente
la devozione, che prendeva origine
da una manifestazione mariale. È

pensabile che crei un luogo nel registre

inferiore del quadro - attraverso
la messa in scena degli alberi -,

dove situare la scena dell'apparizio-
ne della Madonna in atto d'essere
incoronata. II luogo si configura
boschivo, isolato, extra-urbano:
sono i tratti caratteristici dei luoghi
predisposti ai contatti con il sopran-
naturale, in cui solitamente l'imma-
ginario collettivo situava le appari-
zioni della Madonna32.

111. 7. Anonimo, Madonna della Quercia, XVI
secolo, Ascona, Santa Maria della Misericordia.

31. M. Levi D'Ancona, The Garden of the Renaissance. Botical Symbolism in Italian Painting, Firenze
1972, pp. 251-252.

32. Le visioni, in particolare quelle mariali, erano tra i fenomeni più caratteristici della sensibilité reli-
giosa tra la fine del Medioevo e l'inizio dell'epoca moderna. Si tratta di un fenomeno ricorrente
nelle popolazioni della regione alpina. Vedi O. Niccoli, Madonne di montagna. Note su apparizio-
ni e santuari nelle valli alpine, in Besomi, Caruso, Cultura di élite..., pp. 94-121. La regione di
Ascona non è esente da questo fenomeno. Troviamo un esempio nel santuario della Madonna
della Fontana, la cui origine rimanda non a una visione, bensi a un intervento miracoloso della
Madonna, awenuto, secondo la tradizione, nel 1428 in favore di una giovane contadina muta.
Vedi Gilardoni, L'Alto Verbano..., pp. 173-175 e G. Buetti, Note storico religiose delle chiese e par-
rocchie della Pieve di Locarno (1902) e della Verzasca, Gambarogno, Valle Maggia e Ascona (1906),
Locarno 1969, pp. 497-498.



78 BOLLETTINO SSL 4/2001

Le origini di tali fenomeni, ma anche di una ricchissima tradizione ico-
nografica di alto livello, sono connessi alia simbologia universale dell'albe-
ro, che appartiene profondamente all'immaginario umano di ogni epoca e

civilizzazione, e che, sviluppando il simbolismo délia verticalità, fa dell'al-
bero il simbolo dei rapporti che si stabiliscono tra cielo e terra, la via dalla
quale transitano quelli che vanno dal visibile all'invisibile. Tale simbolismo
era già radicato nella tradizione giudaico-cristiana, per la quale lalbero
configura lo spazio in cui il Mistero si présenta come Rivelazione. Basti pensare
che le principali rivelazioni fatte al popolo ebraico sono awenute presso un
albero, quella ad Abramo presso la quercia di Sichern (Gn 12, 6-7) e quel-
la a Mose di fronte a un roveto (Es 3, 2)33.

5. La composizione di Serodine è tanto elaborata, che ci induce a inda-
gare ulteriormente sulla relazione tra lalbero e la Vergine. Le «nuvole-fron-
de» nella pala velano la posizione di Maria, ma forse svelano qualcosa nel
raffigurarla quasi fosse una continuazione del tronco. Tale messa in scena
suscita l'accostamento con due episodi figurativi che presentano Maria sul-
l'albero: la rappresentazione dell'albero di Jesse e quella del Roveto ardente.

Essi sono stati elaborati in seno alia tradizione cristiana che, mettendo in
relazione passi dell'Antico Testamento alla figura della Vergine, ha introdotto
lalbero nella simbologia dell'Incarnazione. Lalbero di Jesse, elaborazione
concettuale della profezia di Isaia (Is 11, 1-2), fu visto come rappresentati-
vo della genealogia di Cristo e quindi dell'umanità del Verbo incarnato.
L'episodio del Roveto ardente (Es 3, 2) fu interpretato come rivelazione fatta
a Maria: come il roveto bruciava senza essere consumato, cosi Maria avreb-
be concepito un figlio senza perdere la sua verginità34. Altra occasione in
cui lalbero partecipa alia simbologia dell'Incarnazione, si ritrova nell'oppo-
sizione Maria - Eva, dove Maria, Nuova Eva, troneggia sull'albero della
vita35.

Lalbero quale simbolo dell'Incarnazione, posto com'è nella pala di
Serodine, tramite fra il registro terrestre e celeste, ci induce a pensare che
sottolinei aggiuntivamente la ragione per cui Maria è incoronata: e cioè per
la sua adesione al disegno della Redenzione, che si attua attraverso la sua
accettazione di diventare sede dell'Incarnazione di Dio.

33. Levi D'Ancona, The Garden..., pp. 66-67.

34. B. Bro, La beauté sauvera le monde, s.L, 1990, p. 404. L'autore commenta in questo passo il famo-
so trittico del Roveto ardente di Nicolas Froment (1475-76, Aix-en-Provence, cattedrale Saint-
Sauver), tema affrontato anche dal Moretto in un affresco datato tra il 1525 e il 1530, oggi alla
Pinacoteca Tosio Martinengo di Brescia (M. Gregori etal., Pitturadel Cinquecento a Brescia, Milano
1986, p. 184.)

35. Guldan, Eva und Maria... ; l'antitesi, molto sfruttata nel Medioevo, è figurativamente ancora pré¬
sente in epoche più tarde. Pensiamo ad esempio alla Pala di Cortona di Luca Signorelli (1521,
Cortona, Museo Diocesano) vedi ill. in E. Guldan, Eva und Maria..., p. 309.



CONSERVAZIONE. RESTAURO... 79

Il tema dell'Incoronazione préfigura inoltre il premio promesso non solo
a Maria, ma a tutta Yecclesia36, che è raffigurata nel registro inferiore del dipin-
to dal gruppo di santi che circonda
il Volto santo. E questo ci riconduce
ai committenti.

I Bettehni - morti ottantenni —

passarono attraverso drammatiche
vicende famigliari. Ebbero almeno
otto figli. Li videro morire tutti gio-
vanissimi, tranne una. I tre più pic-
coli, di 8, 6 e 4 anni, morirono lo
stesso giorno, il 12 giugno 1616, a

causa di un'epidemia di vaiolo che
uccise ad Ascona, in un lasso di
tempo brevissimo, 61 bambini
sotto i 14 anni37.

I tre santi in visione, tradizional-
mente invocati contro le epidemie,
sono la prova dell'urgenza di scon-
giurare il ripetersi della tragedia, che
aveva lacerato non solo la famiglia
Bettetini, ma l'intero villaggio. II
fedele doveva sentirsi rassicurato
all'idea che quei santi continuassero
a intercedere presso la Trinità e la
Madonna affinché Dio lo préservas- —
Se da un simile flagello. 111. 8. Guido Reni, Madonna con il bambino in

La posizione e la gestualità di gloria e santi patroni di Bologna, 1630 circa,

santAntonio sono peraltro icono- Bologpa, Ptaacoteca Nazionak.

graficamente quelle del santo che
intercede per una popolazione. Il punto in cui egli è figurato è importante:
a sinistra, dove comincia la lettura del quadro. Li, in basso, c'è la sua grande

mano destra aperta verso lo spettatore e li, le sue braccia si aprono verso
il basso in un gesto implorante la misericordia divina. In un dipinto di Guido
Reni la gestualità del santo protettore di Bologna è identica a quella di
santAntonio. San Petronio mostra chiaramente per chi sta intercedendo: il
riferimento alia popolazione è segnalato dalla veduta della città, sulla quale
il santo apre le braccia (ill. 8).

36. Vedi P Verdier, Le couronnement de la Vierge. Les origines et les premiers développements d'un thème

iconographique, Monréal 1980.

37. A. Poncini, I coniugi che commissionarono la pala di Giovanni Serodine, in «Bollettino parrocchiale
di Ascona», n. 3, 1998, pp. 13-16.



80 BOLLETTINO SSL 4/2001

I Bettetini commissionarono la pala quando avevano già oltrepassato la
sessantina. Possiamo immaginare che alla fine della loro vita, provata da
tanti lutti, essi awertissero un personale coinvolgimento con il tema
dell'Incoronazione. La Vergine, supremo intercessore, verso cui i Bettetini
dimostravano particolare devozione, è già accolta dalla Trinità; l'atto raffi-
gurato préfigura il destino di gloria che è promesso anche a sant'Antonio,
santo eponimo di Antonia e a san Giovanni, eponimo del marito. La prefi-
gurazione del destino di Maria coincide perciö con la speranza cristiana che
doveva essere dei Bettetini circa il destino promesso anche a loro. La com-
plessa realtà escatologica dell'Incoronazione nella pala è resa prossima e

accessibile ai fedeli di Ascona tra cui Giovanni e Antonia Bettetini: la
Madonna appare in un luogo figurativamente famigliare - che tien conto
della particolare devozione della confraternita - a quei santi, con i quali i
committenti sono in relazione dentro le vicissitudini della loro vita.

6. Ma tutto cid corrisponde alia visione di Chiesa che un uomo di fede
dell'mizio del XVII secolo poteva avere? Uno dei santi raffigurati nella pala
fu canonizzato proprio in quell'epoca: San Carlo Borromeo, figura in stret-
to legame con Ascona, personaggio carismatico che non mancö di espri-
mere una précisa concezione della Chiesa. Ad Ascona si era recato perso-
nalmente in visita. Aveva sollecitato, per incarico di papa Gregorio XIII, la
fondazione del Collegio Papio, motivo della sua visita nel giugno del 1583
e del suo ultimo viaggio il 30 ottobre 1584, quando presiedette, già mala-
to, a cinque giorni dalla morte, alla cerimonia dell'atto notarde di fondazione

del collegio38.
L'omelia che tenne nel 1583 nella chiesa dei santi Pietro e Paolo dimostra

quanto tenesse a trasmettere ai fedeli un concetto chiaro di Chiesa, che qui
ci intéressa in relazione all'ipotesi che abbiamo avanzato sull'opera di
Serodine, e sebbene la predica la précéda di quasi cinquant'anni, non è inop-
portuno considerarla poiché Carlo Borromeo, ai vertici del pensiero contro-
riformistico, ha inciso in modo déterminante nella storia della fede del popo-
lo e le sue visite dovettero influire in qualche modo sulla vita religiosa della
comunità di Ascona39. La sua omelia fu ricordata d'altronde ancora qualche
decennio dopo in una scritta celebrativa affrescata nella parrocchiale40.

38. AA. W, Carlo Borromeo, Lugano 1984, p. 32.

39. «Gli effetti del pensiero carliano si manifestarono con un certo ritardo rispetto ai tempi della for-
mulazione, e verranno raccolti nel bagaglio di eredità toccata al più giovane cugino Federico»;
vedi M. Bona Castellotti, II paradosso di Caravaggio, Milano 1998, p. 7.

40. Le ricerche dell'archivista di Ascona Alfredo Poncini rendono attenti alia data 1637 della scritta
riportata da Gilardoni (V Gilardoni, L'Alto Verbano..., p. 116). Il testimonio, Abbondio d'Anna
(nato nel 1555 circa), che la fece porre, mon nel 1630. Quindi, o la data riflette il suo ncordo,
ma fu dipinta 7 anni dopo la sua morte, oppure è da leggere 1617 o 1627. Da notare che Giovanni
e Antonia Bettetini nel 1583 avevano rispettivamente 22 e 16 anni.



CONSERVAZIONE. RESTAURO... 81

Non ritracciamo tutti i punti del suo discorso41, brevemente perô va detto
che la concezione di Chiesa del Borromeo ne definisce innanzitutto la natura
sacramentale, di cui l'Eucaristia è il cuore, e sottolinea pertanto la consapevo-
lezza che la Chiesa stessa è il Corpo di Cristo, il luogo dell'Incarnazione continua

del «Dio e uomo Gesù»42. Nel corso della predica di Ascona tale concezione

emerge con chiarezza. San Carlo parla dell'Eucaristia in questi termini:

II Figlio di Dio si è offerto una volta sola per noi sull'Altare della Croce: una volta
morto non avrebbe più potuto morire. Bisognava scoprire un altro modo
mediante il quale sottoporre agli occhi degli uomini questo meraviglioso benefi-
cio. Tale è il sacrificio della Santissima Messa in cui noi quotidianamente offria-
mo, in memoria e in modo incruento, quel Figlio che régna in cielo glorioso e

immortale. [...] Nell'Eucaristia Santissima, nascosto, è prescrite totalmente il Dio
c uomo Gesù Cristo; dal Fianco squarciato di Lui che pendeva dalla Croce sono
fluid tutti i Sacramenti.

Confrontare queste parole di Borromeo con il quadro di Serodine, oltre
a confortare l'ipotesi sostenuta, non puö non ricordarci innanzitutto che
esso è una pala d'altare e in quanto taie deve essere valutato. Davanti alla
tela veniva alzata l'ostia durante l'Eucaristia. All'epoca il célébrante voltava
le spalle all'assemblea nel momento dell'elevazione. Ciö significa che chi
guardava vedeva l'ostia nell'asse della simmetria centrale della pala. Se

l'Eucaristia corne la definisce Borromeo è modo mediante il quale sottoporre
agli occhi degli uomini il sacrificio di Cristo présente totalmente, in quella
simmetria molto marcata, il fedele ritrova sotto gli occhi, salendo dall'ostia, il
velo del Volto santo, le chiavi di Pietro, il tronco, la Vergine sulle «nuvole-
fronde», la corona e, al culmine, lo Spirito Santo. E allora il quadro di
Serodine svolge in un modo dawero esplicito la sua funzione di pala di alta-
re maggiore, perché diventa supporto figurativo alla celebrazione liturgica,
dilatandone figurativamente i contenuti.

7. In conclusione, resta un aspetto da considerare, che compléta quan-

41. L'omelia è trascritta integralmente in AA.W, Carlo Borromeo..., pp. 115-126.

42. Vedi M. Marcocchi, L'immagine della Chiesa in Carlo Boiromeo, in San Carlo e il suo tempo: atti del

convegno internazionale nel IV centanaiio della morte, Roma 1986, vol. 1, pp. 209-236.

43. Da notare che la pala come consuetudine, fuori dalle funzioni doveva essere coperta da una tenda

per proteggerla dalla polvere. Era il caso della pala della Quercia in Santa Maria della Misericordia
(Ascona, archivio parrocchiale, Doc. Altare Madonna Quercia). Tale protezione m realtà mette-
va sotto séria minaccia il dipinto, a causa delle candele poste sull'altare davanti alla tenda. Nel
1795 il vescovo Rovelli awertiva del «pericolo di abbrucciare la preziosa tela del célébré Giovanni
Serodine, pericolo che vedutosi quasi venficato nel realmente succeduto abbruciamento delle
tende che la copre sotto il govemo degli ultimi defunti parochi». (Ticinensia V, AST, 1980, pp.
305-306). Dobbiamo perciö figurarci che, se l'immagine era coperta nella maggior parte del
tempo, l'impatto con essa durante le celebrazioni dovesse essere accentuato.



82 BOLLETTINO SSL 4/2001

to appena detto. Le compagnie e confraternité laiche, quali la confraternita
della Madonna della Quercia, erano un fenomeno in crescita all'epoca in cui
venne commissionata la nostra pala, proprio quale riflesso dell'azione bor-
romaica. San Carlo, che aveva capito l'incidenza del fattore artistico nell'o-
pera riformatrice, nelle regioni più settentrionali istitui la visita pastorale
quale strumento di controllo sul clero affinché adempisse gli ordini impo-
sti circa il decoro sacro. Essa rappresentö nel contempo uno stimolo anche

per i laici, che si mossero con contributi finanziari44.
Nella regione del Locarnese fu attuato un programma devozionale con-

troriformistico ad opera del nunzio apostolico Sarego, assistito dall'arcipre-
te di Locarno e dal canonico Andrea Serodine - fratello di Giovanni - che
culminö con le solenni cerimonie del trasporto della Madonna del Sasso.

Anche 1'ampliamento del santuario della Madonna della Fontana di Ascona,
cominciato nel 1617, sembra rientrasse in questo progetto45. E anche qui
troviamo proprio Giovanni Bettetini a finanziare l'affresco raffigurante
YAnnunciazione, eseguito sull'arco trionfale della chiesa da Bernardino
Serodine46. II committente della pala delVlncoronazione partecipa in veste di
protagonista alia cultura cattolica del momento, che si esprimeva vigorosa-
mente attraverso l'esaltazione e la glorificazione delle immagini47. Accanto
alle acheropite, anche le altre immagini sacre o miracolose vennero recuperate

in seno a varie iniziative artistiche, nel processo della nuova riassun-
zione del valore dell'immagine quale reazione alle idee della Riforma.
L'appartenenza del Bettetini ad una confraternita fondata attomo ad un'im-
magine miracolosa dovette renderlo particolarmente sensibile alia questio-
ne. L'estrazione culturale e religiosa dei committenti (culto deU'immagine
sviluppato dalla confraternita) fa cosi meglio comprendere i fattori che con-
corsero al rinnovamento dell'affresco.

44. L. Damiani Cabrini, Strategie delle immagini e devozione nei Baliaggi Svizzeri in Italia tra Cinque e

Seicento: alcuni spunti di riflessione, in «Archivio Storico Ticinese», Bellinzona 1994, n. 115,
pp. 71-72.

45. Gilardoni, L'Alto Verbano..., p. 174.

46. S. Borrani, II Ticino Sacro. Memorie religiose della Svizzera italiana, Lugano 1896, p. 213.

47. V I. Stoichita, L'instauration du tableau, Parigi 1993, pp. 81-90.


	L'incoronazione della Vergine di Giovanni Serodine

