
Zeitschrift: Bollettino della Società storica locarnese

Herausgeber: Società storica locarnese

Band: 1 (1998)

Artikel: L'arredo di chiese altomedievali : osservazioni intorno all'ornamento a
intreccio

Autor: Sennhauser, Hans Rudolph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1034006

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1034006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


STUDI E CONTRIBUTI

L'arredo di chiese altomedievali.
Osservazioni intorno all'ornamento a intreccio

Hans Rudolph Sennhauser

Nella storia dell'arte ci sono sempre stati periodi caratterizzati da un grande
entusiasmo, talora straripante, per l'ornamentazione.

Lo stile Régence con i suoi motivi a nastro (il cosiddetto Bandelwerk),
i suoi ornamenti a reticolo e le sue ghirlande fiorite, il gaio Rococo con le
sue rocailles formate da elementi semiastratti e naturalistici e la sua predi-
lezione per rami, canne palustri, ghirlande di rose e testine di putti simili a

fiori, tutto cio in colori tenui, costituiscono esempi di «arte non concreta del
più alto rango» (P.Meyer).

Il diciassettesimo secolo conosce forme di stucco pesanti, festoni di frutta
e fiori vivacemente colorati su pareti bianche e cornici in grisaglia in chiese
sia protestanti che cattoliche. A cavallo del nostro secolo il movimento Arts
and Crafts, e più tardi lo Jugendstil crearono ornamenti piani di grande
forza decorativa.

Sono per cosî dire fenomeni moderni, in ogni caso più vicini a noi, ma le

opere d'arte altomedievali, delle quali si parlera, sono in linea di massima
lavori dello stesso genere e di qualità altrettanto alta.

La storia dell'arte tradizionale, troppo legata agli ideali rinascimentali, ha
classificato l'ornamento fra le «arti ausiliarie» e, misconoscendo le grandi
opere di arte medievale (si parlava allora del Medioevo buio), ha ignorato
quasi mille anni di arte europea. L'Espressionismo del ventesimo secolo ha

poi portato ad absurdum questa orientazione unilaterale. Il fatto che il
Funzionalismo, attraverso la voce del noto architetto Adolf Loos abbia
definito l'ornamento un crimine, puo essere visto oggi corne un episodio.

L'ornamento corrisponde a un bisogno dell'uomo: esso permette un
rapporto con le cose, cosï come le buone maniéré permettono una frequen-
tazione fra le persone, e puo svilupparsi con esiti altissimi. L'ornamento è si
decorazione (Zierat), come si diceva un tempo, ma esso rende anche degna
una cosa, la distingue e ne sottolinea il rango.

Nel Medioevo l'ornamentum era più di una decorazione: con esso si



STUDI E CONTRIBUTI 9

Coira, lastre decorate a intreccio
(da JAKOB Burckhard, Mitt. Der ant. Gesellschaft in Zürich, 11, 1857).



10 BOLLETTINO DELLA SOCIETÀ STORICA LOCARNESE

intendeva infatti tutto l'arredo di una chiesa, ad esempio, e la parola aveva
oltretutto il significato di qualcosa di particolarmente magnificente, di
distinto, di elevato.

Per avere un'idea si pensi a un tatuaggio contenente un nodo a intreccio.
Esso potrebbe essere stato copiato da un manoscritto altomedievale o da una
pietra altomedievale incisa a intreccio, se il disegno fosse soltanto più
regolare. Questo perché precisione, simmetria e «costruibilità» sono segni
distintivi dell'ornamento altomedievale a nastro intrecciato, che già attra-
verso questa premessa prova la sua forza ordinatrice.

Tali nodi a intreccio, bordi a nastri intrecciati e piani intrecciati combinati
con rosette, frutta, grappoli, rami stilizzati, fiori, germogli, piante e animali,
croci, e altro ancora sono i motivi principali dell'arte del lapicida altomedievale

in area mediterranea. I loro eleganti intrecci, misteriosi e complessi,
stimolano l'osservatore a seguire con l'occhio e con il tatto le serpentine, i
nodi e gli incroci e a capire come un nastro senza inizio e senza fine sia, per
cosi dire, un percorso infinito, chiuso in sé. Durante questa perlustrazione
si scopre che la trama creduta semplice e unitaria, è composta da un sistema
di creazioni autonome indipendenti, intessute fra di loro. Le composizioni
sembrano labirinti, ma in modo sicuro, come il filo di Arianna, il nastro
intrecciato porta l'occhio e il passo attraverso gli intrecci di questo mondo
chiuso, illuminato tuttavia da segni salvifici ricorrenti: la croce, la vite, i
pavoni e le colombe che si abbeverano al cantharus. Arte astratta, certo, ma
non solo ornamento. Sempre l'uomo si è lasciato affascinare da queste
composizioni.

In Occidente l'arte altomedievale tramandataci è a prima vista caratte-
rizzata da due componenti principali: in area méridionale, mediterranea,
predominano gli ornamenti a intreccio, a nord a prevalere è lo stile zoo-
morfo, che in modo analogamente astratto smembra corpi di animali in
teste, occhi, tronchi, gambe, zampe e code, che poi affianca e intreccia. La
comprensione per questo tipo di raffigurazione, che analizza e smembra le
componenti per poi fame una nuova sintesi formale, è nel nostro secolo
grande come raramente lo era prima. Artisti corne Picasso ci hanno inse-

gnato nuovamente un vecchio modo di percezione visiva analitica.
Nell'Altomedioevo dominano intorno a tutto il Mediterraneo, nel

mondo tardoantico ormai crollato, correnti aniconiche o addirittura iconoclaste.

In Oriente, dove esiste un'antica tradizione in questo contesto,
pensiamo alla proibizione ebraica dell'immagine, le correnti sono general-
mente condizionate dalla religione, corne la negazione dell'immagine
nell'Islam o l'iconoclastia, che infuria nell'ottavo e nono secolo in tutta
l'area bizantina.

Questa arte aniconica è sempre legata a una rivalutazione dell'elemento
ornamentale, che ha le proprie radici in tendenze dell'arte tardoantica; in



STUDI E CONTRIBUTI 11

tendenze che sostituiscono raffigurazioni plastiche e atmosferiche tridimensional!

con raffigurazioni piane, grafiche, bidimensionali che coprono tutta
la superficie come un tappeto.

Questo sviluppo è ripercorribile per il momento in modo evidente sulla
base di monumenti copti, che da morbidi e plastici diventano vieppiù grafici,
fino a raggiungere un grado di stilizzazione awicinabile a quello della
silografia.

Simili manifestazioni nell'arte altomedievale in Occidente, un'arte pu-
ramente astratta, ornamentale, senza immagini, sono state spiegate un tempo
con la «primitività dei popoli migranti», che non conoscevano un'architet-
tura fissa e potevano dimostrare la loro capacità artigianale solo attraverso
piccoli oggetti, che essi stessi portavano con sé nelle loro migrazioni. È una
spiegazione antistorica, troppo semplice e sicuramente errata.

È evidente che non si puö definire primitivo il rapporto magistrale di
questi artisti con l'ornamento. La predilezione per l'astrazione, la suddivi-
sione, lo smembramento e la disposizione ornamentale in piano, di elementi
ricorrenti, dovevano riflettere un ben preciso atteggiamento di fondo e

un'intenzione che noi oggi possiamo solo constatare, e solo difficilmente
spiegare, al di là delle tendenze preparatorie constatabili all'interno dell'arte
antica.

Osservando il gran numéro di monumenti altomedievali europei, si

constatera già dopo un primo veloce orientamento, che al nord compare lo
stile zoomorfo (in Irlanda e sulle isole britanniche motivi a spirale di
tradizione celtica); al sud compare invece il nastro intrecciato e in Occidente
forme geometriche di piccolo taglio, racemi e più spesso figure umane, in
analogia a quello che si constata ad esempio nell'Oriente bizantino.

Sud, nel nostro caso, vuol dire invece Italia, Dalmazia, paesi alpini, ma
anche la valle del Reno, globalmente quindi le regioni intensamente roma-
nizzate. Con Occidente si intendono la Gallia e la Spagna.

Che i monumenti nella regione occidentale, soprattutto gallica, il cui
apparato decorativo è facilmente confrontabile con l'eredità romana, non
siano stati edificati ex nïhilo da popolazioni migranti (in questo caso
presumibilmente i Franchi) è un fatto da sempre acquisito: i modelli romani
sono evidenti. Nuove ricerche mostrano tuttavia che pure lo stile zoomorfo,
ritenuto genuinamente germanico, assimila e sviluppa ulteriormente
tendenze presenti in oggetti artigianali tardoromani, come ad esempio nelle
fibbie del paramento militare, decorate a tacche.

Lo stile del nastro a intreccio è ritenuto longobardo fino in tempi recenti.
La sua creazione fu dunque anche in questo caso attribuita a una popola-
zione migrante, dopo che Strzygowski, nel primo quarto del nostro secolo,
lo aveva dichiarato di origine slava antica, ed era stato messo in relazione con
i Croati. Cosï corne lo stile zoomorfo, esso era stato sfruttato ideologica-



12 BOLLETTINO DELLA SOCIETÀ STORICA LOCARNESE

mente durante il Terzo Reich, e inserito fra i prototipi dell'antica arte
germanica.

«Stile a intreccio longobardo» si puö leggere ancora oggi, anche se

praticamente più nessun ricercatore accetta che sia riferibile ai longobardi.
Il termine resterà per il momento in uso. Trasmetterà tuttavia un errore

storico-scientifico, ma nella ricerca non è facile lasciare dietro di sé usanze,
anche se si sa, che sono inutili e che provocano associazioni errate: la
definizione di «Stile a nastro a intreccio» basta pienamente. Il nastro a

intreccio è riscontrabile in India e in Asia Minore già intorno al 3000 avanti
Cristo. Lo si ritrova pure nell'arte greca e romana; qui in particolare in
mosaici e dipinti murali, su recipienti di ceramica e su oggetti d'argento
sbalzato. Ii motivo in sé è antichissimo, appartiene al patrimonio decorativo
standard (tradizionale) dell'arte romana. Non meraviglia tanto la sua so-
prawivenza, bensï il fatto che il nastro a intreccio diventi ornamentazione
coprente una superficie, e che sarà per molto tempo, addirittura per secoli,
la forma decorativa dominante. Perfino nelle regioni più discoste del
«mondo colto» di allora, in Irlanda e presso i Copti, fa parte delle forme
ornamentali più caratteristiche per un periodo che dura secoli.

Si puö ritenere che in Irlanda sia giunto portato dai primi missionari e

attraverso le prime relazioni culturali fra l'isola, la Roma cristiana e l'Italia,
mentre in Egitto, presso i Copti, dovrebbe essere giunto attraverso l'Impero
Romano d'Oriente.

In epoca carolingia lo si riscontra di nuovo maggiormente usato come
elemento di cornice, ma in varianti estremamente raffinate. Resta in voga fin
nel Romanico del dodicesimo/tredicesimo secolo, dove compare come
listello a nastro a intreccio o come nodo in punti particolarmente premi-
nenti, corne ad esempio nei capitelli.

Una reminiscenza tarda e molto particolare è costituita dalle colonne a

nodo, nelle quali due o quattro colonne (listelli o nastri) sono «annodate» al

centro del fusto. A questi nodi, corne già nell'Altomedioevo, è stato
attribuito un significato apotropaico. In manuali medievali del dodicesimo/
tredicesimo secolo listelli o nastri a intreccio vengono sempre ancora
presentati come modelli da copiare; i Cistercensi se ne servono volentieri per
decorare le loro vetrate, le quali, secondo le prescrizioni dell'Ordine, non
potevano presentare elementi figurativi.

Si puö giungere alla ricostruzione di elementi in base ai rapporti sim-
metrici fra i vari motivi. Non è tuttavia un «forte disordine», come lo aveva
definito un noto ricercatore italiano vent'anni or sono, ciö che queste
creazioni artistiche vogliono riprodurre. Esse sono, al contrario, attenta-
mente pensate. Sulla base di esempi tratti da miniature, nelle quali fu
possibile riconoscere le linee di supporto, si è riusciti a dimostrare come esse
venissero costruite. Il lineator, una persona pratica nel tracciare il disegno



STUDI E CONTRIBUTE 13

Müstair GR, convento. Frammento marmoreo carolingio con motivo zoomorfo ornato di
tralci (fotografia ufficio Sennhauser).



14 BOLLETTINO DELLA SOCIETÀ STORICA LOCARNESE

lineare, fissa i punti attorno ai quali vengono intrecciate le linee. Possediamo

perfino un accenno cronologico a conferma di questa interpretazione. II
monaco sangallese Ekkehard IV, scrive nell'undicesimo secolo, nel quarto
capitolo del Casus Sancti Galli, che è la sua storia del convento di San Gallo,
che l'insegnante del convento Ekkehard II occupava gli allievi lenti nell'ap-
prendimento a disegnare nastri a intreccio secondo punti prestabiliti («ad
litterarum studia tardiores ad lineandum occupaverat»).

Nasce l'impressione che nello scriptorium di San Gallo, ma presumibil-
mente anche nella fabbrica stessa, ci sia stata grande necessità di aiuti in
grado di eseguire, secondo sistemi definiti dai mastri di disegno o dai
caposcalpellini del cantiere, le pietre a nastri intrecciati e in grande quantità.

Bisogna aggiungere che anche in Oriente, in area bizantina, dove pure,
dopo Parte tardoantica dell'Impero Romano d'Oriente, aumentano vieppiù
le tendenze artistiche di tipo decorativo, l'ornamento acquisisce importanza.

Le opere della prima arte islamica del periodo degli Omayyadi influi-
scono poi a loro volta, attraverso le loro ricche decorazioni in stucco,
sull'arte occidentale. È pure da aggiungere che le varie aree decorative in
Occidente si influenzano vicendevolmente. Un esempio è offerto dal
reliquiario di Warnebertus di Beromünster, nel quale si trovano combinati
uno stile floreale anticheggiante a intaglio con una tecnica di nastro a
intreccio influenzata dallo stile zoomorfo. Analogamente le magnifiche
pagine del Book ofKeils mostrano da un lato gli ornamenti a spirale celtici,
dall'altro figure umane smembrate, derivate dallo stile zoomorfo, con
membra riempite in parte da ornati a intreccio.

Un'ulteriore premessa per la comprensione delle opere altomedievali
scolpite non va poi dimenticata: l'intreccio è una costante del loro arredo.

Le chiese paleocristiane erano sale senza sostegni, oppure basiliche con
sequenze di colonne. I pilastri erano l'eccezione. Le colonne sostenevano
architravi o erano collegate da archi. Nelle prime chiese esiste solo un'unica
abside; dal sesto secolo in poi esse diventano tre e più, in relazione
all'impianto di altari laterali e all'incremento della venerazione di reliquie.
Lungo la conca dell'abside correvano i sedili dei sacerdoti; nell'abside stessa
o davanti ad essa si trovava l'altare. Nella navata centrale, nell'asse della
chiesa, si trovava uno spazio chiuso per i cantori, denominato schola

cantorum, proprio perché ospitava il gruppo dei cantori o, più propria-
mente, la scuola nella quale venivano formati i cantori. Negli elementi che
delimitavano questo spazio erano inseriti uno o due amboni, detti in latino
lectrina, cioè leggii. Dove esistevano due amboni (il termine dériva dal greco
anabain salgo), questi presentavano spesso misure e fattura differenti. Dal
più grande veniva letto e predicato il Vangelo, il più piccolo serviva alla
lettura del Graduale e dell'Epistola. In chiesa non c'erano banchi. I laici
stavano in piedi nella navata e attorno alla schola cantorum, il clero si



STUDI E CONTRIBUTI 15

muoveva davanti o all'interno dell'abside. È interessante la disposizione dei
cantori all'interno della schola: esistevano due cori, che perö non erano
disposti a fronte come i monaci oggi negli stalli delle chiese conventuali;
erano disposti in file, una dietro l'altra, come è uso nei cori ancora oggi: i
giovani davanti, i più vecchi dietro: tenori e bassi. Tuttavia non si cantava a

più voci, ma erano melodie corali che risalivano all'epoca paleocristiana. II
canto corale subi una riforma già con papa Gregorio Magno nel sesto secolo:
da qui il termine «canto gregoriano».

I cantori stavano dunque disposti in file: questa disposizione venne
assunta dai monaci e rimase in vigore durante tutto il primo millennio. Per

questa ragione anche sulla pianta del convento di San Gallo, risalente all'età
di Carlo Magno, i banchi nel coro dei monaci risultano disegnati in file con
la definizione latina di scamna, gli scanni. La pianta di San Gallo conserva
anche altri elementi paleocristiani, come le transenne intorno agli altari,
intorno al coro dei monaci davanti all'abside occidentale, i due leggii che

sono definiti con il termine di analogia e l'ambone chiuso per la lettura del
Vangelo. Questa disposizione dell'arredo chiesastico contrassegna il pe-
riodo al quale risalgono le pietre con decorazione a intreccio. Dato perö che
in epoche posteriori si rinunciö ai leggii in favore del pulpito, le transenne
furono sostituite dapareti divisorie e gli stalli dei sacerdoti furono sostituiti
da sedie mobili; l'ordine usato nel primo millennio si mantenne solo in casi

isolati, ma anche lï è quasi sempre il risultato di un restauro o di una dotta
ricostruzione. A parte i capitelli e le basi delle colonne nelle navate, erano
proprio le transenne le parti decorate con sculture.

Le transenne erano composte, come lo si puö ancora vedere a Ravenna o
ad Aquileia, da un parapetto con pilastrini e lastre poste su una soglia in
pietra. I pilastri sostenevano colonne, sui capitelli poggiava un architrave. I
passaggi erano coperti da archi a tutto sesto o a timpano. Soglie, pilastri,
lastre, eccetera, tutti questi elementi erano adatti per essere decorati in
rilievo. Nastri fasciano i capitelli, strutturano i lunghi architravi, incorni-
ciano i piani delle lastre. Il nastro a intreccio offre infatti due possibilità: puö
essere nastro o divenire motivo riempitivo di superfici piane. Visto da più
lontano, non lo si percepisce più quale nastro a intreccio. Deve dunque
essere usato in modo da essere leggibile al massimo da pochi metri di
distanza. Quale elemento coprente è quindi adatto per superfici grandi come
un tappeto, non per grandi formati o pareti lunghe e alte. Viene usato a
effetto per elementi sottili, orizzontali e verticali, cosï come per superfici di
grandezza media. Sono proprio superfici di questo genere che si offrono per
essere decorate nelle prime chiese.

Le chiese paleocristiane erano, nel caso ideale, dipinte o decorate a

mosaico. Conosciamo anche sufficienti esempi di epoca carolingia, come il
San Salvatore di Brescia, Castelseprio, Müstair o Santullano presso Oviedo



16 BOLLETTINO DELLA SOCIETÀ STORICA LOCARNESE

in Spagna. Anche se per i secoli dal sesto all'ottavo non si è conservato nulla
di paragonabile, non penso sia temerario ritenere che la tradizione dell'epoca
paleocristiana continuasse ad esistere fino all'epoca carolingia e che accanto
alia ricca ornamentazione, della quale qui si parla, sulle pareti delle chiese

comparissero anche rappresentazioni figurate. Solo che noi, almeno per ora,
non possiamo immaginarci nulla del carattere di questi dipinti. Ma cio potrà
cambiare. Del resto, quarant'anni or sono, ai tempi dei miei studi, certe cose
delle quali parlo oggi erano praticamente sconosciute. Teniamo quindi conto
di pareti dipinte, di pavimenti in lastre di pietra, di superfici ricoperte con
malta e persino di mosaici. Da queste componenti, gli elementi plastici
risaltavano in modo netto. Erano evidentemente limitati (a parte quelli delle
colonne della navata) al sanctuarium e al coro e all'arredo liturgico, come era
già il caso in edifici sacri paleocristiani. Se mancavano dipinti murali,
emergevano gli elementi liturgici primari presenti e ciö pub avere favorito
la progressiva gerarchizzazione dello spazio della chiesa.

Le singole lastre fra i pilastrini possono essere alte da settanta centimetri
a un metro, e larghe oltre i due metri. Di regola sono legate a incastro ai

pilastri. Analogamente agli altri pezzi con decorazione a intreccio, se ne
distinguono tre periodi. Nel primo stile compaiono contemporaneamente
elementi naturalistici e stilizzati. Motivi anticheggianti sono affiancati a

semplici nastri tortili; animali abbastanza reali o molto astratti occupano
molto spazio nelle opere più antiche. E il taglio del rilievo pub essere
diseguale: steli rotondi e foglie che ne escono in modo organico, si trovano
accanto a motivi dalla superficie piana.

In un periodo più tardo gli elementi anticheggianti scompaiono visibil-
mente; progredisce la stilizzazione e comincia a prevalere l'intreccio. Esso

copre sempre più intere superfici al posto degli inserti che prima riempivano
gli spazi, come rosette, grappoli, vegetali a trifoglio eccetera. Permangono
pero le grandi croci, spesso decorate da intrecci, poste sotto elementi
porticati.

I rilievi della terza fase infine si distinguono da quelli precedenti per la
loro accurata composizione. I motivi riempitivi sono quasi del tutto scom-
parsi, il rilievo si distacca nettamente dal fondo, fondo e superficie formano
netti piani paralleli. Gli elementi costruttivi più sottili (pilastri, imposte e

capitelli) mostrano fin dagli inizi una predilezione per i motivi a intreccio;
ma a Metz, ad esempio, si sviluppano racemi da un piccolo vaso.

Negli altari i baldacchini, detti anche cibori, sono in prevalenza a quattro
lati, nei battisteri sono poligonali, preferibilmente ottagonali. Possono
essere coperti da un tetto piano ligneo o lasciati aperti. Archi e timpani
presentano coronamenti a gattoni (che sono elementi a spirale sovrapposti);
gli architravi sono invece decorati da fregi a conchiglie, a rosette e mezze
palmette. La parte frontale degli altari présenta spesso un'apertura, una



STUDI E CONTRIBUTI 17

Schänis SG, già chiesa conventuale.
Frammenti del pluteo carolingio (Kunstdenkmäler der Schweiz, Ct. San Gallo, vol. V).



18 BOLLETTINO DELLA SOCIETÀ STORICA LOCARNESE

finestrella attraverso la quale si poteva essere più vicini alle reliquie deposte
sul pavimento sotto l'altare. Ogni tanto l'apertura è accompagnata da

pilastrini terminanti in una conchiglia. In taluni casi sono disposti simme-
tricamente, accanto alle arcature, degli agnelli, simbolo degli apostoli,
oppure dei fedeli che adorano la croce o, ancora, dei delfini, i quali già in
epoca pagana erano esseri particolarmente vicini aile divinità.

Gli amboni possono presentare due scale contrapposte, se sono disposti
a sinistra e a destra délia schola cantorum. Più fréquente è l'ambone singolo,
posto a occidente davanti alia schola. In questo caso esso possiede un
parapetto a semicerchio formante quasi uno scudo. Questo parapetto pub
essere interamente rivestito di motivi ad intreccio o presentare, entro una
cornice a intreccio, una grande croce disposta sopra delle piante o sopra i
fiori del paradiso.

I nodi dei nastri intrecciati sulle croci formano qui degli «occhi», dei
medaglioni, come compaiono già in raffigurazioni copte di croci. Ricor-
diamo la crux gemmata di Gerusalemme, ornata di pietre preziose che
evidenziano la croce quale segno del trionfo sulla morte.

Varianti dei nastri a intreccio sono costituiti da vari tipi di racemi, in cui
elementi vegetali e geometrici sono abbinati, come ad esempio nei girali a

vortice, dove motivi geometrici e a intreccio si fondono, presentando ricchi
disegni grafici di tipo simbolico.

Si parla poi di intreccio a fondo di cesta, ma il termine non rende molto
più che un'associazione superficiale, difficilmente interpretabile. (In realtà
qui si intende la mandorla, corne spesso awiene quando si parla di motivi a
cerchio. Si tratta di un caso ambiguo come quello del motivo circolare
definito a volte come mandorla).

La losanga - che pub voler significare i quattro continenti del mondo -
all'interno délia mandorla è un simbolo medievale délia Maestà, che con i
quattro motivi vegetali cruciformi e la rosetta-gemma al centro, indica
Cristo, il Signore délia terra, vincitore sulla croce. Il girale ai piedi délia lastra
è simbolo dello splendore sfarzoso del paradiso.

Con il cambiamento dell'arredo chiesastico a partire dal Medioevo
centrale, questi inserti altomedievali furono allontanati. Talvolta i preziosi
pezzi venivano rotti e usati corne pietre da costruzione, per esempio a
Mùstair al tempo delle nuove costruzioni gotiche. Talvolta pezzi
particolarmente rappresentativi venivano murati nelle pareti délia chiesa corne
«pezzi da parata», per esempio a San Pietro am Bichel, in Carinzia, oppure
venivano usati per rivestire il supporto délia mensa dell'altare come nella
cattedrale di Coira.

La maggior parte dei pezzi oggi esposti in musei e chiese si sono
mantenuti solo grazie al loro riutilizzo dalla parte non lavorata, che Ii ha



STUDI E CONTRIBUTI 19

destinati a gradini, lastre d'altare o, perché ben squadrati e tagliati, a pietre
angolari in edifici di epoca posteriore.

Dalla seconda guerra mondiale in poi, in occasione di numerosi scavi in
edifici sacri, è ricomparsa una grande quantità di pietre lavorate a intreccio.
La ricerca ha pure iniziato, una ventina di anni or sono, a raccoglierne in
modo sistematico i resti con risultati promettenti; dato l'ordine simmetrico
dei motivi decorativi e la ricostruzione dei loro rapporti, i pezzi si lasciano
infatti facilmente ricomporre e completare.

Effettivamente, nelle conoscenze dell'arredo chiesastico altomedievale,
abbiamo fatto un bel passo in avanti. Contemporaneamente perö abbiamo
anche constatato che le pietre lavorate a intreccio sono da considerare nel
loro complesso facenti parte dell'arredo delle prime chiese. Il confronto fra
Disentis e Miistair ci ha illuminati: la pietra viene usata laddove è facilmente
reperibile. Questo vale per Miistair; le cave délia località limitrofa di Lasa,
nell'Alto Adige, hanno fornito fin dal sesto secolo, ad esempio, il bellissimo
materiale per alcune lastre tombali vescovili a Coira. In mancanza di marmo,
si usava stucco, che si poteva fare ovunque. Questo è stato il caso di Disentis,
dove l'arredo decorativo non è eseguito in marmo o in un'altra pietra. Lo
stucco offriva altresi la possibilità di essere applicato al muro su un'armatura
di paglia o di rami intrecciati. Da qui la pratica, vista nel San Salvatore a
Brescia ma anche a Disentis, di arricchire lo stile della lavorazione a intreccio
degli arredi con motivi e pratiche stilistiche di altra origine, ad esempio
provenienti dall'oriente degli Omayyadi dell'ottavo secolo. Dei validi esem-
pi di decorazioni a stucco e pittura troviamo a Cividale e a Brescia, a dimo-
strazione della ricchezza di questa variata e poliedrica arte altomedievale.

Per quanto riguarda la scultura a nastro intrecciato, la Svizzera sembra
diventare una specie di centro alpino di opere: basti citare i tre amboni di St.

Maurice, Baulmes e Romainmôtier, le magnifiche e ben conservate transenne
e pilastrini di Schanis o i frammenti marmorei di Miistair, incredibilmente
accresciuti di numéro negli ultimi anni.

I cosiddetti «secoli bui» fra l'età tardoantica e il Medioevo centrale sono
stati studiati con particolare intensità negli ultimi decenni. Da piccoli e

minuscoli resti si costruisce cosî a poco a poco un quadro globale, che è in
grado - anche se molto resta per ora ipotetico - di trasmetterci una visione
di unità e molteplicità dell'arte dei secoli che stanno all'inizio dell'Europa di
oggi. Il buio che sovrasta l'arte dei secoli altomedievali comincia a dissiparsi
e lo studio delle pietre lavorate a intreccio promette di dare un suo
contributo al processo di chiarificazione1.

1 Si veda la sintesi più aggiornata con ricchi riferimenti bibliografici in Reallexikon zur
Deutschen Kunstgeschichte, vol. IX, 103, München 1995, col. 851-980.


	L'arredo di chiese altomedievali : osservazioni intorno all'ornamento a intreccio

