
Zeitschrift: Bulletin de la SHAG : revue annuelle de la Société d'histoire et
d'archéologie de Genève

Herausgeber: Société d'histoire et d'archéologie de Genève

Band: 41 (2011)

Artikel: S'affranchir de Jean Calvin? : La construction identitaire de la Genève
laïque (1860-1907)

Autor: Scholl, Sarah

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002750

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


S'affranchir de Jean Calvin?
La construction identitaire
de la Genève laïque (1860-1907)

Sarah Scholl

[Sarah Scholl, «S'affranchir de Jean Calvin? La construction

identitaire de la Genève laïque (1860-1907)», Bulletin de la Société

d'histoire et d'archéologie de Genève, 41, 2011, pp. 80-91.]

En i860, le recensement de la population révèle aux
Genevois qu'ils sont désormais un canton suisse à

majorité catholique. Depuis l'adjonction de territoires

catholiques en 1814-1816, la Révolution radicale de

1846 et la destruction des murailles qui protégeaient
la ville, les Vieux Genevois voient disparaître par pans
entiers la Genève protestante de leurs «pères»L Les

protestants se trouvent devant la nécessité d'organiser

à la fois la rupture et la continuité entre la Genève

historique - « cité de Calvin » ou « Rome protestante » -
et la Genève réelle de la fin du XIXe siècle : mixte
religieusement, libérale et démocratique. Cette

reconfiguration conduit, en un siècle, les Genevois à passer
du statut de république mono-confessionnelle - il faut

être protestant pour avoir le droit de cité à Genève

jusqu'à l'annexion napoléonienne -, à celui de canton

laïc, lorsque la suppression du budget des cultes

est votée en 1907 par une petite majorité des votants2.

Cette transformation radicale s'élabore par tentatives

diverses et opposées, successives ou simultanées,
générant entre autres le conflit du Kulturkampf3. Face

à ces mutations sociales et politiques, les protestants,
qui restent en grande partie les maîtres politiques et

intellectuels de Genève4, n'ont qu'une alternative:
abandonner purement et simplement l'idéal d'une

«ville-Eglise», selon la formule de Georges Goyau en

19195, ou maintenir cette représentation nationale en

la transformant profondément. Leur choix influence

1 En i860 il y a à Genève 82876 habitants dont 40069 protestants,

42099 catholiques, 377 israélites et 331 «autres»

(Paul Bairoch et Jean-Paul Bovée, Annuaire statistique
rétrospectifde Genève, Genève, Université de Genève,

Département d'histoire économique, 1986, p. 28). La majorité
des citoyens reste protestante jusqu'au XXe siècle. En 1909,

Auguste Gampert parle de 80000 catholiques, dont 27669

suisses, et de 67000 protestants, dont 61340 suisses (Le rôle

de l'Eglise nationale protestante de Genève dans l'assimilation
des étrangers. Rapport présenté à l'Assemblée des membres

du Consistoire, des Conseils de paroisses et de la Compagnie des

pasteurs le 7 novembre 1909, Bureau du Consistoire, Genève,

1909, p. 10).

2 Votée par le parlement le 15 juin 1907, la loi passe devant

le peuple le 29 juin 1907, après une très courte campagne.
Elle est acceptée par 7653 oui contre 6823 non. Ces 830 voix
d'écart mettent fin au régime des Eglises nationales et, par
là même, closent le Kulturkampfgenevois (Michel

Grandjean et Sarah Scholl, L'Etat sans confession.

La laïcité à Genève (1907) et dans les contextes suisse etfrançais,
Genève, 2010; Bernard Lescaze, «La séparation de l'Eglise
et de l'Etat à Genève en 1907» dans BSHPF (Patrick
Ha r 1 s m e n dy, éd., Les protestants et la séparation des Eglises

et de l'Etat), 2005, pp. 719-732).

3 Sarah Scholl, En quête d'une modernité chrétienne.

La création de l'Eglise catholique-chrétienne de Genève

(1870-1907) dans son contexte politique et culturel, thèse

présentée à la Faculté autonome de théologie protestante
de l'Université de Genève et à l'Ecole des hautes études

en sciences sociales, Paris, 2012; Bernard Lescaze,
«Quelques réflexions sur le Kulturkampf à propos de

l'argumentaire politique», dans Revue du Vieux-Genève, 1994,

PP. 67-75.

4 Voir par exemple Olivier Perroux, Tradition, vocation

et progrès: les élites bourgeoises de Genève (1814-1914), Genève,

2006.

5 Georges Goyau, Une ville-Eglise, Genève 1535-1907, Paris,

1919.



S'affranchir de Jean Calvin? Sarah Scholl 81

durablement la construction d'une identité cantonale

genevoise même s'ils ne sont plus les seuls acteurs

en jeu 6. Alors que l'économie ainsi que les questions
sociales s'affichent comme prépondérantes au tournant

du XXe siècle, la destinée culturelle et identitaire

de la cité devenue canton reste liée à l'histoire
de l'Eglise issue de la Réforme calvinienne. Ce n'est

qu'au travers d'une réélaboration du rôle et de la
nature de cette institution, accompagnée d'une série de

réécritures de son histoire, que, dans les faits et les

esprits, a pu voir le jour une nouvelle Genève -
«internationale» -, théâtre de la Société des Nations et du

Bureau international du travail (1919).

Il s'agit donc d'analyser d'une part quels sont les

enjeux politiques, sociétaux et ecclésiologiques de

cette redéfinition du statut du protestantisme dans

les années 1860-1907. Et, d'autre part, de mesurer son

impact dans les usages qui sont faits du passé 7, autrement

dit dans l'invention d'une ou de plusieurs
traditions nationales concurrentes 8, aptes à servir un
projet de société. Avec, en toile de fond, la question:
Calvin peut-il être le père spirituel d'un canton mixte
confessionnellement? 9

Religion, politique et société:
un protestantisme divisé

La question de l'identité et de l'héritage genevois
se pose à un moment où les protestants sont
éminemment divisés à la fois politiquement et théologi-

quement. Cette division participe, au même titre que

l'intégration des catholiques dans le canton, au

processus de transformation du paysage religieux genevois

10. Tout à la fois causes et conséquences des

différents séismes politiques de la fin du XVIIIe siècle et

du début du XIXe siècle11, ces désaccords doctrinaux
et idéologiques interviennent dans un contexte qui
va très vite laisser s'épanouir la liberté de conscience

et d'expression, offrant d'amples débats très bien
documentés.

Le Réveil, d'abord, a scindé durablement la
communauté protestante: à partir de 1817, plusieurs
communautés indépendantes, dites Eglises libres,
voient le jour à Genève. Leurs membres rompent avec

le christianisme d'Etat et promeuvent un retour à la

tradition réformée et aux Ecritures en même temps
qu'un renouveau de la vie spirituelle12. La Révolution
radicale de 1846, ensuite, a opposé progressistes et

conservateurs au sein de la communauté protestante

dans une lutte virulente et durable qui déborde

constamment du seul terrain politique pour devenir
aussi culturelle et religieuse.

Dans le courant des années i860, l'Eglise nationale

protestante de Genève abrite deux courants en

conflit ouvert. D'un côté les évangéliques, appelés
souvent orthodoxes, dont les membres les plus éminents

sont proches du parti conservateur, ils se veulent à la

6 Plusieurs catholiques-chrétiens, dont Alexandre Gavard,

sont pleinement intégrés parmi les têtes pensantes du
radicalisme (Sarah Scholl, En quête d'une modernité

chrétienne..., op.cit., pp.459-468). Les catholiques romains

participent aussi au remodelage du paysage politique (David

Hiler et Geneviève Perret Bari, Le parti démocrate-

chrétien à Genève, Genève, PDC, 1992, pp.48-51).
7 Pour l'expression, voir Sébastien Farré et Yan Schubert,

«Cultes du passé: ritualisation et usages politiques»,
dans Carnets de bord en sciences humaines, 12, (2006), pp. 3-5.

8 Sur le concept, Eric Hobsbawm et Terence Ranger (éd.),

The Invention ofTradition, Cambridge, 1983.

9 Ces usages du passé renvoient à toute l'activité historiogra-
phique de cette période. Le cas genevois témoigne des

préoccupations religieuses et politiques qui influent sur la

production de l'histoire de la Réforme, et bien entendu s'en

nourrissent en retour. Voir par exemple l'Histoire de

la réformation en Europe au temps de Calvin (1863-1878)

de J.-H. Merle d'Aubigné, La théocratie à Genève au temps
de Calvin, d'Eugène Choisy (1897), ou encore L'histoire
de l'Université de Genève de Charles Borgeaud (1900-1958).

Sur la question: Simone Bernard-Griffiths, et al., Images

de la Réforme au XIXe siècle, Actes du colloque de Clermont-

Ferrand (9-10 novembre 1990), Paris, 1992.

10 Pour un portrait incluant la libre-pensée: Sarah Scholl,-
«L'Eglise sans le croire. Reconfiguration des pratiques et
des institutions au XIXe siècle: le cas genevois», dans Pierre

Gisel et Serge Margel (éd.), Le croire au cœur des sociétés

et des cultures. Différences et déplacement, Turnhout, 2012,

pp. 127-139.

11 Eric Gol ay, Quand le peuple devint roi : mouvement populaire,
politique et révolution à Genève de 1789 à 1794, Genève, 2001;
Maria-Cristina Pitassi, De l'orthodoxie aux Lumières,
Genève 1670-1737, Genève, 1992.

12 Gabriel Mützenberg, A l'écoute du Réveil. De Calvin à

l'Alliance évangélique, St-Légier, 1989.



BSHAG 2011, no 41 Articles 82

fois les garants de la foi calviniste à travers le maintien

des confessions de foi et de l'autorité de la Bible

et les promoteurs d'un renouveau de la spiritualité
inspiré en partie du piétisme13. De l'autre côté, les

libéraux promeuvent une foi et une pratique basée sur
la raison, prônant un christianisme du progrès,
harmonisé aux dernières découvertes scientifiques14. Ils

s'allient volontiers, en politique, avec les radicaux. Les

mêmes divisions ont alors cours au sein de toutes les

Eglises protestantes européennes1S.

Ces deux courants sont portés par des pasteurs
et des laïcs charismatiques très engagés dans l'espace

public. Toutefois, la présence constante des débats

religieux parmi les élites dirigeantes de la cité et dans

les médias n'implique que rarement de fortes
mobilisations populaires. Durant la période, l'élection du

Consistoire, que se disputent libéraux et orthodoxes,

ne déplace au mieux qu'une petite moitié des

électeurs protestants16. Le différend théologique a

néanmoins un fort impact sur l'organisation sociale et sur
la place des institutions religieuses dans le canton17.

En fait, le modèle de relations entre Eglises et Etat
pensé par les libéraux en théologie et les radicaux en

politique se renforce durant toute la seconde moitié

du XIXe siècle. Il se durcit dès les années 1870 et

s'étend au catholicisme à partir de 1873. Plus

concrètement, le courant libéral du protestantisme genevois

obtient la majorité au Consistoire aux élections
partielles de l'automne 1872, il domine dès lors les

instances dirigeantes de l'Eglise nationale protestante.
Dans le même temps, les radicaux conservent
globalement une majorité au sein des législatif et exécutif
cantonaux. Cette congruence permet l'application
d'un programme commun, très abouti bien que
toujours débattu, pour les Eglises genevoises.

L'idée générale est de défendre à la fois la laïcité
de l'Etat et un système d'Eglise nationale. Les Eglises

perdent leurs anciennes prérogatives telles que l'état

civil, la gestion des cimetières et surtout l'éducation

par l'instauration progressive d'une école publique
laïque, obligatoire et gratuite18. Parallèlement, la
volonté de maintenir deux Eglises (protestante et catholique)

financées par l'Etat domine, bien qu'une frange

des radicaux - athée et libre-penseuse - tente à

plusieurs reprises d'imposer la séparation de l'Eglise et

de l'Etat.
Ces Eglises financées par l'Etat sont pensées

par les radicaux comme incarnant et diffusant les

valeurs adoptées démocratiquement par la nation.
Elles doivent ainsi répondre aux exigences de la

modernité en termes de respect des consciences
individuelles et de suffrage universel. Le Grand Conseil

et le Consistoire font donc en sorte que l'Eglise
protestante adopte comme constitutif les principes de

tolérance et repousse aussi loin que possible ses

13 Sur la vie du protestantisme à Genève et le dynamisme du

mouvement évangélique à cette période, Luc Weibel, Croire
à Genève. La Salle de la Réformation (XIXe siècle-XXe siècle),

Genève, 2006.

14 Sur les luttes théologiques à Genève au XIXe siècle: Frédéric

Amsler, «La dissolution de l'unanimisme protestant genevois

au XIXe siècle. Une tectonique des mémoires», dans

Bulletin du CPE, 4, (2007), pp.3-32; Catherine Bischoff,
Le mouvement des idées au sein de la Compagnie des pasteurs
de l'Eglise nationale protestante de Genève (1849-1880),

diplôme d'études supérieures en histoire du christianisme,
Faculté autonome de théologie protestante, Université
de Genève, 1998; Olivier Fatio, «La Compagnie des pasteurs
au XIXe siècle», dans 1541-1591,450 ans de la Compagnie
des pasteurs, Genève, 1992, p.39-48; Henri Heyer, L'Eglise
de Genève. Esquisse historique de son organisation, 1535-1909,

Genève, 1909.

15 Pour une analyse des débats dans le canton de Neuchâtel,

avec lequel Genève a de nombreuses similitudes: Perret,
Noëlle-Laetitia, Croyant et citoyen dans un Etat moderne:

la douloureuse négociation du statut des églises issues

de la Réforme à Neuchâtel: 1848-1943, Neuchâtel, 2006.

16 Le nombre d'électeurs (bulletins valables) pour
le Consistoire protestant passe de 3103 en 1871 à 1940

en 1903, c'est-à-dire d'une participation de 44% des électeurs

inscrits à 18%, avec des variations: 3509 (sur 9963 électeurs

inscrits) en 1883; 2254 en 1899 (sur 11064), chiffres dans

les différentes années du Recueil authentique des lois du

gouvernement de la République et canton de Genève.

17 Voir notre analyse détaillée dans Sarah Scholl, Menace de

divorce ou promesse de libération La loi de séparation
de l'Eglise et de l'Etat à Genève en 1880, Mémoire de licence

dactylographié en histoire du christianisme, Faculté

autonome de théologie protestante, Université de Genève,

2004.
18 Sur les transformations fondamentales de l'école pendant

cette période, Rita Hofstetter, Les lumières de la

démocratie. Histoire de l'école primaire publique à Genève

au XIXe siècle, Berne, 1998.



S'affranchir de Jean Calvin? Sarah Scholl 83

frontières doctrinales. L'idée est d'inclure toutes les

personnes nées de famille protestante, quelles que
soient leurs convictions. La loi sur le culte protestant
de 1874 interdit à l'Eglise d'imposer à ses pasteurs une

confession de foi ou une liturgie. Elle garantit ainsi
la liberté complète de prédication. Elle supprime par
ailleurs la consécration des pasteurs et le contrôle du

Consistoire sur la formation des pasteurs19.

Dans le même mouvement et sur le même
modèle, les radicaux (protestants et catholiques) avaient

favorisé le développement d'un catholicisme libéral,

démocratique et national. La loi de 1873 institue
notamment l'élection des curés par les citoyens catholiques

et une direction d'Eglise de type synodal. Elle

est votée dans la foulée de l'expulsion de Mgr Gaspard

Mermillod du territoire suisse 20. Ce dernier exerce
alors les fonctions d'évêque de Genève contre l'avis du

Conseil d'Etat et des autorités fédérales 21. Considérée

comme un service public, l'Eglise catholique est sommée

d'être accessibles à toutes et tous au même titre

que son homologue protestante. Elle est considérée

par les radicaux comme un lieu essentiel de la
transmission des principes fondamentaux adoptés par la

collectivité et qui doit donc être contrôlé par le pouvoir.

Ce modèle est violemment récusé par les catholiques

romains, qui refusent par exemple de céder

leurs églises aux forces de l'ordre. Mgr Mermillod
et les prêtres genevois affirment une hiérarchie des

loyautés, qui lie le salut post-mortem à l'obéissance
à Dieu et au pape. Ils rejettent donc les lois de 1873

et se constituent en Eglise indépendante. L'Eglise

catholique nationale, dite aussi Eglise catholique-
chrétienne, est alors constituée par les catholiques
libéraux mais elle ne réunit qu'une minorité des

catholiques genevois22.

A partir de 1880, lors de la première votation populaire
sur la suppression du budget des cultes, initiée par des

libres-penseurs, le modèle des Eglises nationales est

aussi combattu publiquement par un nombre
grandissant de protestants. Ceux-ci, partisans du courant
orthodoxe-évangélique du protestantisme, prennent
acte du pluralisme religieux genevois en promouvant
une plus grande autonomie de l'Eglise par rapport à

l'Etat, sur le modèle des Eglises libres. Pour eux, on
ne naît pas chrétien, on le devient. Contrairement à

la nation, une Eglise réunit des personnes ayant
décidé de confesser une même croyance. Chaque fidèle

doit donc avoir fait acte d'adhésion à la communauté.

Telle est par exemple la définition du philosophe
Ernest Naville:

[L'Eglise] est, par nature, une société libre, qui
résulte de l'adhésion de ses membres à une
foi commune. Si l'on excepte le cas d'une
population supposée unanime dans sa croyance,
cette adhésion sépare un nombre déterminé

d'individus du corps social dont ils font partie,
et les constitue en association distincte 23.

En 1880, le pasteur Frank Coulin affirme qu'il faut

ouvrir les yeux à l'évidence et admettre que « la nation

genevoise et l'Eglise protestante sont désormais deux

choses»24. Il affirme par ailleurs que l'Eglise doit
désormais se «replacer sur son vrai terrain», celui des

19 La loi est votée par 4370 voix contre 3553. Le processus légis¬

latif est décrit par Olivier Labarthe, «La révision de la loi
constitutionnelle sur le culte protestant et le statut des

pasteurs (1874-1884)», dans BSHAG, 16 (1979), pp. 403-419.
Sur les conséquences en matière liturgique, Christian

Grosse, «Liturgia reformata semper reformanda. La dissolution

de la tradition liturgique calviniste au XIXe siècle»,

dans BSHAG, 40 (2010), pp. 67-75, en particulier pp. 72-73.

20 La loi sur le culte catholique de 1873 a été votée par les

Genevois à une écrasante majorité (le mot d'ordre catholique
romain était l'abstention): 9081 oui contre 151 non (sur

16099 inscrits), on peut compter environ 1500 abstentions

catholiques romaines (Sarah Scholl, En quête d'une modernité

chrétienne..., op.cit., pp. 182-183).

21 Peter Stadler, Der Kulturkampf in der Schweiz. Eidgenossen¬

schaft und katholische Kirche im europäischen Umkreis

1848-1888. Erweitere und durchgesehene Neuauflgage, Zurich,
1996(2), pp.260-277.

22 Sarah Scholl, «Etatique et hérétique : la création d'une Eglise

catholique nationale dans la Rome protestante (Genève,

1873-1892)», dans Histoire@Politique. Politique, culture,
société. Revue électronique du Centre d'histoire de Science Po,

18, (2012), www.histoire-politique.fr, 15 p.

23 Ernest Naville, «Questions contemporaines. Les Eglises

d'Etat», tiré à part de la Revue chrétienne, 1875, pp. 265-280,

citation p. 266.

24 Frank Coulin, La séparation de l'Eglise et de l'Etat à Genève.

Seconde conférence prononcée dans la salle de la Réformation
le iffjuin 1880, Genève, 1880, p. 4.



BSHAG 2011, no 41 Articles 84

convictions spirituelles. Pour lui, comme pour ses

collègues, l'évangélisation des esprits et la moralité
de la nation ne dépendent pas des liens entre Eglise
et Etat mais de l'engagement des chrétiens dans la

cité et de l'intensité de leur foi25. Le religieux est ainsi

autonomisé d'un pouvoir étatique qui n'est plus
unanimement protestant. Il prend son indépendance par
rapport à des institutions qui ne sont plus de fait au

service de la cause réformée.

Dans ce cadre, pour les orthodoxes-évangéliques,
la liberté doctrinale est une valeur que l'Etat et non

l'Eglise doit assurer en son sein. Le pasteur évangé-

lique Frank Coulin le dit de manière lapidaire en 1879 :

« Il y a deux énormités qui se valent, l'une c'est de

prétendre imposer une croyance à la nation, l'autre c'est

de prétendre interdire à l'Eglise d'en professer une» 26.

Chacun de ces modèles - séparation Eglise-Etat ou
libéralisme interne à l'Eglise - est une tentative de

mettre l'Eglise protestante en adéquation avec son
époque et avec la nouvelle réalité sociale genevoise. Il
s'agit aussi pour ces deux courants de lutter contre les

avancées du matérialisme, voire de l'athéisme. Ces

débats qui peuvent paraître de prime abord techniques,
théologiques et ecclésiologiques, préparent non
seulement la séparation définitive des Eglises protestante

et catholique d'avec l'Etat, en juin 1907, mais

participent aussi à une redéfinition de l'identité
genevoise. De fait, les deux modèles sont en rupture avec

l'Eglise des pères, qui était à la fois l'Eglise de tout le

peuple et celle d'une confession de foi, mais les

protagonistes des deux camps se conçoivent en continuité
avec cette origine que constitue la Réforme. Sans être

omniprésente, l'histoire fait toujours partie de

l'argumentation, le passé est appelé à légitimer les choix du

présent mais aussi à assurer par un récit identitaire la

pérennité et l'homogénéité de la communauté.

Une Eglise, une école

et une forteresse

«Notre petite nationalité a été constituée par la
Réforme. » Le professeur Joseph Hornung énonce avec

cette phrase, en 1880, une évidence pour ces lec¬

teurs 21. Cette idée est pour ainsi dire unanimement

partagée au XIXe siècle : la Réforme a donné à la ville
non seulement un « rôle historique» prestigieux, mais

aussi tout un patrimoine intellectuel, moral, social et

même matériel. Cette conviction est à la fois un héritage

et une construction du XIXe siècle.

Les premières traces d'un «mythe de Genève»

remontent au XVIe siècle. Alain Dufour le décrit comme

l'image d'une Genève «modèle du calvinisme» 2S. Il
prend pour témoin de cette nouvelle configuration le

fait que le mot «Genève» est déjà à ce moment-là utilisé

comme synonyme d'une idée théologique, comme
dans l'expression « hérésie de Genève ». Ce type de

formulation se retrouve sous la plume aussi bien des

défenseurs de la Réforme que de ses détracteurs,
lesquels produisent un « anti-mythe » et décrivent Genève

comme le lieu de toutes les abominations. Aux XVIe
et XVIIe siècles, Genève est indubitablement la capitale

de la Réforme francophone, une «autorité morale

reconnue» dans le monde protestant. Mais, peu
à peu, Genève perd à la fois le rôle et l'image de cité

phare - de gardienne de l'orthodoxie - du monde
réformé29. L'abandon d'un calvinisme strict au début
du siècle des Lumières ainsi que la prise de libertés

théologiques - telles qu'on les retrouve à gros traits
dans l'article «Genève» de L'Encyclopédie30 - ne font

pas l'unanimité parmi les protestants francophones 31.

Quoi qu'il en soit, l'identité de Genève est amenée à se

25 «A l'Eglise de faire de bons citoyens, de bons magistrats,
des hommes utiles et dévoués, car c'est le propre de la

religion chrétienne, en faisant des bourgeois du ciel de faire
les meilleurs bourgeois de la terre», écrit Frank Coulin,
La séparation de l'Eglise et de l'Etat à Genève. Conférence
prononcée le 16 mai 1879 dans la salle de la Réformation à Genève,

Genève, 1879, p. 10.

26 Ibid., p. 16.

27 Joseph Hornung, La suppression du budget des cultes.

Pourquoifaut-il voter non?, Genève, 1880, p. 3.

28 Alain Dufour, «Le mythe de Genève au temps de Calvin»,
dans Revue suisse d'histoire, 9, (1959), pp.489-518. Les

règlements internes de la cité et éventuellement les mœurs

supposées de ses habitants sont aussi pris en exemple.
29 Maria-Cristina Pitassi, op.cit., pp.77-78.
30 Voir par exemple l'édition de François Walter, Une Suisse

heureuse: articles de l'Encyclopédie, (Diderot et D'Alembert),
Genève, Zoé, 1994.

31 Frédéric Amsler, « La dissolution de l'unanimisme

protestant genevois au XIXe siècle... », op. cit., p. 10-12.



S'affranchir de Jean Calvin? Sarah Scholl 85

redéfinir. Un glissement s'opère alors dans l'image que
la République donne d'elle-même: de représentante
d'un calvinisme strict elle devient la capitale d'une

théologie éclairée, puis se pense comme un bastion
de liberté, théologique et politique.

Le mythe de Genève se maintient en se transformant.

Au XIXe siècle, les Genevois cherchent à définir

leur ville comme un «poste avancé» des Lumières

et un bastion de la liberté. Ils conçoivent Genève

comme la République éclairée par excellence. Cette

définition se renforce au cours du siècle en même

temps que s'élabore, dans le conflit idéologique, une
nouvelle vulgate de la modernité. L'instruction, qui,
selon eux, va naturellement de pair avec la Réforme

est la clé du succès de la cité protestante et la raison
de son opulence et de son développement matériel.

Il est essentiel pour les protagonistes protestants
de tous bords d'affirmer l'idée que, avec la Réforme,
Genève est devenue « la Rome de l'intelligence» 32, « la

capitale d'une grande opinion » 33. Dans leur perspective,

Genève a bénéficié du génie de Calvin pour devenir

«une des capitales de l'Esprit et de la Liberté » 34.

C'est donc la Réforme qui, selon les protestants
du XIXe siècle, a d'une part permis l'ouverture de

Genève sur les sciences et la modernité et d'autre

part assuré à travers les siècles l'indépendance
politique de leur petite cité. Cette interprétation trouve
sa pleine vigueur avec le jubilé de 1835 3S. Au sein des

élites d'origine protestante, seule une partie des

révolutionnaires des années 1840 s'oppose à cette vision
de l'histoire et avance l'idée que Genève est définie

avant tout par l'idéal démocratique, dont les racines

remontent bien avant la Réforme. James Fazy parle

par exemple du peuple genevois comme « arbitre
souverain de sa destinée» depuis deux mille ans 36.

Mais pour la majorité des protestants, intellectuels,

pasteurs et pamphlétaires, Genève ne serait
jamais restée maître de sa destinée sans être passée à la

foi nouvelle. Restée soumise au Vatican, Genève
aurait été entraînée dans «la déchéance intellectuelle»,

pour reprendre une expression du professeur d'histoire

des religions Ernest Stroehlin en 1907. Il lie d'ailleurs

cette éventuelle décadence à la perte de

l'indépendance nationale:

Si nous nous étions rendus coupables de la

même pusillanimité [que les cités savoisiennes

qui nous entourent], nous serions vraisemblablement

aujourd'hui le siège d'une préfecture

française, tandis que nous nous écrions,

avec une légitime fierté: «Post tenebras lux» 37.

Dans ce cadre, Calvin est considéré non seulement

comme un réformateur mais aussi comme l'un
des pères fondateurs d'une cité-état. Son oeuvre, pour
reprendre une formule du professeur de droit et

historien Charles Borgeaud en 1900, c'est d'avoir fait de

Genève «tout ensemble, une église, une école et une
forteresse» 3S.

Cette position implique un anticatholicisme de

fond, qui peut à l'occasion devenir très virulent. La

nomination de Mgr Gaspard Mermillod est ainsi perçue

comme une attaque contre l'historique souveraineté

nationale/cantonale. Ce qui explique l'ampleur
de l'adhésion aux mesures du Kulturkampf et la
violence de la répression étatique envers les catholiques
romains. Mais cette cohésion autour d'un héritage

protestant à sauvegarder ne dure pas même une
décennie. Les modalités d'une résistance à la prétendue

«reconquête» de Genève par le Vatican ne font
rapidement plus l'unanimité car, comme nous l'avons vu,
elles impliquent une intervention directe et musclée

32 Jean-Henri Merle d'Aubigné, Jean Calvin, un desfonda¬

teurs des libertés modernes : discours prononcé à Genève

pour l'inauguration de la Salle de la Réformation, le 26

septembre 1867, Paris, 1868, p. 31, qui cite une expression utilisée

par ie général Garibaldi.
33 John Cougnard, « La couronne de Genève » (23 août 1885),

dans Sermons parJ. Cougnard, professeur de théologie

à l'Université de Genève, Genève-Paris, 1886, p. 260 et suiv.

34 Ibid., p.269.
35 Irène Herrmann, Genève entre République et Canton: les

vicissitudes d'une intégration nationale (1814-1846), Québec,

2003, p. 369.

36 Cité par Pierre-Alain Friedli, «L'Union protestante gene¬

voise (1842-1847): une organisation de combat contre
l'envahissement des catholiques», BSHAG, 17 (1982), p.341. Voir
aussi Irène Herrmann, Genève entre République et Canton,

op.cit., pp.381-382.

37 Ernest Stroehlin, Une voix contre la suppression du budget

des cultes, Genève, 1907, p. 5.

38 Charles Borgeaud, Histoire de l'Université de Genève.

L'académie de Calvin 1559-1798, Genève, 1900, p. 83, cité aussi

par Luc Weibel, Le monument, Genève, 1994, p.47.



BSHAG 2011, no 41 Articles 86

de l'Etat au sein des institutions ecciésiales. De par
l'adhésion commune à un «mythe de Genève», fondé

sur l'histoire des trois derniers siècles, les désaccords

entre protestants portent nécessairement aussi sur
les contours et le contenu de l'héritage. La question
des rapports Eglise-Etat devient ainsi le lieu d'un
conflit des interprétations.

Calvin sans le calvinisme

Pour les libéraux, l'histoire montre que seule l'union
de l'Eglise et de l'Etat est à même d'assurer le maintien

de l'identité genevoise. Ensemble, les deux

institutions peuvent constituer un rempart effectif et

symbolique contre le catholicisme romain ou ultra-
montain. Le pasteur John Cougnard affirme lors des

célébrations du 350e anniversaire de la Réformation,
en 1885, que l'identité de Genève n'est sauvegardée

- de tout temps - que par « la puissance contagieuse de

l'esprit protestant, de l'influence des idées, de

l'instruction populaire, de la vie républicaine, de la liberté

coulant à pleins bords dans notre petit pays » 39. Pour

Joseph Hornung, l'Eglise et l'Etat sont « la même âme

collective sous deux formes différentes»;

L'Eglise a eu chez nous les mêmes destinées

que la nation et l'Etat. En 1602, nos ancêtres

défendaient à la fois, contre les soldats de

l'Europe catholique, leur cité et leur Eglise40.

Les libéraux genevois se présentent donc comme
les gardiens d'une formule ancestrale lorsqu'ils
promeuvent le système d'Eglise nationale. Mais, dans le

même temps, ils doivent défendre la complète
transformation des structures internes de l'Eglise protestante,

c'est-à-dire les profonds remaniements
théologiques décrits précédemment. Il s'agit bel et bien
de tourner le dos une fois de plus à l'héritage calvi-
nien et calviniste.

Pour installer cette Eglise sans dogme, les

libéraux cherchent à montrer que le protestantisme porte
intrinsèquement en lui la complète liberté de l'individu

par rapport à tout article de foi. Les libéraux
opèrent donc une reconstruction des origines pour
montrer que la liberté est au cœur du dispositif des

Réformateurs. Dans cette perspective, d'ailleurs lar¬

gement partagée par l'intelligentsia libérale
européenne, la Réforme a donné un rôle central à la liberté

en préconisant l'examen individuel des Ecritures 41.

Fonder sa foi sur la Bible seule et en permettre la

lecture à chacun, c'est, pour les hommes du XIXe siècle,

l'élément décisif d'un retournement historique du

système religieux. Les individus sont dès lors considérés

comme des êtres adultes et leur libre détermination

en matière de croyances est admise42. John

Cougnard résume cette perspective, dans son
discours de 1885:

Nous devons à la Réforme notre Eglise nationale,

qui a été une des gloires de notre patrie,
la gardienne de ses mœurs et le porte-drapeau
de sa nationalité. Pénétrée de l'esprit de la

Réforme, qui ne se contente pas d'une foi implicite

et stupide, mais qui exige du Chrétien

une croyance personnelle, réfléchie et vivante,

notre Eglise a compris, la première, que sans

la sincérité il n'y a pas de religion et que sans la

liberté il n'y a pas de sincérité43.

Les tenants de ce discours admettent toutefois

que la Réforme n'a pas immédiatement appliqué
l'ensemble de ce programme. La mémoire de l'exécution
de Michel Servet est alors, comme l'a montré Valentine

Zuber, au centre des constructions de la tolérance

religieuse. Un monument lui sera dédié en 1903 44. Pour

expliquer ces différents aspects du passé, les libéraux

39 John Cougnard, «La couronne de Genève», op.cit., p.266.

40 Joseph Hornung, La suppression du budget des cultes,

op.cit., p.3.
41 Lire par exemple Paul Viallaneix, «Michelet, Quinet

et la légende protestante», dans André Encrevé et Michel

Richard (éd.), Actes du colloque Les protestants dans

les débuts de la troisième République. 1871-1885, supplément
au BSHPF, Paris, 1979, pp.79-89. Voir aussi: Valentine

Zuber, «La commémoration du quatrième centenaire de

la naissance de Jean Calvin en 1909 ou la tentative de

réhabilitation d'un illustre français», dans François Clavairoly
(éd.), Jean Calvin, de la Réforme à la modernité, Paris, 2010,

PP. 63-79.

42 John Cougnard, «Le libre examen», dans Conférences sur
les principes de lafoi réformée, Prêchées à Genève en mars et

avril 1853 par MM. Bungener, Tournier, Cougnard, Oltramare,
Viollier et Jaquet, Genève, 1853(2), p. 137.

43 John Cougnard, «La couronne de Genève», op.cit., p.257.

44 Le monument «expiatoire» à Michel Servet érigé à Champel
est conçu et financé par des membres des deux camps



S'affranchir de Jean Calvin? Sarah Scholl 87

utilisent l'idée assez commune que les Réformateurs

étaient fils de leur temps et victimes de leur siècle 45.

En 1831, le pasteur et professeur Jean-Jacques Caton

Chenevière disait déjà:

Croit-on que si Luther ou Calvin vivaient
de nos jours, ils ne profiteraient aucunement
des progrès des sciences, et qu'ils se montreraient

de tout point tels qu'on les vit en 1530? [...]

Ils ont trouvé le système que je combats [celui
de la Trinité], enregistré au nombre des dogmes

de l'Eglise romaine; ils l'ont conservé, et peut-
être n'ont-ils pas sondé les dogmes qu'ils
retenaient aussi profondément que ceux qu'ils

ont cru devoir abandonner46.

A ce titre, l'abandon définitif en 1725 de la
Formula consensus 47 est considéré comme une étape
décisive et logique du développement propre au

protestantisme, et tout spécialement au protestantisme
genevois. Elle est pensée comme le résultat naturel
d'un mouvement de retour à l'Evangile et de libération

de ladite tutelle cléricale. Dans cette perspective,
la Réforme est à la fois un potentiel et un processus,
comme si tout était contenu dans les premières élabo-

rations du XVIe et n'attendait que la durée des siècles

pour se déployer.
Rousseau est lui aussi considéré comme un

produit-étape de cet esprit protestant genevois, tant par sa

religion naturelle que par sa religion civile 48. En 1879,

le professeur Amédée Roget, lorsqu'il fait le bilan
des célébrations dédiées l'année précédente à Jean-

Jacques Rousseau, n'hésite pas à prendre position sur
la généalogie des pères de la nation. Pour lui, le

mouvement de transformation lié à Calvin a «atteint son

terme » car les conceptions du Réformateur sont dépassées.

Celles de Rousseau par contre, bien que souvent

erronées, continuent à mobiliser ses contemporains:
Partout, la loi librement discutée et acceptée

tend à remplacer les règlements imposés d'en

haut au nom d'une autorité qu'on subissait, sans

en rechercher les titres. L'humanité, affranchie

d'un corps de dogmes obligatoires et des lois

qu'on en prétendait déduire, reconnaît les

services que lui ont rendus les législateurs religieux

qui l'ont disciplinée, mais ne saurait plus

s'identifier avec leur pensée ou
les adopter pour guides49.

Amédée Roget est un fervent défenseur d'un
«esprit protestant» genevois fondé sur la liberté de

conscience. C'est lui qui, en i860, osait ce raccourci:
«Genève et liberté sont synonymes» so. L'esprit de la

Réforme est ici défini comme l'exigence pour chacun

- conscience individuelle libre - d'une croyance
personnelle et réfléchie. Le christianisme libéral est

ainsi considéré comme 1'«achèvement» pour ainsi dire

naturel de l'œuvre de la Réforme puisqu'il permet à

chaque fidèle une complète liberté d'interprétation
de l'Ecriture, de laquelle découle une totale liberté
doctrinale et l'élimination des règles de foi imposées

du dehors 51. Ce qui est désormais appelé la liberté
d'examen est de plus considérée comme la « mère de

théologiques (Valentine Zuber, Les conflits de la tolérance.

Michel Servet entre mémoire et histoire, Paris, 2004,

PP. 23-144).

45 Valentine Zuber, «Servetus vs. Calvin: A battle of monuments

during the secularization of the French Third Republic»,

dans Johan de Niet, Herman Paul, Bart Wallet
(ed.), Sober, Strict, and Scriptural: Collective Memories

ofJohn Calvin, 1800-2000, Leyden-Boston, 2009, pp. 167-194;

«Pour en finir avec Michel Servet. Les protestants du début

du XXe siècle entre mémoire et histoire», dans BSHPF,

141 (1995), pp. 97-112.

46 Cité par Bernard Reymond, Le protestantisme et Calvin : que

faire d'un aïeul si encombrant Genève, 2008, p. 89.

47 Voir Maria-Cristina Pitassi, op.cit., pp.51-55.

48 « [Notre Eglise] a imprégné l'esprit genevois de ce sentiment
chrétien que Rousseau emporta dans son exil, et qui fit
de lui, malgré ses fautes, le défenseur de la divinité, de la loi
morale et de l'immortalité, au sein d'une société frivole et

cyniquement impie» (John Cougnard, «La couronne
de Genève» [23 août 1885], 1886, p.258). Pour le jugement
du libéral Joseph Hornung sur la religion civile de Rousseau,

voir «Les idées politiques de Rousseau», dans Jean-Jacques

Rousseau jugé par les Genevois d'aujourd'hui, Genève, 1879,

pp. 168-170. Sur la mémoire de Rousseau par les Genevois:

François Jacob, La cité interdite. Jean-Jacques Rousseau

à Genève, Genève, 2009, sur le rapport à Rousseau dans les

années qui nous intéressent ici, pp.35-53.

49 Amédée Roget, Etrennes genevoises. Hommes et choses du

temps passé, 3e série, Genève, 1879, p. 3.

50 Amédée Roget, Genève et la Savoie. Un mot aux anciens

Genevois, Genève, i860, p. 3.

51 « Pour John Cougnard, la conception libérale du christianisme

est l'achèvement de la Réforme: les barrières dogmatiques

et les édifices théologiques, élevés de main d'homme,

et qui masquaient l'Evangile authentique, sont désormais



BSHAG 2011, no 41 Articles 88

toutes les vraies libertés», c'est-à-dire - infine - la mère

de l'Etat démocratique et des sciences modernes. Le

« libre-examen » devient un élément central du mythe

protestant libéralS2.

Cette mise en place mémorielle renforce
l'argumentaire justifiant l'existence d'une religion nationale

en modernité. La tutelle de l'Etat démocratique
est censée garantir une libre pratique religieuse au

sein des Eglises, ainsi protégée des obscurantismes

catholiques et protestants.

Poursuivre la rupture

De leur côté, les séparatistes protestants, qui
s'inspirent des théories d'Alexandre Vinet53, prônent
l'indépendance des Eglises par rapport à l'Etat et se

trouvent donc dans l'obligation de justifier devant
leurs coreligionnaires une rupture massive avec la

tradition cantonale. Ce sont d'ailleurs eux, dans les

discours de 1880 et de 1907, qui ont le plus massivement

recours au passé. Partant du principe que les protagonistes

de la Réforme n'ont pas eu peur de la rupture, ils

affirment qu'il faut avoir maintenant le même courage :

L'héritage de nos pères, ce n'est pas le budget
des cultes et un certain régime d'union de

l'Eglise avec l'Etat, justifiable en des temps où

la qualité de citoyen et celle de membre de

l'Eglise pouvaient sembler une seule et même

chose. Ce qu'ils nous ont laissé, c'est l'Eglise,

une Eglise chrétienne, vivante par sa foi et par
ses oeuvres, une Eglise qu'il s'agit pour nous

d'adapter à notre usage, dans les circonstances

du présent, comme ils l'adaptèrent jadis au

leur, dans des circonstances du passé S4.

Les pasteurs et laïcs orthodoxes-évangéliques
engagés dans le mouvement séparatiste à partir de

1880, tel Frank Coulin, construisent leur argumentation

sur l'idée que le césaropapisme et la théocratie

sont de regrettables accidents de l'histoire55. Si les

Réformateurs ont conservé de telles structures, c'est

parce qu'alors rien d'autre n'était envisageable (là

aussi, ils sont fils de leur temps). Mais la «vraie
nature» du christianisme est dans la constitution de

communautés indépendantes des affaires et des pou¬

voirs politiques. Les évangéliques retiennent donc des

pères de la Réforme, et de Calvin en particulier, non

un dispositifmêlant religion et nation, protestantisme
et patriotisme - et produisant donc selon leurs dires de

terribles intolérances - mais une « Eglise franchement

assise, non pas sur le sable mouvant de l'indifférence
doctrinale, mais sur le rocher qui est Christ » 56 Seule

la séparation permettra à l'Eglise de redevenir
véritablement Eglise, au sens où l'entendaient les pères,

c'est-à-dire un lieu de croyances et de doctrines
communes. Calvin est ici considéré comme celui qui, parmi

les premiers, a mis en place la «distinction entre
l'ordre spirituel et l'ordre temporel». Un principe que
le pasteur et professeur évangélique Merle d'Aubigné
déclare être «si nécessaire à la vraie liberté» 57.

renversés; la religion des formes et des formules compliquées,

qui est en même temps la religion de l'autorité et

de l'abdication des consciences, doit faire place à la religion

qui est esprit et vie, qui est tout intime, morale et spirituelle,
qui est libre et libératrice» (J. Gaillard, John Cougnard.

Professeur de théologie à l'Université de Genève, 1821-1896.

Notice biographique, Genève, 1898, p. 56).

52 Sur la conceptualisation du libre examen, Joseph Lecler,
«Protestantisme et <libre examen>. Les étapes et le vocabulaire

de controverse», dans Recherches de science religieuse,

57 (1969), pp. 321-374.

53 Bernard Reymond, «Le problème théologico-juridique des

relations entre les Eglises et l'Etat en perspective protestante
et francophone», dans Adrian Loretan (éd.), Rapports
Eglises et Etat en mutation, la situation en Suisse romande,

Fribourg, 1997, pp. 61-71.

54 Frank Coulin, La séparation de l'Eglise et de l'Etat à Genève,

1880, p. 3.

55 Adolphe Gampert, La séparation de l'Eglise et de l'Etat.
Examen des objections, Genève, 1880, p. 6.

56 Tout le paragraphe qui précède mérite l'attention : « La reli¬

gion de nos pères! Vous parlez de la religion de nos pères!

Ah Il est sûr que si par là vous entendez leur unité à la fois

nationale et religieuse, il faut y renoncer. Nos pères ne

toléraient pas la présence de catholiques dans leurs murs. Ils

emprisonneraient, ils brûleraient peut-être quelques-uns de

ceux qui nous gouvernent, et très certainement quelques-uns
de ceux qui enseignent dans notre université. Voilà un passé

que je ne regrette pas, moi, je l'avoue. Voilà un point sur

lequel je bénis Dieu de m'avoir fait naître au XIXe siècle plutôt

que dans le XVIe ou le XVIIe siècle [...]. Mais il y a une
chose que je regrette dans la religion de nos pères: c'est leur
foi personnelle et vivante» (Frank Coulin, La séparation
de l'Eglise et de l'Etat à Genève, 1879, p. 21).

57 «Et à la théorie, [Calvin] joignait la pratique; il combattait

énergiquement le puissant Etat de Berne, qui prétendait



S'affranchir de Jean Calvin? Sarah Schöll 89

Les partisans de la séparation affirment donc que
la séparation est «le couronnement, trop longtemps

ajourné de notre glorieuse et bienheureuse
Réformation» 5S. En 1907, les pasteurs séparatistes tiennent
à préciser dans leur manifeste:

[...] nous ne renions point le glorieux passé

de notre Eglise de Genève ; mais nous croyons

que la gloire de ce passé est due à la protection
de Dieu et à l'obéissance de nos pères, bien

plus qu'au concours financier de l'Etat.
Nous allons plus loin encore. Nous n'hésitons

pas à affirmer que la Séparation permettra
à notre Eglise, non seulement de poursuivre
l'œuvre commencée, mais encore de réaliser

de nouveaux progrès et de développer une activité

plus étendue 59.

Il est néanmoins évident pour les tenants de cette

option que la Réforme n'offre pas un modèle ecclésio-

logique satisfaisant. C'est donc l'Eglise des premiers
siècles - période considérée comme «la plus pure» -
qui vient légitimer la création d'une Eglise indépendante

des pouvoirs publics 60. Ainsi, la laïcité de l'Etat
trouve en quelque sorte sa source dans les origines
du christianisme. Ce modèle antique, avec le souvenir

des persécutions, permet en outre d'appréhender
la mixité confessionnelle et l'hostilité anti-religieuse

propre à la fin du XIXe siècle.

S'il prend acte de la fin de l'unité religieuse
genevoise, ce modèle de laïcité n'admet en aucun cas une
déchristianisation de la société. L'idée d'évoluer dans

une «société chrétienne», qu'il faut défendre fermement

contre la montée de l'athéisme et du socialisme

matérialiste, voire contre le catholicisme romain,
perdure dans ces mêmes milieux bien au-delà de la

séparation des Eglises et de l'Etat61.

«L'esprit du protestantisme»

Dans les deux camps idéologiques, l'avenir est conçu
avec l'idée d'un progrès, c'est-à-dire par l'avènement

d'un état nouveau pour l'Eglise protestante et le canton

de Genève. Mais tous les acteurs sont soucieux
de se rattacher à une tradition, qu'ils n'hésitent pas à

(ré) inventer en partie pour l'occasion. Pour défendre

sa posture théologico-politique, l'intelligentsia protestante

met en avant ce qu'elle considère comme «l'esprit

du protestantisme». Chaque parti se revendique

comme fidèle à ce que les pères auraient voulu voir
conservé par delà les siècles. Résultat: le recours à

l'histoire permet de justifier des déplacements
considérables, d'un côté quant à la théologie, de l'autre en

ce qui concerne la place de l'Eglise dans la société.

L'Eglise nationale protestante genevoise qui résulte

de la séparation de 1907 est une libre composition à

partir des deux tendances évoquées. Financièrement

indépendante de l'Etat, elle continue à se revendiquer
très fortement multitudiniste et conserve son appellation

d'Eglise nationale jusqu'à la fin du XXe siècle 62.

La laïcité genevoise quant à elle, si elle est très

stricte au point de vue institutionnel63, n'est pas une
laïcité de combat mais de pacification 64. Le vote de

la suppression du budget des cultes est acquis grâce

aux voix des protestants séparatistes et des libres-

penseurs mais surtout par l'engagement séparatiste,

maintenir la confusion des deux domaines, et gouverner
despotiquement l'Eglise. Il allait même jusqu'à s'écrier, dans

sa douleur: <Que vaut-il mieux? se soumettre à Rome ou
à Berne?*» (Jean-Henri Merle d'Aubigné, Jean Calvin, un
desfondateurs des libertés modernes, Paris, 1868, pp. 26-27).

58 Frank Coulin, La séparation de l'Eglise et de l'Etat à Genève,

1879, p. 4.
59 Aux membres de l'Eglise nationale protestante de Genève,

manifeste des pasteurs séparatistes, Genève, 21 juin 1907, p.2.
60 Frank Coulin, La séparation de l'Eglise et de l'Etat à Genève,

1879, p. 6.

61 Voir par exemple la brochure du pasteur Auguste Gampert,
Le rôle de l'Eglise nationale protestante de Genève dans

l'assimilation des étrangers. Rapport présenté à l'Assemblée

des membres du Consistoire, des Conseils de paroisses et

de la Compagnie des pasteurs le 7 novembre 1909, Bureau

du Consistoire, Genève, 1909, pp. 12-25.

62 Michel Grandjean, « La portée des arguments de 1907. Coup
d'œil dans le rétroviseur de l'Eglise nationale protestante de

Genève», dans L'Etat sans confession, op. cit., pp. 87-102.

63 Thierry Tanquerel, «Le cadre juridique: les institutions
religieuses telles qu'elles résultent de la loi de 1907», dans

L'Etat sans confession, op. cit., Genève, 2010, pp.71-86.

64 Contrairement à la laïcité française, même si cette dernière est

elle aussi le fruit d'un compromis historique (Valentine

Zuber, «La laïcité en France et à Genève: histoire comparée
de deux mondes de laïcisation républicaine», dans Brigitte
Basedevant-Gaudemet et François Jankowiak, Le droit
ecclésiastique en Europe et à ses marges (XVIIIe-XXe siècle),

Leuven, Paris, 2009, pp. 167-194).



BSHAG 2011, no 41 Articles 90

au nom de l'équité, des catholiques romains dont

l'Eglise est indépendante de l'Etat depuis le début
du Kulturkampf. En tant que telle, cette laïcité n'est

pas une forme ou une tentative de déchristianisation

de la société mais la prise en compte du pluralisme

comme nécessitant la neutralité théologique et

confessionnelle de l'Etat. Il faut noter tout de même

que le taux de participation au vote de juin 1907 est

faible (58% des citoyens), marquant un certain
détachement de la population protestante envers l'avenir
de son Eglise. Une forme de sécularisation a donc fait

son œuvre dans le canton au cours du XIXe siècle.

Dans ce contexte, les deux visions de la ville-Eglise
qu'a été Genève, aussi contradictoires qu'elles aient pu
être dans le champ du débat séparatiste, s'alimentent
l'une l'autre pour fournir les bases d'une identité
nationale pour le XXe siècle. Dans l'imaginaire cantonal

des années 1910, Genève est tout à la fois laïque et

protestante. Mais il s'agit alors d'un protestantisme
sécularisé. Celui-là même qui se déploie, entre 1909

et 1917 sur le Monument des Réformateurs 6S. Ce

dernier privilégie le point de vue historique, dans le but
d'être un instrument pédagogique auprès d'un public
non averti, notamment catholique66. En mettant
largement en scène des politiciens et chefs de guerre des

nations réformées, le Mur présente un protestantisme
héroïque, aux sources de la souveraineté des peuples

et de la démocratie. Dès 1905, son concepteur, le

professeur Charles Borgeaud, estimait ainsi qu'un tel
monument pouvait être érigé

dans la cité moderne, qui n'est plus, nous ne

l'oublions pas, la république huguenote de jadis,

sans blesser personne, sans heurter aucune

conviction religieuse. Ce serait une page d'histoire

universelle, écrite en gros caractères de

façon à être lue de tous 67.

Borgeaud était un fervent défenseur de l'origine
réformée des droits de l'homme 6S.

La laïcité se trouve alors intégrée à l'héritage
réformé. Les protestants genevois estiment pouvoir
assimiler les catholiques, les émigrés, à cet «esprit»,
fondement de l'«âme nationale» et de son «idéal moral

» 69. Les protestants parlent volontiers d'un « spiri¬

tualisme» genevois 70. Ce montage idéologique servira

la coexistence religieuse dans le canton, permettant,
malgré des antipathies tenaces, la pacification des

conflits confessionnels au XXe siècle. Mais il sera

utilisé aussi par les « rénovateurs réactionnaires » des

années 1910-1920 dans leur reconfiguration identitaire

et mythologique de la Suisse 71. L'écrivain Robert

de Traz, qui, avec le catholique Gonzague de Reynold,

appartient à la nouvelle droite helvétique à la vieille
de la Grande Guerre, s'inspirera de ce protestantisme

laïcisé, à caractère humaniste, pour son Esprit
de Genève72 de 1929. La nouvelle identité genevoise

65 Luc Weibel, Le monument, Genève, 1994.

66 Valentine Zuber, « Les jubilés de Calvin en 1909 à Genève

et à Paris», communication pour Giovanni Calvino nel quinto
centenario délia nascita. Interpretazioni plurali tra dissenso

evangelico e critica cattolica, Florence, 2009, pp. 10-11,

à paraître.
67 Charles Borgeaud, 4e centenaire de Calvin : Circulaire confi¬

dentielle du 17juin 1905. Rapport présenté à la réunion du

24 juin 1905 à l'Athénée, au nom du comitéprovisoire d'études,

[Genève], 1905, cité par Anthony Ardiri, Les enjeux du
souvenir: Calvin et lesjubilés de Genève en 1909, mémoire de

master, Faculté des Lettres, Université de Genève, 2011, p. 66.

68 Valentine Zuber, « L'origine protestante des droits de

l'homme : la controverse entre Georg Jellinek et Emile

Boutmy et ses résonances dans le protestantisme réformé

au début du XXe siècle», dans Philip Benedict, Hugues

Daussy et Pierre-Olivier Léchot, Histoire, mémoire et

identités en mutation : les huguenots en France et en diaspora,
XVIe-XXIe siècles, Genève, à paraître.

69 Anthony Ardiri, Les enjeux du souvenir : Calvin et les jubilés
de Genève en 1909, 2011, pp. 43-44.

70 Auguste Gampert, Le rôle de l'Eglise nationale protestante
de Genève dans l'assimilation des étrangers, op. cit., p. 15.

71 Hans Ulrich Jost, Les avant-gardes réactionnaires. La

naissance de la nouvelle droite en Suisse 1890-1914, Lausanne,

1992, p. 12 ; Urs Altermatt, « Conservatism in Switzerland.
A Study in Antimodernism », Journal ofContemporary
History, 14/4 (A Century of Conservatism, Part 2), (1979),

pp.581-610. Pour une réflexion d'ensemble: Irène

Herrmann, Les cicatrices du passé: essai sur la gestion des

conflits en Suisse (1798-1918), Bern, 2006, pp. 140-156.

72 Maryvonne Maître Stepczynski, «L'esprit de Genève»,

de Robert de Traz: retour aux origines du mythe de la Genève

internationale, Genève, 2002; Alfred Dufour, «Mythe
de Genève et esprit de Genève», dans Genève et la Suisse

dans la pensée politique, Aix-en-Provence, 2007, pp.559-570;

«L'esprit de Genève selon Robert de Traz: une mystique, une

technique et un humanisme moderne» dans L'histoire du

droit entre philosophie et histoire des idées, Bruxelles, Zurich,
Bâle et Genève, 2003, pp. 633-642.



S'affranchir de Jean Calvin? Sarah Scholl 91

qu'il décrit - cité internationale des droits humains,
ville de paix - continue ainsi les élaborations de la fin
du XIXe siècle. Genève est peut être devenue un canton

laïc à majorité catholique, mais il n'est pas
sérieusement question d'abandonner Calvin comme père
de la nation, même s'il faut pour cela mythifier et
séculariser une partie de l'héritage.


	S'affranchir de Jean Calvin? : La construction identitaire de la Genève laïque (1860-1907)

