Zeitschrift: Bulletin de la SHAG : revue annuelle de la Société d'histoire et
d'archéologie de Genéve

Herausgeber: Société d'histoire et d'archéologie de Geneve

Band: 26-27 (1996-1997)

Artikel: "Colonies" de Geneve? : Les premiéres années de vie commune des
eglises réformées du royaume de France (ca 1559 - ca 1571)

Autor: Roussel, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1002492

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1002492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ARTICLE

«Colonies» de Geneve ?
Les premieres années
de vie commune des
églises réformées du

royaume de France
(ca 1559 — ca 1571)"

par Bernard Roussel

Le 22 janvier 1561, peu apres le déces du roi Francois 11,
, ] ~ ! ~ p - .
Théodore de Beze demandait a Ambroise Blaurer de prier pour
I'éclise de Geneve, d'une part, et pour « d’autres églises, ses colonies,
O I ?

qui naissent chaque jour », d’autre part'. Ces « autres églises » sont
bien entendu celles qui sont alors « dressées » en grand nombre
dans le royaume de France.

«Colonies » : le terme évoque les trés nombreux liens tissés
entre Genevois et sujets du royaume depuis I'exil de Jean Calvin. En
1561, ils restent tres forts. Béze peut ainsi penser a la circulation de
« missionnaires », a la diffusion de livres, au partage de mémes
représentations religieuses et de rites semblables. Amical et
condescendant a la date de la lettre, le terme « colonies » définit mal
cependant les rapports des églises francaises a Genéve. Ce que 1'on
sait des origines des unes n’en fait pas toujours des « colonies » de
"autre. Le terme n’a par ailleurs pas de justification d’ordre politique
ou économique, et son maintien expose au risque de mal comprendre
I'histoire des premieres années de la « vie commune » des églises
réformées de France au cours desquelles elles se sont distanciées de
Geneve. En 1556 déja, aux dires du compilateur de I"Histoire
ecc[e’siastique sauf a penser qu’il projette sur le passé des réflexions
qLu sont les siennes vers 1580, les Genevois n’avaient pas souhaité
s'immiscer dans une querelle qui divisait I’ Eghbe de Tours, « veu que
[les Genevois] n’avaient [pas] authorité sur les Fglises de France ».

* Exposé présenté le 28 novembre 1996 a la snac.
" Correspondance de Beze, t. 111, n® 165, p. 80-81.



BERNARD ROUSSEL

LES PREMIERES ANNEES DE LA VIE DES EGLISES REFORMEES DE FRANCE

Il'y a done lieu de réfléchir sur les conditions dans lesquelles
apparait une forte minorité religieuse dans le royaume de France
entre 1555/1559 et 1571. Pour celle-ci, le maintien de liens avec
Geneve, ses conseils et la Compagnie des pasteurs, I’Académie et
les imprimeurs est vital, mais il n’est pas contradictoire avec un
remodelage important des modeéles institutionnels autant que du
capital symbolique empruntés a, ou apportés de, Geneve. Le terme
« colonies » — cri du coeur sous la plume de Beze — rend attentif a un
probleme, mais il ne met pas sur la voie de sa solution.

La documentation dont on dispose sur les premieres années
d’existence des églises réformées du royaume est fort riche, et il
n’est pas d’année sans que des historiens — souvent anglo-saxons —
ne mettent au jour de nouvelles sources. Elle reste aussi lacunaire :
des biographies restent incompletes, des épisodes d’histoire locale
obscurs. Rappelons surtout que les historiens ignorent pratiquement
tout des motifs de la plupart des « conversions » au protestantisme.
De nombreuses études récentes découragent de penser, comme
naguere Henri Hauser en avait introduit I’hypothese, a une sorte de
prédestination sociologique. Il parait raisonnable de s’en tenir aux
suggestions de Natalie Zemon Davis : en fonction de motifs
personnels et de leurs activités, des hommes et des femmes ont pu
acquérir une vision du monde ou développer des intéréts qui les ont
rendus attentifs a la symbolique et aux pratiques sociales et rituelles
protestantes. On est donc encouragé a observer ce qui se passe dans
la phase suivante.

Il faut alors insister sur deux points.

D’une part, les églises « dressées » ici et la dans le royaume
a des dates et dans des conditions extrémement diverses ont adopté
dans un laps de temps remarquablement bref une doctrine, des
formes d’organisation et de rites dont on peut dire qu’elles leur sont
communes quand, en avril 1571, se réunit a La Rochelle un septieme
synode national. Il n’y a pas miracle : ¢’est la le fruit du travail de
gens tres liés a Geneve (Frangois Morel, Antoine de Chandieu, Pierre
Viret, Nicolas des Gallars, Jean de Lestre. Antoine de La Roche-
Chandieu, par exemple, présidents de synodes nationaux) qui ont
résolu a leur avantage nombre de conflits et de résistances, sans
qu’il en résulte un schisme.



ARTICLE

D autre part, il faut compter avec I'effet de conditions socio-
politiques tres particuliéres. Il s’agit en effet d'une période fort
troublée (fin du regne de Henri II ; regne de Francois 11 ; régence de
Catherine de Médicis et premieres années du regne de Charles 1X)
et tragique a bien des égards. Les troubles naissent quand les églises
réformées cherchent a « prendre corps ». « Prendre corps », ¢’est-a-
dire. inscrire leurs choix doctrinaux, institutionnels, rituels et spirituels
parmi ceux des autres « corps » existants: corporations, paroisses,
« corps de villes », etc., et ce dans les limites géographiques, légales
etidéologiques de ce « corps duroi » qu’est le rovaume. Cette période
des premiers troubles « de religion » fut ponctuée par des « paix »,
dont le dispositif est intéressant a analyser, mais dont "application
fut précaire et différenciée selon les provinces et les localités (édit
d’Amboise de mai 1560 ; édit du 17.1.1562 ; paix d’Amboise du
19.3.1563 ; édit de Longjumeau du 23.3.1568 ; 8.8.1570, édit de
Saint-Germain). Au cours de ces années, les réformés sont contraints
de fréquemment se concerter, ne serait-ce que pour envisager leur
défense commune et la présentation de leurs revendications. Ainsi
sont multipliées les occasions d’élargir le cadre local ou provincial
qui reste celui dans lequel les réformés inscrivent leur existence et
les chances de diffuser des traits qui leur soient communs.

La lecture des Actes des synodes nationaux tenus entre 1559
et 1571 [1-Paris-1559 ; 2-Poitiers-1561 ; 3-Orléans-1562 ; 4-Lyon-
1563 ; 5-Paris-1565 ; 6-Vertueil-1567 ; 7-1.a Rochelle-1571], celle
des Actes de synodes provinciaux et de correspondances suggere
comment ces églises ont assez rapidement donné un premier visage
a ce que 'on hésite encore a désigner par une expression au singulier,
un premier protestantisme « francais ». Ces sources donnent des
informations précises sur 'armature autour de laquelle s’agrégent
des églises qui vont constituer une forte minorité religieuse dans le
royaume.

Les églises réeformées « dressées » dans le royaume de
France, adoptent donc en peu d’années une symbolique, des
pratiques sociales, des célébrations rituelles et une expression
dévotionnelle qui leur sont communes a quelques variantes prés.
Dans cette voie, un jalon institutionnel important : la décision des
trente-deux ministres, pasteurs et anciens assemblés au synode
national d’Orléans d’avril 1562, qui affirment représenter 'ensemble
des églises qui sont donc engagées par les décisions qu’ils prennent.

BERNARD ROUSSEL



BERNARD ROUSSEL

LES PREMIERES ANNEES DE LA VIE DES EGLISES REFORMEES DE FRANCE

Ainsi est achevé un maillage institutionnel qui couvre 'ensemble
du territoire : les églises locales sont toutes représentés aux synodes
provinciaux ; les provinces envoient chacune deux députés au synode
national. Ce dispositif est complété par les concertations dont sont
chargés d’éventuels délégués a la cour ou aupres des chefs de guerre.
Il n’exclut pas, bien entendu, les réseaux tissés entre « grands »,
politiques et ecclésiastiques : la correspondance de Béze en temoigne.

Identifions quelques éléments de ce dispositif commun aux
églises réformées de France.

— Une symbolique. De 1559 a 1571, deux formes de
Confession de foi circulent : une genevoise — en trente-cing articles —,
une parisienne —en quarante articles —, cette derniére étant présentée
au roi et étant définitivement adoptée en 1571. Mais entre elles, les
variantes ne sont grosses d’aucun schisme ! Une Confession de foi —
faut-il le rappeler 7 —, c¢’est d’abord une suite d’énoncés doctrinaux,
légitimés — pour faire vrai | — par des références aux écrits bibliques
désignés comme source et norme de la foi ; ce sont aussi quelques
principes d’organisation qui en découlent, ainsi que des éléments
rituels et éthiques. La défense de cette Confession implique la
résistance a l'introduction de toute formule luthérienne. 1’évitement
des traces d’anabaptisme et le rejet de formules de compromis avec
le catholicisme. IVadhésion a la Confession est solennellement
renouvelée lors de chaque synode provincial ou national, et tous les
ministres de la parole y souscrivent.

— Des pratiques sociales originales.

Les prescriptions de la Discipline ecclésiastique, revues d'un
synode national a I'autre apres consultation des églises, supplantent
vite les embryons ou les survivances de coutumes locales : ainsi. ce
n’est qu'un exemple, au Mans, le consistoire, qui était a géometrie
variable en 1560 — consistoire de la police réuni le dimanche matin,
consistoire de la censure assemblé le samedi apres-midi —, cesse-t-
il de I'étre apres le synode de Poitiers de mars 1561. Sur d’autres
points des différences restent possibles. Mais ici et la on retrouve
deux traits caractéristiques : le role des consistoires et la discipline
imposée aux ministres de la parole.



ARTICLE

« Protestants ». les réformés attribuent a tous les fideles un
meéme statut religieux. Des roles, des « offices », sont distribués au
sein de la congrégation afin que soient assurées « dans 'ordre » les
fonctions essentielles de la prédication — le sermon et ses fruits — et
I'entraide. Ceux auxquels sont confiés ces offices — ministre, anciens
et diacres — forment dans chaque église locale un consistoire a qui
I'on remet 'exercice collectif du « pouvoir des clefs ». 1l a donc
compétence pour décider de I'admission, ou de I'exclusion, des gens
a la cene, selon qu’on évalue qu’ils adhérent suffisamment ou non
aux croyances et aux regles éthiques de la congrégation. Des 1558,
des ministres, assemblés a Poitiers avaient précisé : « Si quelqu’un
de I'assemblée avait este... privé de la table du Seigneur, [les anciens
et les diacres] I'admonesteront diligemment a repentance ; ils les
induiront [sic] a demander d’estre receus en la communion de
I'eglise, leur remonstrants que hors de 'eglise n’y a non plus [c. a d.
pas plus] de salut qu’il y avoit au temps du deluge hors de I"arche
de Noé : leur remonstrants aussi que s’ils decedoyent de ce monde
en tel estat ils seroyent en danger miserablement ». On le voit,
I'importance religieuse et spirituelle de la décision consistoriale est
grande. Ceci donne du poids ensuite a I'action moralisatrice du
consistoire, tres souvent soulignée par les historiens, parfois trop
exclusivement : on se gardera bien en effet de confondre « discipline
du péché » et « discipline du crime » ! Cooptés plutot qu’élus au
sens ou nous l'entendons aujourd’hui, les anciens et les diacres
disposent d'une autorité « morale », non pas incontestable — on le
mesure a l'occasion d’affaires qui peuvent durer des mois sans étre
réglées — mais réelle, car ils sont proches et issus du groupe au sein
duquel ils I'exercent, et aussi parce qu’ils n’échappent pas eux-
meémes aux censures.

Second trait fondamental qui devient rapidement commun
aux églises reformeées : la discipline des ministres de la parole. lls
sont en effet tenus pour indispensables autant que potentiellement
dangereux. Indispensables, puisque la foi nait de la prédication de
la parole de Dieu — Richard Stauffer n’écrivait-il pas de la prédication
qu’elle provoque une théophanie ! Inquiétants, parce que, d'une
part, ils sont cultivés, voyageurs, orateurs, exposés done a la tentation
de séduire ou de subjuguer, d’autre part, parce que s’ils ne consacrent
pas les especes eucharistiques en corps et sang du sauveur, ils font
entendre la parole de Dieu, et parfois disent le droit : ils peuvent
donc entrainer dans ['hérésie ou le schisme. Les procédures de leur

BERNARD ROUSSEL



BERNARD ROUSSEL

LES PREMIERES ANNEES DE LA VIE DES EGLISES REFORMEES DE FRANCE

recrutement, de leur formation, leur observance de la Confession
de foi et de la Discipline sont tres strictement controlées. Cest la
une persistance d’un anti-cléricalisme présent aux origines de ces
églises, et I'indice d'une sur-valorisation des ministres de la parole.
Cies ministres sont par ailleurs des acteurs de 'unification des
doctrines et des pratiques. Nombre d’entre eux vont en effet recevoir
une méme formation a Geneve, en méme temps quon veille a
controler des prédicateurs des premiéres heures, personnages
Charlsmanques ou ex-prétres et moines, jusqu’a preferex se passer
de leur service. Les ministres « légitimes » circulent eux-memes
beaucoup, selon des modalités précises. A la fin du printemps 1559
déja, Des Portes avait échangé sa place a Rouen avec Delaporte de
Dieppe. Selon les termes du chroniqueur Daval : « Cet echange de
place se faisoit suivant I'ordonnance du synode de Paris [Mai 1559],
qui trouva bon que les ministres visitassent les esglises les uns des
autres, et y preschassent, afin que le peuple congut que la doctrine
qu’ils preschoient estoit une mesme et seul doctrine. »

En outre, les réformés célebrent leur culte selon les
indications de la Forme des prieres, dont on sait qu’elle a Jean Calvin
pour auteur. La céléebration de la cene y est réglée, et l'on a de
multiples raisons de donner de I'importance a ce rite. « Fait » quatre
fois par an d'une fagon unique et immuable, ce rite inculque a des
hommes et des femmes de conditions sociales tres diverses. qui
avaient des raisons différentes d’adhérer au protestantisme. des
représentations religieuses communes (par exemple la résidence
céleste de leur sauveur, ce qui a pour corollaire la négation de la
présence de son corps et de son sang dans les especes eucharistiques)
et une méme expérience cultuelle ! C'est donc un rite tres fortement
unificateur. Sans compter qu’il donne au consistoire 'occasion
d’exercer ses compétences en éloignant ceux qui sont jugés mal-
faisants ou mal-croyants.

— Zadoption d"une méme liturgie est complétée par la diffusion
d’'un méme recueil servant aux dévotions tant personnelles que
collectives. La diffusion et les usages de la traduction versifice des
psaumes par Clément Marot et Théodore de Béze, mis en musique
pour servir de chant cultuel, sont trop connues pour qu’on multiplie
les exemples. Ce psautier est véritablement le recueil qui a permis aux
réformés frangais de reconnaitre, organiser, exprimer leurs émotions et
leurs convictions, en public autant qu’en privé en une méme langue.



ARTICLE

Ceci appelle trois remarques.

— L7adoption par trois cent mille ou huit cent mille réformés
— les évaluations chiffrées données par les témoins sont
impressionnistes — de mémes usages et de mémes expressions
doctrinales et dévotionnelles ne s’est pas faite du jour au lendemain,
ni toujours paisiblement. Qu’il nous suffise ici de rappeler les noms
de Charles du Moulin et de Jean Morély, qui résistent a I'attribution
de compétences qu’ils jugent trop larges aux consistoires, ou de
Renée de I'rance, qui prétendait preésider le consistoire de 1'église
établie dans sa maison, au grand dam du ministre Morel, témoin
furieux de cette revendication « féministe ». Les Actes synodaux et
quelques registres consistoriaux conservent la trace de ces conflits.

— En second lieu, les circonstances ne rendaient pas les
communications aisées, ni ne favorisaient la continuité dans la
formation. Il faut a ce propos compter avec le fait que les églises
abritées dans des maisons nobles, et dont on a écrit que, vers 1562,
elles pouvaient rassembler un tiers des Huguenots, restaient
fréquemment atypiques. Il y a done des exceptions, des « retards »
dans I'évolution que nous tracons.

— Enfin, consistoires, Discipline des ministres, Forme des
prieres. Psautier sont des plus familiers a Geneve. Et ¢’est
précisément au moment ou 'on recense la présence de ces éléments
a Geneve comme en France que des différences apparaissent : elles
tiennent pour une large part aux conditions socio-politiques dans
lesquelles les églises francaises sont placées. Elles sont dispersées
sur un vaste territoire ; pour elles, point de syndic pour présider le
consistoire, ni de Magistrat pour prolonger I'effet de ses décisions ;
jamais de corps pastoral homogene exercant dans des conditions
paisibles ; autour d’elles, les gardiens et les fideles d"une église établie
cqui rendent difficile 'exercice du culte ou les expressions de la piété,
et des pressions qui provoquent des défections, puis des retours,
parmi les membres des églises.

Plus précisément, ces conditions socio-politiques
déterminent les deux poles d'une contradiction entre lesquels la
religion des réformés du royaume va acquérir des traits spécifiques.

SSEL

T
J

BERNARD ROU



BERNARD ROUSSEL

LES PREMIERES ANNEES DE LA VIE DES EGLISES REFORMEES DE FRANCE

Le premier pole, autour duquel gravitent un maximum
d’apports genevois, est celui du programme religieux, des éléments
qui le constituent et de 'ambition qui y est liée.

Leur Confession de foi atteste, dans 'usage qu’en font les
réformés que, loin d’étre des hérétiques. ils se considerent comme
les chrétiens, témoins de la religion vraie. La religion établie, avec
ses coutumes et pratiques locales, est dénoncée comme une idolatrie.
Et, jouant sur le theme du peuple abusé par de mauvais conducteurs,
les leaders protestants disent alors : « Sortez d’Egypte ! revenez de
Babylone ! » — un appel a la rupture qu’il est loisible de prendre
soit a la lettre, soit métaphoriquement. Une des facons d’affirmer
la vérité de cette religion, c’est de faire qu’elle soit la méme partout
dans le royaume. Les réformés, on I'a dit, ne favorisent pas les usages
régionaux ou familiaux ni les diversités provinciales, fussent-elles
linguistiques. On se gardera d’amplifier I'illusion qu’ont pu nourrir
certains de voir la religion réformeée devenir celle du royaume tout
entier, il n’en demeure pas moins que le programme des réformeés,
largement emprunté a, ou inspiré de, Genéve. correspond a celui
d’une réforme magistérielle. destinée a s’étendre a 'ensemble du
territoire avec l'aide du « magistrat ».

Or, et ¢’est la le second pole de la contradiction, des 1563, il
devient clair que les réformés ne formeront jamais qu’une minorité
religieuse dans la société francaise, une condition dont ils prendront
la mesure au cours des années qui suivront. lls constituent une minorité
religieuse a-cléricale, donc a priori séditieuse dans un royaume ou le
clergé a rang de « premier ordre » et dans lequel 'idéologie royale
confére au souverain un statut a bien des égards sacerdotal. Mais
c¢’est aussi une minorité, il faut le souligner, dont les membres ne sont
point séparatistes. Par conviction, d’abord, car I'adhésion au theme
doctrinal de la prédestination, 'accentuation du role de la grace et
I'exténuation du libre-arbitre en matiere religieuse, découragent
d’anticiper sur le temps ou l'ivraie sera séparée du bon grain, et
désarme toute prétention a constituer un groupe de saints. Par
nécessité aussi, car quand les couples, les familles, les lignages, les
cités sont divisés, il faut bien garantir, hors les situations de crise, les
conditions de la coexistence. Les réformés frangais ne vont donc jamais
dissocier la revendication des droits a la liberté de conscience et a la
liberté d’exercice public du culte, d'une part, a I'acces équitable a la
justice et aux fonctions publiques, d’autre part.



ARTICLE

Pour les réformés francais, 'existence entre ces deux poles
— celui du programme d’une religion vraie, celui des conditions faites
a une minorité religieuse — va étre marquée par des difficultés
multiples qui viennent au grand jour lors des « guerres de religion »
et qui expliquent bien des traits originaux de la culture des réformés
francais. Les Genevois ne sont pas alors en position de spectateurs
lointains : ils sont parfois affectés tres directement par ce qui survient
en ['rance, mais autrement.

En d’autres termes, les réformés francais, liés a un
programme de réforme magistérielle en attente d’étre adopté sur
I'ensemble d’un territoire, vont devoir assumer la condition
d’adhérents a une forme de « religion volontaire », en affrontant
constamment, ce qui ne veut pas dire toujours violemment, une
société « catholique » et une église établie qui ne sont pas prétes a
leur faire place.

(C’est pourquoi, par exemple, les synodes provinciaux et
nationaux se préoccupent longuement, d’une session a I'autre, de
bien des « petits problemes ». non réglés dans les consistoires locaux :
problemes de moralité (la danse !), prescriptions vestimentaires,
précisions liturgiques, réponses a des questions posées par le
voisinage quotidien avec des catholiques, incidents provoqués par
des ministres, etc. Ce sont moins des questions secondaires que les
indices de problémes « structurels » que doit affronter cette minorité.
Rien, ou presque rien n’est tenu pour indifférent. La pression des
« guerres » et des désordres aidant, ces questions tres quotidiennes
ou récurrentes sont percues comme autant d’incitations a confesser
sa foi. a faire valoir sa différence. Cette vigilance est par ailleurs un
substitut des humeurs apocalyptiques que les horreurs et les dangers
pourraient nourrir. Cette dérive est réprimée sitot que soupconnée,
par exemple, par I'interdiction de précher sur Apocalypse.

Bref, le souci de la « pureté », doctrinale ou éthique, la
« défense contre la pollution », la vigilance aux frontiéres ou se rencon-
trent les autres protestantismes et surtout le catholicisme, sont les
corollaires de la conviction d’étre dans le vrai, mais sans pouvoir
I'imposer a tous, intégreés a l'identité des réformés du royaume.

Nous suggérons donc de rechercher des effets de I'existence
au sein de cette contradiction dans la spiritualité des hommes et

BERNARD ROUSSEL



BERNARD ROUSSEL

LES PREMIERES ANNEES DE LA VIE DES EGLISES REFORMEES DE FRANCE

des femmes réformés, comme dans chacune des églises locales —
¢’est-a-dire au sein méme de ce qui fait la trame de leur existence
ordinaire.

Ainsi le fidele réformé apparait-il ici comme un homme
inquiet, exhorté au combat intérieur, appelé a « mourir a lui-méme »,
et pas seulement quand sa vie est exposée au cours d'une émeute.
Les Octonaires de Antoine de Chandieu peuvent étre cités comme
une expression de cette spiritualité. Dans le face a face constant
avec la religion traditionnelle, il faut réinventer les cadres de la
piété. Ce fidele est dit en effet rester et pécheur et sanctifié, et il ne
connait plus la limite entre un avant et un apres de la réception
d’un sacrement ; la distinction entre le « selon la chair » et le « selon
I'esprit » ne coincide pas avec la traditionnelle distinction du corps
et de I'ame. La figure du dieu des réformés, présentée par la
prédication et lors de la céne, ce dieu auquel reviennent toutes les
parties du salut d’un étre hors d’état d’y contribuer, n’est-elle pas
aussi angoissante par le diagnostic ainsi énoncé qu’apaisante par
le remede suggéré ?

De I'individu au groupe : lors de chaque cene, le consistoire
doit tracer les limites de "appartenance a la « communauté
eucharistique ». Il juge de la validité des scrupules de ceux qui en
éprouvent ; il exige, non la perfection, mais le repentir et
I'amendement en cas de délinquance ou de scandale. Ces pratiques
consistoriales varient selon les temps et les lieux — et selon les
élections | L'indulgence est parfois de mise, mais le rigorisme a pu
parfois étre grand en matiere somptuaire ou sexuelle. Et bien
entendu cela est autrement réalisé en France que dans la ville et le
territoire de Geneve.

Les limites sont encore clairement tracées en matiere
doctrinale : toute formule de compromis est réprouvée, tant avec
les luthériens — en matiére de doctrine eucharistique — qu’avec les
catholiques. [absence de conclusion positive au colloque de Poissy
n’est guere regrettée, et le synode de Lyon souhaite que Beze réfute
sans tarder les décisions tridentines. Aucun bon accueil n’est fait
aux propositions des irénistes ou des moyenneurs. La rédaction et
la diffusion de livres sont controlées. Diverses formes de modus
vivendi avec des catholiques sont dénoncées : ceux qui connaissent
des situations conjugales ou familiales complexes se retrouvent



ARTICLE

fréquemment en infraction. La gestion de conflits nés de
« 'abnégation » ou de « la révolte » de certains en périodes de
troubles, de la désunion des couples, de I'accueil d’ex-clercs au
ministere, de la gestion des bénéfices s’avérera fréquemment étre
elle-méme conflictuelle. LLa menace, réelle ou supposée, des
luthériens, des moyenneurs ou irénistes, restera une préoccupation
constante, pour ne rien dire de ["affrontement avec les catholiques.

En quels termes évoquer ces gens a la fois si proches et si
différents des Genevois 7 On hésite donc a n’en parler que par
I'expression « églises réformées » qui évoque leur dispersion et leur
attachement a une congrégation locale. On n’ose parler « d'un
protestantisme francais » car il n’est pas trés strictement organisé :
rappelons en effet qu’il n’existe alors aucun organisme « de pouvoir »
ou d’exécution entre les sessions des synodes nationaux. Peut-étre
doit-on se satisfaire d’évoquer un imaginaire commun de ces
hommes et de ces femmes qui ne peuvent I'actualiser qu’a I'échelle
locale. tout en sachant qu’ils participent a un ensemble « protestant »
bien plus vaste, que rendent visible des sessions synodales, ou des
échanges avec les églises voisines, dont celles de Geneve. Cet
imaginaire est suffisamment structuré pour que ceux qui le
partagent, sans pourtant former une société protestante, y fondent
une identité précise que dénoncent leurs adversaires, et qu’ils
I'assument et attestent dans le partage d’une culture alors en voie
d’¢laboration,

En effet, en méme temps que la vie des églises locales
s'institutionnalise, une « culture » réformée prend forme. Il s'agit
d’idées et de doctrines, certes, mais aussi de pratiques associées aux
représentations religieuses. Les traits de cette culture s’expriment
par exemple dans la vision de 'homme coulée dans les formules de
la Confession de foi. Dans la facon aussi dont le rite de la cene
inculque une appréciation particuliere des personnes, des choses et
du temps. Ceux qui ont part aux deux signes du pain et du vin v
apprennent que leur existence tout entiere est sacrificielle. Leur
regard sur le pain et le vin leur apprend que la réalité des choses et
des activités est a trouver dans la fin a laquelle elles sont ordonnées,
non dans leur « substance » ou leur nature. I'abandon de tout
veritable calendrier liturgique désigne chaque jour comme le lieu
d'une égale vigilance et obéissance. Un travail de re-définition de
ce que sont le « sacré » et le « profane » doit étre mené a terme.

BERNARD ROUSSEL



BERNARD ROUSSEL

LES PREMIERES ANNEES DE LA VIE DES EGLISES REFORMEES DE FRANCE

L'écoute assidue des préches enseigne encore a faire référence a
I’histoire : a 1"histoire biblique, d’abord, qui indique que le
« tragique » dont plusieurs font 'expérience n’est pas ultime ;
I'histoire des « martyrs » qui aide a légitimer des choix difficiles ;
histoire des « ancétres » dont I’héritage ou le souvenir doivent étre
préservés ou défendus. Ainsi, année apres année. s enrichit
I'imaginaire commun des réformés francais, en méme temps que
leur lutte pour la reconnaissance multiplie les liens qui les unissent
sans (ue jamais ils ne soient introduits dans une situation de
« confessionalisation territoriale ».

Dans ces conditions, qu’en est-il alors du rapport a Geneve 7

La proximité reste grande, et déja avant la Saint Barthélemy,
Geneve est un « pays de liberté », un lieu de refuge. Nombreux sont
les ministres qui continuent de venir s’y former, et nombreuses les
églises qui v font part de leurs besoins en ministres, ou sollicitent
les clefs d’une solution a leurs conflits. Et ¢’est bien Théodore de
Beéze qui a présidé le synode de La Rochelle. On pourrait multiplier
les attestations de liens tres étroits et toujours renouvelés, voire de
dépendance volontaire. Dans le méme temps, du fait de leur situation
particuliére, dans leurs institutions, leurs pratique% leur « culture »,
les églises réformées du royaume acqulerent une pthlOll()Illle
parllculwre Les interventions genevoises directes vont se raréfier,
et leur influence s’exercer par des canaux plus institutionnels. D'une
part, c’est plus prudent !. Geneve ne souhaite pas étre la victime
d'une ingérence dans les affaires francaises. D’autre part, ¢’est voulu
par des Genevois eux-mémes, qui sont attachés au respect de 'ordre
civil autant qu’ecclésiastique. C'est la une tendance, car les liens
personnels vont continuer lonotcmpb a jouer un Iole important.
[Vévolution va se poursuivre jusqu’au temps de I'Edit de Nantes.
Selon les conjonctures et les cas, on observera alternativement des
relations inégales ou la mise en place d’un partenariat : la trés longue
« affaire » de la préparation, de la rédaction, de la diffusion de la
« Bible de Geneve » de 1588 en sera une belle illustration. Dans les
années 1590, des églises francaises tenteront méme de secourir des
Genevois. Théodore de Beze et ses collegues resteront, encore a la
fin du siecle, extrémement attentifs aux débats internes de ces églises
proches et aux événements politiques qui trouvent toujours leur
écho chez eux. Proximité d'une part, prise de distance d’autre part :
ce mode complexe de relations contribuera a 'apparition d'un
« calvinisme international » — I'expression n’est pas heureuse. mais



ARTICLE

elle est courante | — construit dans les années 1580 autour de I'axe
Geneve — Zurich. Genéve restera 'une des voies d’acces des Francais
a ce réseau d’'influences et de connivences aux dimensions de
I'Europe. Cette insertion sur un plus large horizon est 'un des
services salvateurs que les Genevois ont rendu aux églises francaises,
et qui ne lésait point leur indépendance.

Bref, tres tot les églises réformées de France ne furent pas
longtemps — si elles le furent jamais | — des « colonies » de Genéve,
sauf dans le coeur de Théodore de Béze. Les historiens tentent d’en
dire les raisons. Mais, on le sait, et les sources en font foi. le coeur
des uns et des autres eut longtemps encore des raisons que « la »
raison des historiens ne connait pas !

BERNARD ROUSSEL






	"Colonies" de Genève? : Les premières années de vie commune des églises réformées du royaume de France (ca 1559 - ca 1571)

