
Zeitschrift: Bulletin de la SHAG : revue annuelle de la Société d'histoire et
d'archéologie de Genève

Herausgeber: Société d'histoire et d'archéologie de Genève

Band: 21 (1991)

Artikel: Le Contrat social, une œuvre genevoise? L'École du droit naturel et le
débat politique à Genève : la réponse de Rousseau

Autor: Rosenblatt, Helena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002529

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CONTRAT SOCIAL,
UNE ŒUVRE GENEVOISE?

L'ÉCOLE DU DROIT NATUREL ET
LE DÉBAT POLITIQUE À GENÈVE.

LA RÉPONSE DE ROUSSEAU

par Helena Rosenblatt

La question de l'influence de Genève sur les idées politiques et

religieuses de Jean-Jacques Rousseau est discutée depuis plus de deux

cents ans. Cependant, au cours des années, les suppositions méthodologiques

sous-jacentes au débat sont restées fondamentalement les

mêmes, et elles ont besoin d'être modifiées. C'est pourquoi il est

encore nécessaire de réexaminer un vieux sujet selon une nouvelle
approche. Au lieu de voir Genève simplement en tant que source
d'idées que Rousseau a pu adopter, il faudrait voir Genève comme
fournissant des problèmes concrets et intellectuels que Rousseau a

tâché de résoudre.

Jusqu'à l'année 1934, l'influence de Genève sur Rousseau était

généralement admise1. Cependant les ouvrages écrits avant cette date

souffrent d'une conception relativement superficielle de l'histoire de

Genève ainsi que du calvinisme, et ne s'occupent que rarement et

courtement d'analyse de textes genevois. Selon Gaspard Vallette,
dont l'ouvrage est l'un des meilleurs du genre, «l'accent» de la

pensée de Rousseau est genevois2. Rousseau a hérité de Genève son

«esprit indépendant républicain, civique, protestant, morigéné et

1 Cf. par exemple les ouvrages de F. Brunetière, Edme Champion, Emile Faguet,
Gustave Lanson, Jules Lemaître, Albert Sorel, Jules Vuy.

2 Gaspard Vallette, Jean-Jacques Rousseau, Genevois, Paris, 1911, p. 438.



14 HELENA ROSENBLATT

cultivé, avec une tendance déjà marquée vers la démocratie et vers la
science»3. Le Contrat social est «un livre genevois», simultanément
un éloge et une critique de la constitution genevoise4. D'autres
érudits, à leur tour, ont appelé le Contrat social un «panégyrique» de

la constitution genevoise, ou bien une version idéalisée de cette
constitution. Toutes ces estimations se ressemblent dans le sens que
le contexte genevois est vu essentiellement en tant que déterminant
les idées de Rousseau.

Dans sa thèse de doctorat de 1934, John Stephenson Spink a réagi
contre le réductionnisme de ce genre d'approche5. Selon lui, «Rousseau

pensait plutôt à enseigner qu'à apprendre les principes du droit
public»6, et le Contrat social ne devait pas être vu en tant qu'éloge de

la constitution genevoise, ni en tant que brochure genevoise. Spink a

affirmé que la constitution genevoise n'a pu jouer un rôle signifiant
dans la pensée de Rousseau avant la condamnation du Contrat social,
puisque Rousseau ne la connaissait que très peu avant cette date. En

fait, selon Spink, pendant les années quarante et cinquante, et jusqu'au
temps où Rousseau composait le Contrat social, Rousseau «n'a pas

compris la constitution de son pays»7.

Néanmoins, Spink a concédé que «Genève a créé Rousseau; elle a

créé le fond de son caractère»8. Ayant consacré un chapitre entier de

sa thèse à la théologie rationnelle prêchée à Genève pendant la vie de

Rousseau, Spink a pu conclure que la doctrine morale exposée dans le

premier Discours était «une forme laïcisée et outrée de la morale

qu'enseignaient les pasteurs genevois»9. Spink avait aussi lu

quelques-uns des plus importants pamphlets politiques genevois du dix-
huitième siècle et a dû admettre que «cinquante ans avant le Contrat
social de Rousseau, les politiques de la ville basse avaient déjà
formulé quelques-uns de ses principes les plus hardis sur le gouverne-

3 Ibidem, p. 38.
4 Ibidem, p. 209.
5 John Stephenson Spink, Jean-Jacques Rousseau et Genève. Essai sur les idées

politiques et religieuses de Rousseau dans leur relation avec la pensée genevoise au
XVIIIe siècle, Paris, 1934.

6 Ibidem, p. 42.
7 Ibidem, p. 87.
8 Ibidem, p. 44.
9 Ibidem, p. 37.



LE CONTRAT SOCIAL, UNE ŒUVRE GENEVOISE? 15

ment et les lois»l0. Donc, dans une thèse qui tentait essentiellement de

rompre le lien entre les idées politiques de Rousseau et la constitution
genevoise, Spink a dû néanmoins admettre que la bourgeoisie genevoise

a exercé une influence considérable sur le développement de sa

pensée. En fait Spink a admis que «[il] n'y a guère qu'à Genève que
Rousseau ait pu apprendre à être 'fier républicain'»11.

Afin de maintenir l'originalité de Rousseau vis-à-vis de Genève,

Spink a dû poser en principe une séparation entre la morale de Rousseau

et sa politique, ce qui est, en vérité, fausser sa pensée. Spink a dû

exagérer les qualités non démocratiques de la constitution genevoise et
éviter de la voir par les yeux de la partie modérée de la bourgoisie.
Ainsi a-t-il pu dire, par exemple, que la constitution était «vicieuse à

sa naissance»12, et que le compromis de 1738 a entièrement favorisé le

patriciat contre le peuple, ce qui est simplifier quelque peu l'affaire.
Finalement, l'argument de Spink est fondé sur l'idée que Rousseau n'a
pas compris la situation politique de sa ville natale, et qu'il n'a jamais
discuté de politique avec ses amis genevois avant 1762, une supposition

qui est difficilement défendable13.

Peut-être plus important encore que la thèse de Spink, est l'emploi
que R. Derathé en a fait dans son Jean-Jacques Rousseau et la
science politique de son temps14. Derathé a accepté la thèse de Spink
qu'avant 1762 Genève n'a point constitué une source majeure des

idées politiques de Rousseau, et il a, par contre, soigneusement étudié
la dette de Rousseau envers l'école du droit naturel. Selon Derathé,
«Genève a tenu sans aucun doute une grande place dans l'imagination
et dans la vie de Rousseau, mais c'est ailleurs que nous devons chercher

les sources de sa pensée politique...»15. En réalité, «la pensée

politique de Rousseau est issue d'une réflexion sur la théorie des juris-

10 Ibidem, p. 13.
'1 Ibidem, p. 30.
12 Ibidem, p. 8.
13 Jean-Daniel Candaux, l'éditeur des Lettres écrites de la montagne de Rousseau,

soutient au contraire que Rousseau était relativement bien informé sur la constitution
genevoise quand il écrivait le Contrat social. Cf. Jean-Jacques Rousseau, Œuvres
complètes, Pléiade, t. Ill, pp. clxxxiv-cxc et pp. 1664-5.

14 Robert Derathé, Jean-Jacques Rousseau et la science politique de son temps,
Paris, 1988. Ce livre a paru pour la première fois en 1950.

15 Ibidem, p. 22.



16 HELENA ROSENBLATT

consultes»16. Penser que la constitution genevoise ait pu servir de

modèle pour Rousseau était «une vue simpliste que se sont empressés

d'adopter les adversaires de Rousseau avec l'intention manifeste de

diminuer par là la portée de son œuvre politique»17. Le Contrat social
était, dans les termes de Rousseau lui-même, «un livre pour tous les

temps»18, et pour cela, ne pouvait être, selon Derathé, «un livre d'inspiration

genevoise»19.

Pourtant, en 1971, Michel Launay a rouvert le débat. Dans son

Jean-Jacques Rousseau écrivain politique20, Launay a tâché de décrire
Rousseau en tant que porte-parole conséquent des «petits-bourgeois»
genevois contre le riche et puissant patriciat. Dans un livre riche en

renseignements intéressants et pertinents sur le caractère social et
politique de Genève, Launay a pourtant sous-évalué l'importance des

traditions intellectuelles genevoises, et tout particulièrement de l'héritage

calviniste. Quand il a vu contradiction et discordance dans la
pensée de Rousseau, il l'a simplement attribué au fait que «[s]a
réflexion reste prisonnière de la vision politique féodale dont il cherche
à se dégager...»21. Ce qui laisse de l'ambiguïté dans la pensée de

Rousseau, c'est qu'il «refuse en bloc tout esprit de parti et tout esprit
de classe...»22. Donc, Genève, selon Launay, sert plutôt à expliquer ou
à excuser cette «confusion féodale»23, l'«influence confuse d'une
mentalité pré-scientifique»24 dans la pensée de Rousseau; c'est quand
Rousseau s'échappe de son contexte genevois qu'il devient vraiment
original.

De la part de Launay il n'y a pas de tentative d'expliquer ou
d'analyser les sources de cette mentalité genevoise. En outre il a trop
simplifié la structure et le caractère de Genève, se contentant, par
exemple, de résumer le rôle des pasteurs en tant que «singes et valets

16 Ibidem, p. 51.
17 Ibidem, p. 9.
18 Lettre à Rey du 7 nov. 1761, C.G., n. 1170, t. vi, p. 288, cité par Derathé,

ibidem, p. 11.
19 Ibidem, p. 21.
20 Michel Launay, Jean-Jacques Rousseau écrivain politique, Cannes, 1971.
21 Ibidem, p. 231.
22 Ibidem, p. 232.
23 Ibidem, p. 103.
24 Ibidem.



LE CONTRAT SOCIAL, UNE ŒUVRE GENEVOISE? 17

des gens du Haut»25. Dans cette perspective, il est sûr que Rousseau a

dû prendre position contre eux. Cependant, le travail très important
d'André Gûr26 a montré non seulement que plusieurs des idées
considérées comme typiquement rousseauistes faisaient déjà partie du débat

politique à Genève bien avant lui, mais aussi que l'auteur des

fameuses «lettres anonymes», parues à Genève en 1718, était en effet
le pasteur Antoine Léger. Evidemment, la question du rôle des

pasteurs et du calvinisme, à Genève aussi bien que dans la pensée de

Rousseau, est plus complexe et mérite plus d'attention.
Puis, en 1978, R. Fralin27 a soutenu que Spink et Derathé avaient

sous-estimé l'influence de Genève sur Rousseau. Selon Fralin, la

nature de l'influence de l'école du droit naturel sur Rousseau a été

largement décidée par son éducation genevoise, et plusieurs des idées

les plus distinctives de Rousseau étaient en fait aussi des idées distinctement

genevoises dans leurs origines. L'influence de Genève était tout
particulièrement reconnaissable dans le Contrat social. Selon Fralin:
«Geneva was both the starting point and the finishing point, the
inspiration and the goal of Rousseau's political thought at the time he

wrote the Contrat social»28. Et cependant, Fralin n'a pas entrepris une
analyse des écrits politiques genevois de l'époque telle que l'a faite
avec tant de succès André Giir, par exemple. Et curieusement, il n'a
même pas fait mention du calvinisme en tant que partie de la sensibilité

genevoise de Rousseau. Entre autres choses, la négligence de la

religion a eu pour effet de trop simplifier des notions telles que la
volonté générale, qui est l'un des pivots de la philosophie de Rousseau,

et qui a, comme l'a démontré P. Riley29, des origines théologiques.

Fralin s'est concentré sur la pensée institutionnelle de Rousseau,

qu'il a comparée au système politique genevois. Il a conclu que le

point de vue de Rousseau était ambigu, et que cette ambiguïté était un

25 Ibidem, p. 48.
26 André Gûr, «Les lettres 'séditieuses' anonymes de 1718 étude et texte», in

Bulletin de la Société d'histoire et d'archéologie de Genève, XVII (1981), 2,

pp. 129-205.
27 Richard Fralin, Rousseau and Representation, New York, 1978.
28 Ibidem, p. 144. En français: «Genève était à la fois le point de départ et le

point d'arrivée, l'inspiration et le but de la pensée politique de Rousseau quand il
écrivait le Contrat social.»

29 Patrick Riley, The General Will Before Rousseau, Princeton, 1986.



18 HELENA ROSENBLATT

«faithful reflection of the ambiguities inherent in the Genevan
Constitution»30. Quand Fralin s'est référé à l'influence de Genève, il l'a vue
aussi en tant que déterminant des idées rousseauistes. Cela a eu pour
effet de réduire sa discussion de l'influence de Genève à une explication

des ressemblances entre Genève et les idées de Rousseau. Par le

biais d'une méthodologie si étroite, l'originalité de Rousseau doit
nécessairement venir d'une autre source. En fait Fralin a favorisé une

explication de Rousseau qui se place entre celle de Vallette et celle de

Spink et Derathé. Selon Fralin, quand Rousseau «transcended both
Genevan institutions and bourgeois theory,[...] he did so largely with
the help of the natural law theorists»31.

Il y a pourtant une manière d'utiliser le contexte genevois sans par
là réduire la portée ou l'originalité des idées de Rousseau. Dire que
Rousseau a été influencé par Genève n'est pas dire qu'il ait adopté
des idées ou des conventions genevoises tout entières. Au contraire,
comme le soutient Quentin Skinner32, il est clair qu'un auteur peut
étendre, renverser, ou altérer les conventions établies. Le contexte

genevois ne doit donc pas être considéré simplement comme détermi-

30 R. Fralin, op. cit., p. 137. En français: l'ambiguïté du point de vue de
Rousseau était un «reflet fidèle des ambiguïtés inhérentes à la constitution genevoise».

31 Ibidem, p. 142. En français: lorsque Rousseau «dépassa à la fois les institutions
genevoises et la théorie bourgeoise [...] il le fit en grande partie avec l'aide des
théoriciens du droit naturel».

32 Cf. Quentin Skinner, «Some Problems in the Analysis of Political Thought and
Action», in Political Theory, (août 1974), p. 287. Pour l'approche «contextuelle» de
l'histoire intellectuelle, outre cet article voir aussi ID., «Meaning and Understanding
in the History of Ideas», in History and Theory, 8 (1969), 1; ID., «Motives, Intentions
and the Interpretation of Texts», in New Literary Histoiy, 3, (Hiver 1972), 2;
J. G. A. Pocock, «Political Ideas as Historical Events: Political Philosophies as

Historical Actions», in M. Richter (éd.), Political Thought and Political Education,
Princeton, 1980.

Nous sommes, cependant, bien consciente de la controverse suscitée par
l'approche «contextuelle» de l'histoire des idées. Cf. l'avertissement de C. Tarlton,
«Historicity, Meaning, and Revisionism in the Study of Political Thought», in History
and Theory, 12 (1973), 3; et les commentaires de H. White, Metahistory, Baltimore,
1983. Pour l'approche «textuelle», voir A. Bloom, «The Study of Texts», in Political
Theory and Political Education, op. cit.; P. RlCOEUR, «The Model of the Text:
Meaningful Action Considered as a Text», in Social Research, 38 (1971), 3; J. White,
«The Historical Text as Literary Artifact», in Clio, 3 (1974), 3.

Nous demeurons pourtant dans l'idée qu'un contextualisme non-réductif est une
approche valable et utile à l'histoire des idées, et nous nous accordons avec la défense
du contextualisme élaborée dans R. A. Iones, «On Understanding a Sociological
Classic», in American Journal of Sociology, 83 (1977) et dans Q. Skinner,
«Hermeneutics and the Role of History», in New Literaiy History, 1 (1975), 1.



LE CONTRAT SOCIAL, UNE ŒUVRE GENEVOISE? 19

nant les idées de Rousseau, mais comme fournissant un cadre pour
comprendre le vrai sens de ses écrits33.

Une telle approche contextuelle est premièrement fondée sur l'idée
qu'une perspective historique sur l'œuvre est importante afin de

comprendre ce que l'écrivain «veut dire». Cela demande la reconstruction

du contexte historique du penseur: dans le cas de Rousseau, cela

entraîne, selon les termes de Clifford Geertz34, la «thick description»
de la culture calviniste de Genève. Menés par une connaissance de

l'histoire de l'endroit et de la période, du langage utilisé, et des débats

contemporains, nous pouvons essayer d'arriver au sens voulu par l'auteur

et, aussi, de voir son originalité. Ainsi les rapports dialectiques
entre penseur et réalité sont maintenus, et l'approche contextuelle ne

risque pas d'être réductive. Proposer l'importance du contexte genevois

n'est pas nier l'originalité de Rousseau, mais, en réalité, l'identifier

et l'expliquer. Genève peut nous aider à conceptualiser certains
des problèmes que Rousseau a voulu cerner, et à voir quelles solutions
étaient, pour lui, disponibles.

L'importance de la tradition du droit naturel, solidement
documentée par Derathé, n'est pas ici en question. Néanmoins, récemment,
R. Wokler35 a avec raison critiqué Derathé d'avoir confondu un exposé
des sources de Rousseau, avec une étude de son sens; autrement dit,
d'avoir essentiellement attribué à Rousseau une théorie que celui-ci
voulait manifestement réfuter. En effet, comme le dit Wokler, il est
faux de penser que les références au droit naturel dans les ouvrages de
Rousseau l'engagent à la même utilisation du concept que d'autres

philosophes précédents. L'essentiel que je voudrais ici souligner est

que Genève peut nous aider à comprendre pourquoi Rousseau a réagi
comme il l'a fait à la tradition du droit naturel.

33 Ce serait aussi sans doute l'avis de Ralph Leigh, qui, dans son article «Le
Contrat social, œuvre genevoise?», suggère que les idées du Contrat social «ne
prennent tout leur sens et toute leur portée que dans le cadre de l'histoire et de la
politique genevoise», et cependant ajoute plus loin «|j]e ne dis pas que la cité
contractuelle de Rousseau soit une simple image, un simple reflet». In Annales de la
Société J.-J. Rousseau, 39 (1972-1977) p. 103, 108.

34 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, New York, 1973, ch. 1.

L'importance du travail de Geertz pour l'histoire intellectuelle nous a été indiquée par
Laurence Dickey, Hegel, Religion, Economies, and the Politics of Spirit. 1770-1807,
Cambridge, 1987, p. ix et p. 298 n. 8 et 10.

35 Robert Wokler, Rousseau on Society, Politics, Music and Language, New
York, 1987, ch. 1.



20 HELENA ROSENBLATT

Premièrement, il faudrait s'accorder sur le fait que parler de

Genève au dix-huitième siècle, c'est aussi parler du calvinisme.
Cependant le calvinisme genevois du dix-huitième siècle est bien
différent de celui de Calvin36. Il avait évolué en une théologie relativement

optimiste et rationnelle qui valorisait la morale et mettait l'accent
sur la capacité de l'homme à se sanctifier par un comportement chrétien.

Dans les sermons et dans les traités de morale, l'homme était
décrit comme une créature à l'image de Dieu, douée d'une volonté
libre, ainsi que d'une loi naturelle implantée en lui par Dieu. Les
théologiens et pasteurs genevois ont par là contribué à une réhabilitation de

la nature humaine. La plupart des passions humaines, l'amour-propre
inclus, tant décrié par les jansénistes, étaient décrites non pas en tant

que corrompues à leur source, mais en tant qu'innocentes dans leur

origine, et capables d'être dirigées vers des fins louables. Selon Béné-
dict Pictet, les passions étaient tout simplement «des chevaux qu'il
faut tenir en bride...»37.

Pendant qu'ils exprimaient de l'optimisme sur la nature humaine,
ces théologiens se lamentaient de l'état de l'homme présent. Les

sermons genevois dénonçaient continuellement la domination du luxe,
de l'hypocrisie et de l'avarice dans le monde. L'homme se laissait

emporter par ses passions terrestres au lieu de les diriger comme le
voulait Dieu. Par conséquent, l'opposition chrétienne traditionnelle
entre nature et grâce s'atténua et une autre opposition se mit en place:
celle entre l'homme chrétien et «l'homme de l'homme». Les théologiens

genevois étaient critiques quant au comportement présent de

l'homme et pourtant demeuraient optimistes quant à son essence et sa
vocation. Selon Jacob Vemet, l'homme était «une créature noble dans

son origine, mais dégradée & qui a besoin qu'on la réhabilite dans ses

premiers droits»38. Afin de se guérir, l'homme devait aligner sa propre
volonté sur celle de Dieu. La Grâce étant conçue comme libéralement
offerte, cet alignement semblait être à la portée de l'homme. L'homme
était décrit comme étant capable de se réformer et par cela de réformer

36 Pour une excellente introduction à l'évolution du calvinisme à Genève, cf.
Maria-Cristina Pitassi, De Torthodoxie aux lumières, Genève 1670-1737, Genève, 1992.

37 Bénédict Pictet, La Morale Chrétienne ou l'Art de Bien Vivre, Genève, 1710,
vol. 2, p. 234.

38 Jacob Vernet, Traité de la Vérité de la Religion Chrétienne, Genève, 1730,
p. 36.



LE CONTRAT SOCIAL, UNE ŒUVRE GENEVOISE? 21

aussi son monde. Mettant l'accent sur la libre volonté de l'homme,
Vemet n'hésitait pas à dire à une audience de jeunes cathéchumènes:

«pour être homme de bien, il n'y a qu'à le vouloir!»39

Par contre, les théories du droit naturel adoptées par le patriciat
genevois pour servir dans les confrontations politiques du dix-huitième
siècle40, étaient bien plus pessimistes sur la nature humaine. Les porte-
parole du gouvernement se sont approprié les aspects des théories du

contrat social qui pouvaient le mieux servir à justifier et à défendre
leur régime oligarchique. Les représentants du patriciat parlaient de

manière caractéristique des hommes dans l'état de nature comme étant

«livré[s] aux passions»41, «toujours divisés, toujours en guerre»42, ou
bien soutenaient que «laisser l'homme jouir d'une liberté entiere [...]
ce seroit l'abandonner a un etat pire que les betes»43. L'homme dans

l'état de nature était l'homme dans un état de désordre total, dans un
état où «le plus fort opprimera sans cesse le plus foible»44. La liberté

dégénérerait en licence et tyrannie si un gouvernement puissant ne

restreignait pas les tendances les plus destructives de l'homme et ainsi
l'amenait à vivre en paix. C'est pourquoi une société viable ne pouvait
être fondée que sur la base d'un contrat perpétuel et irrévocable de

soumission à ce gouvernement.

L'insinuation du patriciat que l'exercice libre du jugement des

individus mènerait naturellement à un état de guerre, s'approchait en

réalité de l'hobbésianisme. Et il y avait d'autres aspects de l'argument
patricien qui s'approchaient des théories de Hobbes. En opposition

39 Bibliothèque Publique et Universitaire de Genève [désormais BPU], Ms Comp.
Past. 55, «Sermon prononcé pour la réception des catéchumènes par J. V.», f. 6.

40 Sur cette question, cf. le travail très important de Jérôme Sautier, La Médiation
de 1737-1738. Contribution à l'histoire des institutions politiques de Genève. Thèse de
droit, Paris II, 1979, 1002 p. dactyl, et Paul Barbey, Etat et Gouvernement. Les
sources et les thèmes du discours politique du patriciat genevois entre 1700 et 1770,
Thèse de droit, Genève, 1990, 418 p. dactyl.

41 BPU, Ms Cramer 59, «Mémoire sur la Question du Droit des impots», f. 55.
(Pierre Mussard). Selon Mussard, l'homme naturel serait «dans la dépendance de toutes
la plus cruelle». Ibidem.

42 BPU, Ms Cramer 47, «Quatre lettres en réponse aux lettres anonymes»,
f. 19 r. (Jacob de Chapeaurouge).

43 BPU, Ms Ami Lullin 18, manuscrit non-numéroté placé entre le «Sermon
prononcé à St. Gervais le 12 dec. 1731» et le «Sermon prononcé pour le jeune en
1736», f. 4. (Ami Lullin).

44 Ibidem, f. 5. Dans le même manuscrit, Lullin décrit les hommes dans l'état de
nature comme ressemblant à des «tigres dans les bois».



22 HELENA ROSENBLATT

avec Hobbes, Pufendorf avait soutenu qu'il y avait, en effet, deux

contrats: un pacte d'union par lequel chaque individu promet «avec
tous les autres de se joindre ensembles pour toujours en un seul

corps...»45, et un pacte de soumission par lequel les citoyens se soumettent

au pouvoir du magistrat choisi. L'idée d'un pacte d'union permettait

à Pufendorf d'affirmer, contrairement à Hobbes, que la dissolution
du gouvernement n'entraînait pas nécessairement la dissolution de la
société.

La théorie du double contrat avait en réalité une plus longue
histoire. Les monarchomaques avaient déjà parlé de deux alliances,
une qui transforme le peuple en un «peuple de Dieu» par une «obligation

de piété», et l'autre qui promet l'obéissance à un prince46. Cependant,

le patriciat genevois, parlant seulement d'un contrat de soumission,

et non pas d'un contrat d'union, insinuait qu'un changement dans

le gouvernement mettrait en danger l'existence même de la société et
mènerait à un état de guerre. En effet, le patriciat laissait tomber le

premier pacte d'union et se concentrait sur la défense d'un pacte de

soumission, apparemment négocié quatre ou six ans après la mort de

Calvin.

Cela peut être vu comme l'abandon de l'idée calviniste de Genève,

république chrétienne, communauté de chrétiens vivant sous la loi de

Dieu. Car il est certain que les individus représentés dans les théories

patriciennes étaient des hommes égoïstes, violents et non régénérés, et

que leur contrat social ne changeait en aucune manière ce fait. S'il
était vrai que les individus manquaient de compétence pour décider du

juste et de l'injuste, il faudrait peut-être abandonner l'idée que Dieu
les ait créés en tant que créatures rationnelles, capables de vivre
ensemble en paix et d'obtenir le salut par l'exercice de leur propre
raison et conscience. Il semble qu'à Genève, la morale calviniste
prêchait une chose alors que la théorie politique du patriciat en

prêchait une autre.

En outre, plusieurs pasteurs importants à Genève ont ouvertement
soutenu le gouvernement et ont prêché le devoir de tout chrétien de se

soumettre aux autorités. Le théologien libéral Jean-Alphonse Turrettini

45 Samuel von Pufendorf, Droit de la nature et des gens, t. II, liv. VII, chap. 2.
46 Cf. Ph. Du Plessis-Mornay et H. Languet, Vindiciae contra tyrannos,

traduction française de 1581, Genève, 1979, p. 25.



LE CONTRAT SOCIAL, UNE ŒUVRE GENEVOISE? 23

était un conservateur acharné en politique. Dans un discours prononcé
devant le Conseil Général, Turrettini affirma que les magistrats étaient
choisis par Dieu et «qu'on leur résiste, on résiste à un ordre que Dieu
a établi...»47. Le pasteur et professeur Ami Lullin favorisait la cause
du patriciat dans ses sermons, faisant de Jésus-Christ l'exemple du bon

citoyen à cause de ses «sentiments sur la subordination des particuliers
au Magistrat...»48. On s'appuyait sur les paroles fameuses de saint Paul

qui depuis longtemps servaient davantage à soutenir la doctrine du

droit divin dans des monarchies catholiques qu'à expliquer le comportement

idéal des citoyens dans une république chrétienne.

En tant que chrétiens, les Genevois étaient considérés comme capables

d'être vertueux et charitables. Ils avaient à leur disposition le

mythe de Genève, comme communauté chrétienne unie par une
alliance, comme «cité-église» ou communauté d'élus vivant sous la loi
divine49. Par contre, en tant que citoyens les genevois devaient se

soumettre aux autorités politiques soit parce que Dieu le voulait, soit

parce qu'abandonnés à leurs propres soins, ils s'entre-détruiraient.

Du point de vue de la bourgeoisie genevoise, la situation à Genève
nécessitait un changement dans la conception de ce qui était le devoir
du chrétien en matière politique. Les théories du droit naturel servaient
à légitimer un régime oligarchique et à combattre les aspirations politiques

de la bourgeoisie. La doctrine chrétienne officielle prêchait la
soumission. Il manquait une alternative théorique à l'ordre qu'imposaient

les autorités genevoises, un ordre qui en effet ressemblait à celui
décrit dans le Leviathan.

C'est dans ce cadre qu'il faudrait essayer de comprendre la
doctrine politique de Rousseau. Ses diatribes fulminantes contre l'école
du droit naturel sont bien connues. «Payés par le fort pour prêcher le
foible»50, selon Rousseau, les jurisconsultes, y compris Jean Barbeyrac,
ont voulu «dépouiller les peuples de tous leurs droits [...] pour en

47 Archives d'Etat de Genève [désormais AEG], Ms hist. 71, «Discours prononcé
en Conseil general le 18 nov. 1736», f. 192 v.

48 BPU, Ms Ami Lullin 18, «Sermon prononcé à St. Germain le 12 dec. 1729»,
f. 11.

49 Cf. Harro Höpfl, The Christian Polity of John Calvin, Cambridge, 1982 et
Michael Walzer, The Revolution of the Saints, Cambridge, Mass., 1965.

50 Jean-Jacques Rousseau, Lettre à Christophe de Beaumont, O.C., Pléiade, t. IV,
p. 967.



24 HELENA ROSENBLATT

revêtir les rois avec tout l'art possible»51. Dérathé pense que Rousseau

est injuste envers Barbeyrac, qui, «dans les notes de ses traductions de

Grotius et de Pufendorf, professe souvent un libéralisme inspiré de

Locke»52, et «dont tout le monde loue la conscience et la probité»53.

Cependant, pour mieux comprendre l'hostilité de Rousseau, il faudrait
non seulement examiner les théories de Barbeyrac, mais cerner de près
le contexte genevois pour se rendre compte de l'utilisation de ses théories

et aussi du comportement personnel de Barbeyrac. C'est
Barbeyrac qui, après avoir été consulté par Micheli du Crest en 1731,

prit clairement position en faveur du patriciat. Son commentaire plut
tellement au patriciat qu'on le rendit public, et pourtant il contenait

une insulte flagrante à la bourgeoisie genevoise. Dans son commentaire,

Barbeyrac avait décrit le peuple composant le Conseil Général
dans les termes suivants: «un Peuple toujours composé pour la plus
grande partie d'ignorans, de brouillons, ou de gens faciles à mener par
le premier Demagogue qui se présente...»54. Selon Micheli, et il
faudrait comparer ses sentiments avec ceux de Rousseau, Barbeyrac,
qui n'«ignorait pas qu'à deffendre la cause de la liberté de la multitude,

on ne gagne rien & l'on risque beaucoup, & qu'à favoriser au
contraire l'ambition qu'ont toujours eu la plus part des Magistrats
d'accroître leur puissance & de l'établir souverainement sur celle des

peuples [...] on gagne beaucoup & l'on ne risque rien, se trouvoit
devotié à ces Magistrats...»55. Ajoutées aux Représentations des

Citoyens & Bourgeois de Geneve du 4 mars 1734, se trouvent quelques

lignes qui montrent l'indignation du peuple genevois envers

Barbeyrac. Elles se réclament de la consultation du «fameux Monsieur
Barbeyrac», qui «donne une si belle idée de nos Conseils Généraux,

politesse dont nous le remercions très particulièrement, en le priant
pourtant de vouloir bien nous marquer quelque Epoque dans nôtre
Elistoire qui dénote que la plus grande partie de ceux qui composent
nôtre Conseil General, ne sont que des ignorans, des brouillons &

51 ID., Du Contrat social, Pléiade, t. Ill, p. 370.
52 R. Derathé, notes, Pléiade, t. Ill, p. 1456.
53 ID., Jean-Jacques Rousseau, op. cit., p. 83.
54 AEG, Ms hist. 62, «Lettre de M. Barbeyrac», f. 196 r.
55 Jacques-Barthélemy Micheli Du Crest, Supplication avec Supplément présentée

aux Loiiables Cantons de Zurich et de Berne, s.l., 1745, p. 23. Micheli indique qu'il
cite ici Théophraste.



LE CONTRAT SOCIAL, UNE ŒUVRE GENEVOISE? 25

faciles à se laisser mener par le premier Demagogue qui se

présente»56. Micheli raconte qu'il a appris par une telle expérience

«qu'il ne pouvoit être aidé par personne», et donc qu' «il prit le parti
d'étudier dès lors lui même sans rélâche tous les anciens Auteurs
Grecs & Latins & la Bible même, afin d'y démêler les véritables
principes sur le Gouvernement civil»57.

A Genève Rousseau a appris comment les théories des jurisconsultes

pouvaient s'approcher de l'hobbésianisme. Selon lui, Hobbes,
aussi bien que les jurisconsultes, évaluent les hommes «en troupeaux
de bétail»58. De l'avis de Rousseau, une constitution politique légitime
ne peut être fondée sur une évaluation aussi pessimiste de l'homme.
Le contrat social qu'il soutient n'est donc pas celui de la soumission à

la volonté d'un gouvernement, mais celui de la soumission à la

volonté générale. En effet son contrat social est celui que le patriciat
genevois voulait négliger: celui d'union: «Avant donc que d'examiner
l'acte par lequel un peuple élit un roi, il serait bon d'examiner l'acte

par lequel un peuple est un peuple. Car cet acte étant nécessairement
antérieur à l'autre est le vrai fondement de la société»59.

Ce n'est que quand les hommes consentent à soumettre leur intérêt

privé à celui de la généralité, qu'ils peuvent poser les fondements
d'une société légitime. Selon Rousseau, il est absurde de dire que
l'homme, suivant son intérêt particulier rationalisé, soumettrait cet

intérêt particulier à l'intérêt général. L'exemple genevois prouvait le
contraire. L'homme peut être motivé pour le bien commun seulement

parce qu'il sent que c'est ce qui est juste et vertueux. Ainsi, le contrat
social établissant la société légitime dépend au fond d'une sorte de

contrat entre l'homme et sa propre conscience. C'est une soumission
libre et volontaire à la souveraineté de la loi et non pas à la volonté
d'un gouvernement particulier. Pour conclure, Rousseau s'est servi des

théories optimistes de l'homme prêchées par les théologiens genevois,
afin de construire les fondements théoriques d'une société légitime.

56 Additions Aux Représentations des Citoyens & Bourgeois de Geneve, en datte
du 4me Mars 1734, Rivoire, I, no. 314 p. 11.

57 J.-B. Micheli Du Crest, op. cit., p. 23.
58 J.-J. Rousseau, Du Contrat social, Pléiade, t. Ill, p. 353.
59 Ibidem, p. 359.



26 HELENA ROSENBLATT

Gardant une communication étroite entre la théorie morale et
politique, Rousseau a utilisé un aspect du discours genevois contre un
autre, créant ainsi une philosophie qui aurait une signification universelle60.

Genève a moins dicté les idées de Rousseau qu'elle les a

rendues possibles, et c'est ce rôle plus nuancé et plus complexe de

Genève qui mériterait d'être étudié d'une manière plus approfondie.

60 «[...] si l'ancienne Genève était le point de départ de la méditation politique de

Jean-Jacques, elle n'était pas nécessairement le point d'arrivée.» R. Leigh, art. cit.,
p. 110.


	Le Contrat social, une œuvre genevoise? L'École du droit naturel et le débat politique à Genève : la réponse de Rousseau

