Zeitschrift: Bulletin de la SHAG : revue annuelle de la Société d'histoire et
d'archéologie de Genéve

Herausgeber: Société d'histoire et d'archéologie de Geneve

Band: 21 (1991)

Artikel: Le Contrat social, une ceuvre genevoise? L'Ecole du droit naturel et le
débat politique a Genéve : la réponse de Rousseau

Autor: Rosenblatt, Helena

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1002529

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1002529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CONTRAT SOCIAL,

UNE (EUVRE GENEVOISE?
L’ECOLE DU DROIT NATUREL ET
LE DEBAT POLITIQUE A GENEVE.

LA REPONSE DE ROUSSEAU

par Helena ROSENBLATT

La question de l'influence de Geneve sur les idées politiques et
religieuses de Jean-Jacques Rousseau est discutée depuis plus de deux
cents ans. Cependant, au cours des années, les suppositions méthodo-
logiques sous-jacentes au débat sont restées fondamentalement les
mémes, et elles ont besoin d’étre modifiées. C’est pourquoi il est
encore nécessaire de réexaminer un vieux sujet selon une nouvelle
approche. Au lieu de voir Genéve simplement en tant que source
d’idées que Rousseau a pu adopter, il faudrait voir Geneéve comme
fournissant des problémes concrets et intellectuels que Rousseau a
tiché de résoudre.

Jusqu’a I’année 1934, l'influence de Geneve sur Rousseau était
généralement admise'. Cependant les ouvrages écrits avant cette date
souffrent d’une conception relativement superficielle de I’histoire de
Genéve ainsi que du calvinisme, et ne s’occupent que rarement et
courtement d’analyse de textes genevois. Selon Gaspard Vallette,
dont I’ouvrage est 1'un des meilleurs du genre, «l’accent» de la
pensée de Rousseau est genevois’. Rousseau a hérité de Genéve son
«esprit indépendant républicain, civique, protestant, morigéné et

I Cf. par exemple les ouvrages de F. BRUNETIERE, Edme CHAMPION, Emile FAGUET,
Gustave LANSON, Jules LEMAITRE, Albert SOREL, Jules VUy.

2 Gaspard VALLETTE, Jean-Jacques Rousseau, Genevois, Paris, 1911, p. 438.



14 HELENA ROSENBLATT

cultivé, avec une tendance déja marquée vers la démocratie et vers la
science»>. Le Contrat social est «un livre genevois», simultanément
un éloge et une critique de la constitution genevoise®. D’autres
érudits, a leur tour, ont appelé le Contrat social un «panégyrique» de
la constitution genevoise, ou bien une version idéalisée de cette
constitution. Toutes ces estimations se ressemblent dans le sens que
le contexte genevois est vu essenticllement en tant que déterminant
les idées de Rousseau.

Dans sa thése de doctorat de 1934, John Stephenson Spink a réagi
contre le réductionnisme de ce genre d’approche’. Selon lui, «Rous-
seau pensait plutét a enseigner qu’a apprendre les principes du droit
public»S, et le Contrat social ne devait pas étre vu en tant qu’éloge de
la constitution genevoise, ni en tant que brochure genevoise. Spink a
affirmé que la constitution genevoise n’a pu jouer un réle signifiant
dans la pensée de Rousseau avant la condamnation du Contrat social,
puisque Rousseau ne la connaissait que trés peu avant cette date. En
fait, selon Spink, pendant les années quarante et cinquante, et jusqu’au
temps ol Rousseau composait le Contrat social, Rousseau «n’a pas
compris la constitution de son pays»’.

Néanmoins, Spink a concédé que «Genéve a créé Rousseau; elle a
créé le fond de son caractere»®. Ayant consacré un chapitre entier de
sa these a la théologie rationnelle préchée a Genéve pendant la vie de
Rousseau, Spink a pu conclure que la doctrine morale exposée dans le
premier Discours était «une forme laicisée et outrée de la morale
qu’enseignaient les pasteurs genevois»’. Spink avait aussi lu quel-
ques-uns des plus importants pamphlets politiques genevois du dix-
huiticme siecle et a dii admettre que «cinquante ans avant le Contrat
social de Rousseau, les politiques de la ville basse avaient déja
formulé quelques-uns de ses principes les plus hardis sur le gouverne-

3 Ibidem, p. 38.
4 Ibidem, p. 209.

5 John Stephenson SPINK, Jean-Jacques Rousseau et Genéve. Essai sur les idées
politiques et religieuses de Rousseau dans leur relation avec la pensée genevoise au
XVIIE siécle, Paris, 1934.

8 Ibidem, p. 42.
" Ibidem, p. 87.
8 Ibidem, p. 44.
? Ibidem, p. 37.



LE CONTRAT SOCIAL, UNE (EUVRE GENEVOISE? 15

ment et les lois» 1%, Donc, dans une thése qui tentait essentiellement de
rompre le lien entre les idées politiques de Rousseau et la constitution
genevoise, Spink a dii néanmoins admettre que la bourgeoisie gene-
voise a exercé une influence considérable sur le développement de sa
pensée. En fait Spink a admis que «[il] n’y a guére qu’a Genéve que
Rousseau ait pu apprendre a étre ‘fier républicain’» .

Afin de maintenir 1’originalit¢ de Rousseau vis-a-vis de Geneve,
Spink a di poser en principe une séparation entre la morale de Rous-
seau et sa politique, ce qui est, en vé€rité, fausser sa pensée. Spink a di
exagérer les qualités non démocratiques de la constitution genevoise et
éviter de la voir par les yeux de la partie modérée de la bourgoisie.
Ainsi a-t-il pu dire, par exemple, que la constitution était «vicieuse a
sa naissance»'?, et que le compromis de 1738 a entiérement favorisé le
patriciat contre le peuple, ce qui est simplifier quelque peu 1’affaire.
Finalement, I’argument de Spink est fondé sur 1’'idée que Rousseau n’a
pas compris la situation politique de sa ville natale, et qu’il n’a jamais
discuté de politique avec ses amis genevois avant 1762, une supposi-
tion qui est difficilement défendable '.

Peut-étre plus important encore que la these de Spink, est I’emploi
que R. Derathé en a fait dans son Jean-Jacques Rousseau et la
science politiqgue de son temps'. Derathé a accepté la thése de Spink
qu’avant 1762 Geneve n’a point constitué une source majeure des
idées politiques de Rousseau, et il a, par contre, soigneusement étudié
la dette de Rousseau envers 1’école du droit naturel. Selon Derathé,
«Geneéve a tenu sans aucun doute une grande place dans I’imagination
et dans la vie de Rousseau, mais c’est ailleurs que nous devons cher-
cher les sources de sa pensée politique...»'5. En réalité, «la pensée
politique de Rousseau est issue d’une réflexion sur la théorie des juris-

19 Ibidem, p. 13.
" Ibidem, p. 30.
12 Ibidem, p. 8.

13 Jean-Daniel CANDAUX, 1’éditeur des Lettres écrites de la montagne de Rousseau,
soutient au contraire que Rousseau était relativement bien informé sur la constitution
genevoise quand il écrivait le Contrat social. Cf. Jean-Jacques ROUSSEAU, (Euvres
compleétes, Pléiade, t. III, pp. clxxxiv-cxc et pp. 1664-5.

14 Robert DERATHE, Jean-Jacques Rousseau et la science politique de son temps,
Paris, 1988. Ce livre a paru pour la premiere fois en 1950.

15 Ibidem, p. 22.



16 HELENA ROSENBLATT

consultes»!®. Penser que la constitution genevoise ait pu servir de
modele pour Rousseau était «une vue simpliste que se sont empressés
d’adopter les adversaires de Rousseau avec l'intention manifeste de
diminuer par 1a la portée de son ceuvre politique»'’. Le Contrat social
¢tait, dans les termes de Rousseau lui-m€me, «un livre pour tous les
temps» '8, et pour cela, ne pouvait étre, selon Derathé, «un livre d’inspi-
ration genevoise» !°.

Pourtant, en 1971, Michel Launay a rouvert le débat. Dans son
Jean-Jacques Rousseau écrivain politique®, Launay a tdché de décrire
Rousseau en tant que porte-parole conséquent des «petits-bourgeois»
genevois contre le riche et puissant patriciat. Dans un livre riche en
renseignements intéressants et pertinents sur le caractere social et poli-
tique de Geneve, Launay a pourtant sous-évalué¢ 1’importance des
traditions intellectuelles genevoises, et tout particulierement de 1’héri-
tage calviniste. Quand il a vu contradiction et discordance dans la
pensée de Rousseau, il I’a simplement attribué au fait que «[s]a ré-
flexion reste prisonniere de la vision politique féodale dont il cherche
a se dégager..»?!. Ce qui laisse de I’ambiguité dans la pensée de
Rousseau, c’est qu’il «refuse en bloc tout esprit de parti et tout esprit
de classe...»?%. Donc, Genéve, selon Launay, sert plutdt a expliquer ou
a excuser cette «confusion féodale»??, 1'«influence confuse d’une
mentalité pré-scientifique»? dans la pensée de Rousseau; c’est quand
Rousseau s’échappe de son contexte genevois qu’il devient vraiment

original.

De la part de Launay il n’y a pas de tentative d’expliquer ou
d’analyser les sources de cette mentalité genevoise. En outre il a trop
simplifié la structure et le caractere de Geneve, se contentant, par
exemple, de résumer le rble des pasteurs en tant que «singes et valets

16 Ibidem, p. 51.
17 Ibidem, p. 9.

18 Lettre 2 Rey du 7 nov. 1761, C.G., n. 1170, t. vi, p. 288, cité par Derathé,
ibidem, p. 11.

19 Ibidem, p. 21.

20 Michel LAUNAY, Jean-Jacques Rousseau écrivain politique, Cannes, 1971.
2L Ibidem, p. 231. ‘

2 [bidem, p. 232.

3 Ibidem, p. 103.

24 Ibidem.



LE CONTRAT SOCIAL, UNE (EUVRE GENEVOISE? 17

des gens du Haut»?*. Dans cette perspective, il est sir que Rousseau a
di prendre position contre eux. Cependant, le travail trés important
d’André Giir?¢ a montré non seulement que plusieurs des idées consi-
dérées comme typiquement rousseauistes faisaient déja partie du débat
politique a Geneéve bien avant lui, mais aussi que 'auteur des
fameuses «lettres anonymes», parues a Geneve en 1718, était en effet
le pasteur Antoine Léger. Evidemment, la question du rdle des
pasteurs et du calvinisme, a Geneve aussi bien que dans la pensée de
Rousseau, est plus complexe et mérite plus d’attention.

Puis, en 1978, R. Fralin?’ a soutenu que Spink et Derathé avaient
sous-estimé 1’'influence de Genéve sur Rousseau. Selon Fralin, la
nature de l’influence de ’école du droit naturel sur Rousseau a été
largement décidée par son éducation genevoise, et plusieurs des 1dées
les plus distinctives de Rousseau étaient en fait aussi des idées distinc-
tement genevoises dans leurs origines. L’influence de Geneve était tout
particulicrement reconnaissable dans le Contrat social. Selon Fralin:
«Geneva was both the starting point and the finishing point, the inspi-
ration and the goal of Rousseau’s political thought at the time he
wrote the Contrat social»?®. Et cependant, Fralin n’a pas entrepris une
analyse des écrits politiques genevois de 1’époque telle que 1’a faite
avec tant de succeés André Giir, par exemple. Et curieusement, il n’a
méme pas fait mention du calvinisme en tant que partie de la sensibi-
lit¢ genevoise de Rousseau. Entre autres choses, la négligence de la
religion a eu pour effet de trop simplifier des notions telles que la
volonté générale, qui est I'un des pivots de la philosophie de Rous-
seau, et qui a, comme 1’a démontré P. Riley?’, des origines théologi-
ques.

Fralin s’est concentré sur la pensée institutionnelle de Rousseau,
qu’il a comparée au systeme politique genevois. Il a conclu que le
point de vue de Rousseau était ambigu, et que cette ambiguité était un

B Ibidem, p. 48.

% André GUR, «Les lettres ‘séditieuses’ anonymes de 1718 étude et texte», in
Bulletin de la Société d histoire et d archéologie de Genéve, XVII (1981), 2,
pp. 129-205.

2 Richard FRALIN, Rousseau and Representation, New York, 1978.

7 Ibidem, p. 144. En frangais: «Genéve €tait a la fois le point de départ et le
point d’arrivée, I'inspiration et le but de la pensée politique de Rousseau quand il
€crivait le Contrat social »

# Patrick RILEY, The General Will Before Rousseau, Princeton, 1986.



18 HELENA ROSENBLATT

«faithful reflection of the ambiguities inherent in the Genevan Consti-
tution»°, Quand Fralin s’est référé a 1’influence de Genéve, il 1’a vue
aussi en tant que déterminant des idées rousseauistes. Cela a eu pour
effet de réduire sa discussion de l’'influence de Genéve a une explica-
tion des ressemblances entre Geneve et les idées de Rousseau. Par le
biais d’une méthodologie si étroite, ’originalit¢ de Rousseau doit
nécessairement venir d’une autre source. En fait Fralin a favorisé une
explication de Rousseau qui se place entre celle de Vallette et celle de
Spink et Derathé. Selon Fralin, quand Rousseau «transcended both
Genevan institutions and bourgeois theory,[...] he did so largely with
the help of the natural law theorists»?!.

Il y a pourtant une maniere d’utiliser le contexte genevois sans par
la réduire la portée ou l’originalité des idées de Rousseau. Dire que
Rousseau a été influencé par Geneve n’est pas dire qu’il ait adopté
des idées ou des conventions genevoises tout entieres. Au contraire,
comme le soutient Quentin Skinner?, il est clair qu’'un auteur peut
étendre, renverser, ou altérer les conventions établies. Le contexte
genevois ne doit donc pas étre considéré simplement comme détermi-

% R. FRALIN, op. cit., p. 137. En frangais: 1’ambiguité du point de vue de
Rousseau était un «reflet fidele des ambiguités inhérentes a la constitution genevoise».

31 Ibidem, p. 142. En francais: lorsque Rousseau «dépassa 2 la fois les institutions
genevoises et la théorie bourgeoise [...] il le fit en grande partie avec l'aide des
théoriciens du droit naturel».

3 Cf. Quentin SKINNER, «Some Problems in the Analysis of Political Thought and
Action», in Political Theory, (aoit 1974), p. 287. Pour 1’approche «contextuelle» de
I’histoire intellectuelle, outre cet article voir aussi ID., «Meaning and Understanding
in the History of Ideas», in History and Theory, 8 (1969), 1; ID., «Motives, Intentions
and the Interpretation of Texts», in New Literary History, 3, (Hiver 1972), 2,
J. G. A. Pocock, «Political Ideas as Historical Events: Political Philosophies as
Historical Actions», in M. RICHTER (€d.), Political Thought and Political Education,
Princeton, 1980.

Nous sommes, cependant, bien consciente de la controverse suscitée par
I’approche «contextuelle» de 1’histoire des idées. Cf. I’avertissement de C. TARLTON,
«Historicity, Meaning, and Revisionism in the Study of Political Thought», in History
and Theory, 12 (1973), 3; et les commentaires de H. WHITE, Metahistory, Baltimore,
1983. Pour 1’approche «textuelle», voir A. BLooM, «The Study of Texts», in Political
Theory and Political Education, op. cit; P. RICOEUR, «The Model of the Text:
Meaningful Action Considered as a Text», in Social Research, 38 (1971), 3; J. WHITE,
«The Historical Text as Literary Artifact», in Clio, 3 (1974), 3.

Nous demeurons pourtant dans 1'idée qu’un contextualisme non-réductif est une
approche valable et utile a 1’histoire des idées, et nous nous accordons avec la défense
du contextualisme élaborée dans R. A. JONES, «On Understanding a Sociological
Classic», in American Journal of Sociology, 83 (1977) et dans Q. SKINNER,
«Hermeneutics and the Role of History», in New Literary History, 7 (1975), 1.



LE CONTRAT SOCIAL, UNE (EUVRE GENEVOISE? 19

nant les idées de Rousseau, mais comme fournissant un cadre pour
comprendre le vrai sens de ses écrits®.

Une telle approche contextuelle est premierement fondée sur 1'idée
qu'une perspective historique sur l'ceuvre est importante afin de
comprendre ce que I’écrivain «veut dire». Cela demande la reconstruc-
tion du contexte historique du penseur: dans le cas de Rousseau, cela
entraine, selon les termes de Clifford Geertz**, la «thick description»
de la culture calviniste de Geneve. Menés par une connaissance de
I’histoire de I’endroit et de la période, du langage utilisé, et des débats
contemporains, nous pouvons essayer d’arriver au sens voulu par I’au-
teur et, aussi, de voir son originalité. Ainsi les rapports dialectiques
entre penseur et réalité sont maintenus, et I’approche contextuelle ne
risque pas d’étre réductive. Proposer I’importance du contexte gene-
vois n’est pas nier ’originalité de Rousseau, mais, en réalité, 1’identi-
fier et ’expliquer. Genéve peut nous aider & conceptualiser certains
des problemes que Rousseau a voulu cerner, et a voir quelles solutions
étaient, pour lui, disponibles.

L’importance de la tradition du droit naturel, solidement docu-
mentée par Derathé, n’est pas ici en question. Néanmoins, récemment,
R. Wokler® a avec raison critiqué Derathé d’avoir confondu un exposé
des sources de Rousseau, avec une étude de son sens; autrement dit,
d’avoir essentiellement attribué a Rousseau une théorie que celui-ci
voulait manifestement réfuter. En effet, comme le dit Wokler, il est
faux de penser que les réferences au droit naturel dans les ouvrages de
Rousseau 1’engagent a la méme utilisation du concept que d’autres
philosophes précédents. L’essentiel que je voudrais ici souligner est
que Geneve peut nous aider a comprendre pourquoi Rousseau a réagi
comme il 1’a fait a la tradition du droit naturel.

3 Ce serait aussi sans doute ’avis de Ralph Leigh, qui, dans son article «Le
Contrat social, ceuvre genevoise?», suggere que les idées du Contrat social «ne
prennent tout leur sens et toute leur portée que dans le cadre de I'histoire et de la
politique genevoise», et cependant ajoute plus loin «[jle ne dis pas que la cité
contractuelle de Rousseau soit une simple image, un simple reflet». In Annales de la
Société J.-J. Rousseau, 39 (1972-1977) p. 103, 108.

3 (Clifford GEErTZ, The Interpretation of Cultures, New York, 1973, ch. 1.
L’importance du travail de Geertz pour I’histoire intellectuelle nous a été indiquée par
Laurence DICKEY, Hegel, Religion, Economics, and the Politics of -Spirit. 1770-1807,
Cambridge, 1987, p. ix et p. 298 n. 8 et 10.

35 Robert WOKLER, Rousseau on Society, Politics, Music and Language, New
York, 1987, ch. 1.



20 HELENA ROSENBLATT

Premierement, il faudrait s’accorder sur le fait que parler de
Geneve au dix-huitieme siecle, c’est aussi parler du calvinisme.
Cependant le calvinisme genevois du dix-huitieme siécle est bien
différent de celui de Calvin®. Il avait évolué en une théologie relative-
ment optimiste et rationnelle qui valorisait la morale et mettait 1’accent
sur la capacité de 1’homme a se sanctifier par un comportement chré-
tien. Dans les sermons et dans les traités de morale, ’homme était
décrit comme une créature a 1’image de Dieu, douée d’une volonté
libre, ainsi que d’une loi naturelle implantée en lui par Dieu. Les théo-
logiens et pasteurs genevois ont par la contribué a une réhabilitation de
la nature humaine. La plupart des passions humaines, 1’amour-propre
inclus, tant décrié par les jansénistes, €taient décrites non pas en tant
que corrompues a leur source, mais en tant qu’innocentes dans leur
origine, et capables d’étre dirigées vers des fins louables. Selon Béné-
dict Pictet, les passions étaient tout simplement «des chevaux qu’il
faut tenir en bride...»*".

Pendant qu’ils exprimaient de 1’optimisme sur la nature humaine,
ces théologiens se lamentaient de 1’état de 1’homme présent. Les
sermons genevois dénoncaient continuellement la domination du luxe,
de I’hypocrisie et de 1’avarice dans le monde. L’homme se laissait
emporter par ses passions terrestres au lieu de les diriger comme le
voulait Dieu. Par conséquent, 1’opposition chrétienne traditionnelle
entre nature et grice s’atténua et une autre opposition se mit en place:
celle entre I’homme chrétien et «1’homme de 1’homme». Les théolo-
giens genevols €taient critiques quant au comportement présent de
I’homme et pourtant demeuraient optimistes quant a son essence et sa
vocation. Selon Jacob Vernet, I"homme était «une créature noble dans
son origine, mais dégradée & qui a besoin qu’on la réhabilite dans ses
premiers droits» 3. Afin de se guérir, ’homme devait aligner sa propre
volonté sur celle de Dieu. La Grace étant congue comme libéralement
offerte, cet alignement semblait étre a la portée de I’homme. L homme
était décrit comme étant capable de se réformer et par cela de réformer

36 Pour une excellente introduction & 1’évolution du calvinisme a Genéve, cf.
Maria-Cristina P1Tassl, De ["orthodoxie aux lumiéres, Genéve 1670-1737, Genéve, 1992.

37 Bénédict PICTET, La Morale Chrétienne ou I'Art de Bien Vivre, Geneve, 1710,
vol. 2, p. 234.

38 Jacob VERNET, Traité de la Verité de la Religion Chrétienne, Geneve, 1730,
p. 36.



LE CONTRAT SOCIAL, UNE (EUVRE GENEVOISE? 21

aussi son monde. Mettant 1’accent sur la libre volonté de 1’homme,
Vernet n’hésitait pas a dire a une audience de jeunes cathéchumenes:
«pour &tre homme de bien, il n’y a qu’a le vouloir!»*

Par contre, les théories du droit naturel adoptées par le patriciat
genevois pour servir dans les confrontations politiques du dix-huitieme
siecle??, étaient bien plus pessimistes sur la nature humaine. Les porte-
parole du gouvernement se sont approprié les aspects des théories du
contrat social qui pouvaient le mieux servir a justifier et a défendre
leur régime oligarchique. Les représentants du patriciat parlaient de
maniére caractéristique des hommes dans 1’état de nature comme étant
«livré[s] aux passions»*!, «toujours divisés, toujours en guerre»®, ou
bien soutenaient que «laisser I’homme jouir d’une liberté entiere [...]
ce seroit 1’abandonner a un etat pire que les betes»*. Lhomme dans
I’état de nature était I’homme dans un état de désordre total, dans un
état ou «le plus fort opprimera sans cesse le plus foible»*. La liberté
dégénérerait en licence et tyrannie si un gouvernement puissant ne
restreignait pas les tendances les plus destructives de 1’homme et ainsi
I’amenait a vivre en paix. C’est pourquoi une société viable ne pouvait
étre fondée que sur la base d’un contrat perpétuel et irrévocable de
soumission a ce gouvernement.

L’insinuation du patriciat que ’exercice libre du jugement des
individus meénerait naturellement a un état de guerre, s’approchait en
réalité de I’hobbésianisme. Et il y avait d’autres aspects de |’argument
patricien qui s’approchaient des théories de Hobbes. En opposition

¥ Bibliotheque Publique et Universitaire de Geneve [désormais BPU], Ms Comp.
Past. 55, «Sermon prononcé pour la réception des catéchumenes par J. V.», f. 6.

40 Sur cette question, cf. le travail trés important de Jérdbme SAUTIER, La Médiation
de 1737-1738. Contribution a [’ histoire des institutions politiques de Genéve. Thése de
droit, Paris II, 1979, 1002 p. dactyl. et Paul BARBEY, Etat et Gouvernement. Les
sources et les thémes du discours politique du patriciat genevois entre 1700 et 1770,
These de droit, Geneve, 1990, 418 p. dactyl.

4 BPU, Ms Cramer 59, «Mémoire sur la Question du Droit des impots», f. 55.
(Pierre Mussard). Selon Mussard, I’homme naturel serait «dans la dépendance de toutes
la plus cruelle». Ibidem.

4 BPU, Ms Cramer 47, «Quatre lettres en réponse aux lettres anonymes»,
f. 19 r. (Jacob de Chapeaurouge).

4 BPU, Ms Ami Lullin 18, manuscrit non-numéroté placé entre le «Sermon
prononcé a St. Gervais le 12 dec. 1731» et le «Sermon prononcé pour le jeune en
1736», f. 4. (Ami Lullin).

4 Ibidem, f. 5. Dans le méme manuscrit, Lullin décrit les hommes dans 1’état de
nature comme ressemblant & des «tigres dans les bois».



22 HELENA ROSENBLATT

avec Hobbes, Pufendorf avait soutenu qu’il y avait, en effet, deux
contrats: un pacte d’union par lequel chaque individu promet «avec
tous les autres de se joindre ensembles pour toujours en un seul
corps...»%, et un pacte de soumission par lequel les citoyens se soumet-
tent au pouvoir du magistrat choisi. L’idée d’un pacte d’union permet-
tait a Pufendorf d’affirmer, contrairement 2 Hobbes, que la dissolution
du gouvernement n’entrainait pas nécessairement la dissolution de la
société.

La théorie du double contrat avait en réalit¢ une plus longue
histoire. Les monarchomaques avaient déja parlé de deux alliances,
une qui transforme le peuple en un «peuple de Dieu» par une «obliga-
tion de piété», et I’autre qui promet ’obéissance a un prince*®. Cepen-
dant, le patriciat genevois, parlant seulement d’un contrat de soumis-
sion, et non pas d’un contrat d’union, insinuait qu’un changement dans
le gouvernement mettrait en danger ’existence méme de la société et
menerait a un état de guerre. En effet, le patriciat laissait tomber le
premier pacte d’union et se concentrait sur la défense d’un pacte de
soumission, apparemment négocié quatre ou six ans apreés la mort de
Calvin.

Cela peut étre vu comme ’abandon de 1’idée calviniste de Geneve,
république chrétienne, communauté de chrétiens vivant sous la loi de
Dieu. Car il est certain que les individus représentés dans les théories
patriciennes étaient des hommes égoistes, violents et non régénérés, et
que leur contrat social ne changeait en aucune maniere ce fait. S’il
était vrai que les individus manquaient de compétence pour décider du
juste et de 1’injuste, il faudrait peut-€tre abandonner 1’'idée que Dieu
les ait créés en tant que créatures rationnelles, capables de vivre
ensemble en paix et d’obtenir le salut par 1’exercice de leur propre
raison et conscience. Il semble qu’a Genéve, la morale calviniste
préchait une chose alors que la théorie politique du patriciat en
préchait une autre.

En outre, plusieurs pasteurs importants a Genéve ont ouvertement
soutenu le gouvernement et ont préché le devoir de tout chrétien de se
soumettre aux autorités. Le théologien libéral Jean-Alphonse Turrettini

4 Samuel von PUFENDORF, Droit de la nature et des gens, t. 11, liv. VII, chap. 2.

4 Cf. Ph. Du PLESSIS-MORNAY et H. LANGUET, Vindiciae contra tyrannos,
traduction frangaise de 1581, Geneve, 1979, p. 25.



LE CONTRAT SOCIAL, UNE (EUVRE GENEVOISE? 23

etait un conservateur acharné en politique. Dans un discours prononcé
devant le Conseil Général, Turrettini affirma que les magistrats étaient
choisis par Dieu et «qu’on leur résiste, on résiste a un ordre que Dieu
a établi...»*. Le pasteur et professeur Ami Lullin favorisait la cause
du patriciat dans ses sermons, faisant de Jésus-Christ ’exemple du bon
citoyen a cause de ses «sentiments sur la subordination des particuliers
au Magistrat...»*®. On s’appuyait sur les paroles fameuses de saint Paul
qui depuis longtemps servaient davantage a soutenir la doctrine du
droit divin dans des monarchies catholiques qu’a expliquer le compor-
tement idéal des citoyens dans une république chrétienne.

En tant que chrétiens, les Genevois étaient considérés comme capa-
bles d’étre vertueux et charitables. Ils avaient a leur disposition le
mythe de Genéve, comme communauté chrétienne unie par une
alliance, comme «cité-église» ou communauté d’élus vivant sous la loi
divine®. Par contre, en tant que citoyens les genevois devaient se
soumettre aux autorités politiques soit parce que Dieu le voulait, soit
parce qu’abandonnés a leurs propres soins, ils s’entre-détruiraient.

Du point de vue de la bourgeoisie genevoise, la situation 2 Geneve
nécessitait un changement dans la conception de ce qui était le devoir
du chrétien en matiere politique. Les théories du droit naturel servaient
a légitimer un régime oligarchique et a combatire les aspirations politi-
ques de la bourgeoisie. La doctrine chrétienne officielle préchait la
soumission. Il manquait une alternative théorique a 1’ordre qu’impo-
saient les autorités genevoises, un ordre qui en effet ressemblait a celui
décrit dans le Leviathan.

C’est dans ce cadre qu’il faudrait essayer de comprendre la
doctrine politique de Rousseau. Ses diatribes fulminantes contre 1’école
du droit naturel sont bien connues. «Payés par le fort pour précher le
foible»*, selon Rousseau, les jurisconsultes, y compris Jean Barbeyrac,
ont voulu «dépouiller les peuples de tous leurs droits [...] pour en

47 Archives d’Etat de Genéve [désormais AEG], Ms hist. 71, «Discours prononcé
en Conseil general le 18 nov. 1736», f. 192 v.

48 BPU, Ms Ami Lullin 18, «Sermon prononcé a St. Germain le 12 dec. 1729»,
f. 11.

49 Cf. Harro HoOprL, The Christian Polity of John Calvin, Cambridge, 1982 et
Michael WALZER, The Revolution of the Saints, Cambridge, Mass., 1965.

30 Jean-Jacques ROUSSEAU, Lettre a Christophe de Beaumont, O.C., Pléiade, t. IV,
p. 967.



24 HELENA ROSENBLATT

revétir les rois avec tout 1’art possible»>!. Dérathé pense que Rousseau
est injuste envers Barbeyrac, qui, «dans les notes de ses traductions de
Grotius et de Pufendorf, professe souvent un libéralisme inspiré de
Locke»*, et «dont tout le monde loue la conscience et la probité»>.
Cependant, pour mieux comprendre I’hostilité de Rousseau, il faudrait
non seulement examiner les théories de Barbeyrac, mais cerner de pres
le contexte genevois pour se rendre compte de 1’utilisation de ses théo-
ries et aussi du comportement personnel de Barbeyrac. Clest
Barbeyrac qui, aprés avoir été consulté par Micheli du Crest en 1731,
prit clairement position en faveur du patriciat. Son commentaire plut
tellement au patriciat qu’on le rendit public, et pourtant il contenait
une insulte flagrante a la bourgeoisie genevoise. Dans son commen-
taire, Barbeyrac avait décrit le peuple composant le Conseil Général
dans les termes suivants: «un Peuple toujours compos€ pour la plus
grande partie d’ignorans, de brouillons, ou de gens faciles a mener par
le premier Demagogue qui se presente...»>* Selon Micheli, et il
faudrait comparer ses sentiments avec ceux de Rousseau, Barbeyrac,
qui n’«ignoroit pas qu’a deffendre la cause de la liberté¢ de la multi-
tude, on ne gagne rien & l’on risque beaucoup, & qu’a favoriser au
contraire ’ambition qu’ont tolijours eu la plus part des Magistrats
d’ accroitre leur puissance & de I’ établir souverainement sur celle des
peuples [...] on gagne beaucoup & 1’on ne risque rien, se trouvoit
devoiié a ces Magistrats...»”. Ajoutées aux Représentations des
Citoyens & Bourgeois de Geneve du 4 mars 1734, se trouvent quel-
ques lignes qui montrent 1’indignation du peuple genevois envers
Barbeyrac. Elles se réclament de la consultation du «fameux Monsieur
Barbeyrac», qui «donne une si belle idée de nos Conseils Generaux,
politesse dont nous le remercions trés particuliérement, en le priant
pourtant de vouloir bien nous marquer quelque Epoque dans notre
Histoire qui dénote que la plus grande partie de ceux qui composent
notre Conseil General, ne sont que des ignorans, des brouillons &

SUID., Du Contrat social, Pléiade, t. III, p. 370.

32 R. DERATHE, notes, Pléiade, t. III, p. 1456.

3 1D., Jean-Jacques Rousseau, op. cit., p. 83.

5 AEG, Ms hist. 62, «Lettre de M. Barbeyrac», f. 196 r.

5 Jacques-Barthélemy MICHELI Du CREST, Supplication avec Supplément presentée
aux Loiiables Cantons de Zurich et de Berne, s.l., 1745, p. 23. Micheli indique qu’il
cite ici Théophraste.



LE CONTRAT SOCIAL, UNE (EUVRE GENEVOISE? 23

faciles a se laisser mener par le premier Demagogue qui se
presente»>®, Micheli raconte qu’il a appris par une telle expérience
«qu’il ne pouvoit étre aidé par personne», et donc qu’ «il prit le parti
d’étudier des lors lui méme sans rélache tous les anciens Auteurs
Grecs & Latins & la Bible méme, afin d’y déméler les véritables prin-
cipes sur le Gouvernement civil»>7.

A Geneve Rousseau a appris comment les théories des juriscon-
sultes pouvaient s’approcher de 1’hobbésianisme. Selon lui, Hobbes,
aussi bien que les jurisconsultes, évaluent les hommes «en troupeaux
de bétail»®. De I’avis de Rousseau, une constitution politique 1égitime
ne peut étre fondée sur une évaluation aussi pessimiste de 1’homme.
Le contrat social qu’il soutient n’est donc pas celui de la soumission a
la volonté d’un gouvernement, mais celui de la soumission a la
volonté générale. En effet son contrat social est celui que le patriciat
genevois voulait négliger: celui d’union: «Avant donc que d’examiner
I’acte par lequel un peuple élit un roi, il seroit bon d’examiner 1’acte
par lequel un peuple est un peuple. Car cet acte étant nécessairement
antérieur a I’autre est le vrai fondement de la société»>.

Ce n’est que quand les hommes consentent a soumettre leur intérét
privé a celui de la généralité, qu’ils peuvent poser les fondements
d’une société légitime. Selon Rousseau, il est absurde de dire que
I’homme, suivant son intérét particulier rationalisé, soumettrait cet
intérét particulier a 1’intérét général. L’exemple genevois prouvait le
contraire. L’homme peut étre motivé pour le bien commun seulement
parce qu’il sent que c’est ce qui est juste et vertueux. Ainsi, le contrat
social établissant la société légitime dépend au fond d’une sorte de
contrat entre I’homme et sa propre conscience. C’est une soumission
libre et volontaire a la souveraineté de la loi et non pas a la volonté
d’un gouvernement particulier. Pour conclure, Rousseau s’est servi des
théories optimistes de I’homme préchées par les théologiens genevois,
afin de construire les fondements théoriques d’une société légitime.

6 Additions Aux Représentations des Citoyens & Bourgeois de Geneve, en datte
du 4me Mars 1734, Rivoire, 1, no. 314 p. 11.

37 J.-B. MicHELI Du CREST, op. cit., p. 23.
8 J.-J. ROUSSEAU, Du Contrat social, Pléiade, t. III, p. 353.
% Ibidem, p. 359.



26 HELENA ROSENBLATT

Gardant une communication étroite entre la théorie morale et poli-
tique, Rousseau a utilis€ un aspect du discours genevois contre un
autre, créant ainsi une philosophie qui aurait une signification univer-
selle®’. Genéve a moins dicté les idées de Rousseau qu’elle les a
rendues possibles, et c’est ce role plus nuancé et plus complexe de
Geneve qui mériterait d’étre étudié d’une maniére plus approfondie.

80 «[...] si I’ancienne Genéve était le point de départ de la méditation politique de
Jean-Jacques, elle n’était pas nécessairement le point d’arrivée.» R. LEIGH, art. cit.,
p. 110.



	Le Contrat social, une œuvre genevoise? L'École du droit naturel et le débat politique à Genève : la réponse de Rousseau

