Zeitschrift: Bulletin de la SHAG : revue annuelle de la Société d'histoire et
d'archéologie de Genéve

Herausgeber: Société d'histoire et d'archéologie de Geneve
Band: 19 (1988-1989)

Heft: 1

Artikel: Les origines du Conseil cecuménique des Eglises
Autor: Burgy, Francois Marc

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1002547

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1002547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES ORIGINES DU CONSEIL (ECUMENIQUE
DES EGLISES

A 1’occasion des 40 ans de sa fondation®
par Francois Marc BURGY

La fondation du Conseil cecuménique des Eglises (COE) a eu lieu a
Amsterdam, dans le cadre somptueux du Concertgebouw ou se tenait sa
premiére Assemblée. Elle réunissait pres de 400 délégués représentant
147 Eglises des traditions protestante, orthodoxe et vieille-catholique'.
Le 23 aodit 1948, vers 10 heures, le président de la séance, Geoffrey
Fisher (1887-1972), archevéque de Cantorbéry, déclara adoptée sans
opposition la résolution créant le Conseil cecuménique des Eglises. Puis
I’archevéque Fisher fit observer un instant de silence, aprés quoi il
rendit grace a Dieu d’avoir conduit les participants «a cette heure et a
cet acte dans la foi en Christ et par la puissance du Saint-Esprit»2,

Ce moment précis oli, 3 Amsterdam, s’est noué le destin du COE,
est 1’aboutissement d’un long processus. Le mouvement cecuménique,
dont le COE est une des manifestations, plonge en effet ses racines au
cceur méme de ce XIX® siécle dont on a trop tendance a oublier qu’il est
peut-étre bien le siecle le plus chrétien de notre histoire.

Certes, les siecles précédents offrent des exemples de tentatives de
réunifier la chrétienté de maniere pacifique, mais elles ont été le fait de
quelques hommes d’élite tel Leibniz, et n’ont pas abouti a des
réalisations pratiques de grande ampleur. Au XIX® siécle toutefois, un

* Communication présentée a la Société d’histoire et d’archéologie le 13 octobre
1988.

I Les Eglises vieilles-catholiques se sont séparées de Rome en 1870 2 la suite de
la proclamation par le premier Concile du Vatican du dogme de Iinfaillibilité
pontificale, qu’elles ont refusé.

2 Cité dans Ainsi, dressons des signes.... les quarante premiéres années du
Conseil cecuménique des Eglises = And so set up signs..., Genéve 1988, p. 3.



4 FRANCOIS MARC BURGY

certain nombre de facteurs, religieux ou non, ont incité a la recherche
de voies nouvelles pour parvenir a I’unité des chrétiens.

Citons tout d’abord !’expansion de I’Europe vers les autres
continents, ce vaste mouvement de colonisation si étroitement imbriqué
avec le développement mondial des missions. Pour la premiere fois, le
christianisme est confronté a des problemes qui se posent réellement a
I’échelle de la terre enticre.

Le XIX® siécle est bien sir le siécle de I'industrialisation et des
révolutions. Les Eglises et les fideles réagissent a ce nouveau contexte
socio-économique et, parallelement au développement missionnaire
hors d’Europe, le mouvement social-chrétien se développe dans le
monde occidental.

Le XIX® siecle est aussi le siecle des sociétés en tant que mode de
sociabilité. Dans le domaine religieux, elles prennent la forme de
sociétés missionnaires, de sociétés bibliques, mais aussi de sociétés
d’étudiants ou de sociétés de jeunesse.

Dans le domaine spécifiquement religieux, le mouvement du Réveil
évangélique qui, dans sa volonté de renouveau spirituel et
d’évangélisation a touché toutes les Eglises de tradition protestante, a
joué un role de premicre importance. S’il a pu provoquer de
douloureuses ruptures, comme a Genéve et en Ecosse?, il a souvent fait
naitre le sens de la communauté entre chrétiens de confessions
différentes. Le Réveil évangélique a largement répandu la passion de
I’évangélisation, qui s’est manifestée par [’action missionnaire et
sociale, et ce dans le cadre d’organisations multiconfessionnelles.

C’est en partie du Réveil évangélique que sont issues des le milieu
du XIX® siécle un certain nombre d’organisations qui ont la
caractéristique commune d’étre des groupements volontaires de
chrétiens de diverses confessions, telles les Unions chrétiennes de
jeunes gens (1844) et de jeunes filles (1854) et le Mouvement des
étudiants chrétiens qui a donné naissance en 1895 a la Fédération
universelle des Associations chrétiennes d’étudiants (FUACE). Ces
organisations ont pour but premier 1’évangélisation sous toutes ses
formes, et 1’'unité des chrétiens n’est pas leur préoccupation avant le
début du XX°® siécle. Mais elles contribuent a tisser des liens solides,

> A Geneve, I'Eglise évangélique libre se forme en 1849. L’Eglise libre d’Ecosse
se sépare de I’Eglise d’Ecosse en 1843.



LES ORIGINES DU CONSEIL (ECUMENIQUE DES EGLISES 5

des amitiés durables entre chrétiens divisés, et elles les habituent au
travail en commun; elles deviendront ainsi une pépiniere de dirigeants
pour le mouvement cecuménique. Le cas le plus célebre a cet égard est
sans doute I’évangéliste John Raleigh Mott (1865-1955)% laic
méthodiste engagé dans la section étudiante des Unions chrétiennes,
puis membre fondateur de la FUACE, président de la Conférence
missionnaire d’Edimbourg (1910), puis du Conseil international des
missions, président de la Conférence d’Oxford du Christianisme
pratique (1937), Prix Nobel de la Paix (1948), et enfin président
d’honneur du COE.

La fondation de la Fédération universelle des Associations
chrétiennes d’étudiants en 1895 marque une notable évolution car cette
Fédération ne se  veut pas  non-confessionnelle  mais
interconfessionnelle: contrairement a ses prédécesseurs, elle reconnait
I”appartenance de ses membres a leur Eglise, et affirme que la loyauté a
sa tradition est le premier devoir de I’étudiant chrétien. La Fédération
compte qu’ainsi chacun puisse lui apporter tout ce qu’il a découvert ou
tout ce qu’il découvrira de la vérité chrétienne au sein de sa propre
Eglise. Cette approche nouvelle permet de résoudre I’apparente
contradiction entre 1’unité en vérité (théologique) et 1'unité en fraternité
(dans I’action). Il est des lors possible d’ceuvrer au rapprochement des
chrétiens sans paraitre trahir la tradition a laquelle on appartient.

La Conférence d’ Edimbourg de 1910

C’est dans ce contexte trés dynamique du christianisme de la fin du
XIX® siecle et du début du XX° siecle que nait le mouvement
cecuménique moderne. Il se forme autour de la mission, cette mission
qui a non seulement acquis enfin une dimension vraiment universelle,
mais qui ambitionne alors d’évangéliser le monde en I’espace d’une
génération. Or, sur le terrain des missions, les divisions importées
d’Occident ne cessent de faire obstacle a 1’évangélisation, mettant ainsi
cruellement en évidence la nature tragique et scandaleuse de la division
des Eglises.

Des 1854 des conférences missionnaires s’étaient tenues sur le plan
national, en particulier en Grande-Bretagne et aux Etats-Unis. Mais le

* Charles Howard HOPKINS, John R. Mott, 1965-1955: a biography, Geneva 1979.



6 FRANCOIS MARC BURGY

besoin de coordonner l’effort nécessite d’aller plus loin. Dans 1’été
1910, une Conférence missionnaire mondiale se réunit a Edimbourg.
On s’accorde a dater de cet événement l’existence du mouvement
cccuménique moderne. Cette Conférence rassemble les délégués
officiels des sociétés missionnaires ceuvrant parmi les non-chrétiens>.
Le but de cette assemblée consultative est d’aider ces sociétés a
progresser en commun dans I’action missionnaire et dans la réflexion
missiologique®. '

Si la participation a la Conférence d’Edimbourg est surtout le fait
des protestants anglo-saxons, son succes dépasse largement ces limites
confessionnelles et culturelles. Selon John Mott elle a permis aux
délégués de découvrir une fraternité en Christ qui transcende les
barrieéres nationales, raciales et confessionnelles’. Elle voit aussi
I’émergence de nouvelles personnalités issues du mouvement étudiant
chrétien, en premier lieu Mott lui-méme, et I’Ecossais Joseph Oldham
(1874-1969)% nommé secrétaire général.

Apres la Premiére Guerre mondiale, la nécessité d’un organisme
permanent pour poursuivre le travail commencé a Edimbourg conduit
en 1921 a la fondation du Conseil international des missions. Ce

5 Par cette limitation, il s’agissait de se distinguer trés nettement de toute
entreprise de prosélytisme entre confessions chrétiennes.

% Les sujets traités par les huit commissions de la Conférence sont les suivants:
Apporter I’'Evangile a ’ensemble du monde non-chrétien;

L’Eglise dans le champ de la mission;

L’éducation dans ses rapports avec la christianisation de la vie nationale;

Le message missionnaire dans ses rapports avec les religions non-chrétiennes;
La formation des missionnaires;

La base missionnaire en métropole;

Missions et gouvernements;

La coopération et le progres vers 1'Unité.

history of the Ecumenical movement, 1517-1948, ed. by Ruth Rouse and
Stephen Charles Neill, 3rd ed., Geneva, 1986, p. 358. En francais, on peut consulter
I’ouvrage de John R. MOTT, L'heure décisive des missions chrétiennes, Saint-Blaise,
1912, consacré a la Conférence d’Edimbourg.

7 A history of the Ecumenical movement..., op. cit., p. 361.

8 Joseph Houldsworth Oldham, aprés avoir largement contribué au succes de la
Conférence d’Edimbourg, est fondateur et secrétaire du Conseil international des
missions (1921). Deés 1938, il joue un rble central au sein du mouvement du
Christianisme pratique. Il inspire en particulier la Conférence d’Oxford sur «L’Eglise,
la nation et I'Etat» (1937), tout en aidant a préparer la Conférence de Foi et
Constitution d’Edimbourg (1937). Son influence est décisive sur le processus qui
conduit a la fondation du COE; il est en particulier le secrétaire de la Conférence
d’Utrecht (1938) dont est issu le Conseil cecuménique des Eglises en formation. Il
devient président d’honneur du COE en 1961.

B ONOUA LN~



LES ORIGINES DU CONSEIL (ECUMENIQUE DES EGLISES 7

Conseil ne cessera d’ceuvrer pour faire de la mission une entreprise
commune des chrétiens jusqu’a sa fusion avec le COE en 1961°.

Le Christianisme pratique

Au début de ’année 1914, la situation internationale difficile avait
incité un groupe de dirigeants ecclésiastiques européens et américains a
réunir une Conférence a Constance, afin d’examiner comment les
Eglises pouvaient contribuer au maintien de la paix. Mais lorsque
s’ouvre la Conférence, le 2 aolit 1914, la guerre 1’a prise de vitesse. Les
délégués n'ont que le temps de désigner un Comité restreint, puis de
traverser les lignes allemandes pour atteindre la Hollande neutre.
Pendant la guerre, ce Comité décide de former une nouvelle
association, I’Alliance universelle pour ’amitié internationale par les
Eglises (en abrégé: Alliance universelle). Parmi ses membres se détache
la figure de Nathan Soderblom (1866-1931), archevéque d’Upsal
(luthérien), Primat de Suéde!’, qui pendant toute la Grande Guerre
multiplie les initiatives en faveur du retour a la paix.

C’est a son incitation que les Eglises des pays neutres se réunissent
a Upsal en décembre 1917 et déterminent trois régles de conduite pour
I’action future: .

1. I'unit¢ des chrétiens est de nature essentiellement religieuse,
fondée en Christ et non en quelque création humaine;

2. I'Eglise a le droit et le devoir d’intervenir, a la lumiére de
I’Evangile, dans les questions sociales, économiques et
politiques, et notamment de lutter contre les causes de la guerre;

3. les conflits doivent étre résolus dans le cadre du droit
international !,

En 1919, alors que 1’Alliance universelle reprend ses travaux dans
un climat empoisonné par la question de la culpabilité allemande dans
le déclenchement de la guerre, 1’archevéque Soderblom émet pour la

? Depuis 1951 les activités du Conseil international des missions sont poursuivies
par la Commission de mission et d’évangélisation du COE.

10 Jean-G.-H. HOFFMANN, Nathan Soederblom, prophéte de I’ ecuménisme, Genéve,
1948. Willem Adolf Visser 't Hooft: «Nathan Soederblom, figure de proue du
mouvement cecuménique», Oecumenica, 1967, p. 135-148.

'"" A history of the Ecumenical movement..., op. cit., p. 5217.



8 FRANCOIS MARC BURGY

premicre fois 1’idée de créer un Conseil cecuménique des Eglises. Ce
Conseil aurait pour tache de s’exprimer au nom de la chrétienté sur les
problemes religieux, moraux et sociaux, suivant en cela les principes
élaborés a Upsal en 1917. Il n’entamerait pas |'indépendance des
Eglises car sa force résiderait dans sa seule autorité spirituelle. Pour
Soderblom, il est impensable d’attendre pour agir que ['unité soit
réalisée dans les domaines de la foi et de I’organisation ecclésiastique.
Son idée suscite un vif intérét en Europe et aux Etats-Unis; elle est a
I’origine du mouvement du Christianisme pratique.

Une premiere réunion préparatoire se tient a Geneve en aotit 1920.
Soderblom y propose de réunir une Conférence cecuménique qui a son
tour organisera un Conseil cecuménique. L’idée est acceptée, et il est
décidé de tenir la Conférence a Stockholm en 1925.

La Conférence universelle du Christianisme pratique de Stockholm
(1925) rassemble 600 participants de 37 pays. IIs ont a traiter des divers
aspects de l’engagement des Eglises dans la société et dans la vie
internationale. Les problémes de doctrine ne peuvent malgré tout étre
évités. Allemands et Anglo-Saxons s’affrontent notamment sur la
question du Royaume de Dieu: n’est-il pas de ce monde ou bien peut-il
étre établi sur la terre de main d’homme?

Stockholm marque cependant d’importants progrés par rapport a
Edimbourg 1910: la plupart des participants sont délégués
officiellement par leurs Eglises (et non plus par des sociétés
missionnaires), et la délégation orthodoxe est étoffée. Cette fois encore,
les participants font 1’expérience de cette fraternité chrétienne au-dela
de toutes les divisions qui caractérise les grandes réunions
cecuméniques, fraternit€ qui se manifeste tout particulierement a
Stockholm dans la vie liturgique de la Conférence.

~

Le comité de continuation de Stockholm décide en 1930, a
Chexbres, de faire place a un organisme permanent, le Conseil
ccuménique du Christianisme pratique. Ce Conseil s’illustre en
promouvant des €tudes de haut niveau sur les problemes sociaux. Il doit
faire face des 1933 au défi totalitaire, non seulement en organisant des
symposiums sur le sujet, mais aussi en aidant les chrétiens «non
aryens» qui fuient I’ Allemagne et en soutenant 1’Eglise confessante qui,
dans le III° Reich, défend le christianisme contre la contagion nazie.



LES ORIGINES DU CONSEIL (ECUMENIQUE DES EGLISES 9

La Lettre encyclique de Constantinople

Il a été fait mention plus haut du progrés qu’a représenté pour le
mouvement cecuménique la participation des délégués orthodoxes a la
Conférence de Stockholm en 1925. Cette présence orthodoxe a sa
source dans un événement considérable de 1’histoire cecuménique.

En janvier 1920, le Patriarcat cecuménique de Constantinople avait
adressé a toutes les Eglises chrétiennes une Lettre encyclique'?
proclamant avec force la nécessité d’établir de nouveaux rapports entre
les Eglises. Cette Encyclique proposait en particulier de s’inspirer pour
ce faire de la Société des Nations. On consideére généralement que ce
texte doit beaucoup au théologien Germanos Strenopoulos (1872-1951)
qui, devenu Germanos, métropolite de Thyatire, sera I’un des premiers

présidents du COE en 1948.

Par la suite, le Patriarcat de Constantinople a occupé une place de
premiere importance dans le mouvement cecuménique, entrainant peu a
peu la participation des autres Eglises orthodoxes. Cette initiative a été
une chance inespérée pour I’cecuménisme modeme, car, outre qu’elle
I’a fait bénéficier des inestimables richesses de la tradition orientale,
elle lui a évité le piege de demeurer un mouvement uniquement
protestant.

Foi et Constitution

Le réglement de la Conférence missionnaire d’Edimbourg de 1910
interdisait d’aborder les divergences d’opinions sur la doctrine et sur les
structures et les pratiques ecclésiastiques, tant on craignait alors que
I’évocation de ces questions ne réduise d’emblée 4 néant toute tentative
de dialogue cecuménique. Lors de cette Conférence, un délégué
américain, I’évéque Charles Brent (1862-1919), fait pourtant remarquer
que les causes de division devraient forcément &tre traitées tot ou tard si
I’on voulait parvenir a 1’unité. De retour d’Edimbourg, il demande a
son Eglise, I'Eglise protestante épiscopalienne (anglicane), de prendre
la téte d’un mouvement pour la tenue d’une Conférence mondiale sur
les problemes dits de «Foi et Constitution».

"2 Encycliqgue de [I'Eglise de Constantinople a toutes les Eglises du monde,
Constantinople, 1920.



10 FRANCOIS MARC BURGY

Tres vite, en octobre 1910 déja, I’évéque Brent obtient 1’accord des
autorités de son Eglise, qui désigne une commission pour 1’étude du
projet. Dans 1’année qui suit, toutes les grandes Eglises américaines de
tradition protestante forment des commissions sceurs. L’enthousiasme
n’est certes pas général, car dans toutes ces Eglises nombre de
dirigeants, de théologiens et de fideles craignent que ce processus ne
débouche sur la création d’une nouvelle Eglise postconfessionnelle ot
chacun serait obligé d’abandonner tout ce qui forme la substance de sa
propre tradition.

C’est pourquoi, a New York en 1913, les Eglises américaines se
penchent avec soin sur les bases pratiques du futur travail de «Foi et
Constitution». Elles s’accordent sur les méthodes suivantes:

1. prendre en considération non seulement les points d’accords et
de divergences, mais la valeur des traditions propres a chaque
Eglise;

2. ne pas imposer un schéma particulier d’unité;

3. formuler a 1’avance les questions traitées par la Conférence par
le biais de commissions représentatives des différentes écoles de
pensée théologique .

Deés 1912 des contacts ont été pris avec les Eglises britanniques,
mais la Premiere Guerre mondiale empéche tout progrés sur le
Continent. A partir de 1919, les Eglises américaines envoient des
délégations en Europe. Le travail de préparation de la Conférence est
tout particulicrement long, car le débat théologique est plein
d’embiiches. Il faut tenir compte de toutes les sensibilités, et ménager
les susceptibilités tant confessionnelles que personnelles.

La Conférence mondiale de Foi et Constitution s’ouvre enfin a
Lausanne le 3 aolit 1927. Elle réunit 400 délégués de 108 Eglises.
Parmi les sujets abordés citons la nature de I’Eglise, I’Evangile, la
Confession de la foi, le ministére, les sacrements et naturellement
I’'unité de 1’Eglise. La discussion est souvent vive car les points de vue
sont parfois trés opposés. Ainsi, le Credo de Nicée, si essentiel pour
nombre d’Eglises, est qualifi€ par un délégué de «vieillerie
encombrante dont on ferait mieux de se débarrasser»'. Et les

13" A history of the Ecumenical movement..., op. cit., p. 411.
14 Jbid., p. 422.



LES ORIGINES DU CONSEIL (ECUMENIQUE DES EGLISES 11

protestants n’apprécient guere ’appel chaleureux du théologien russe
Serge Boulgakov (1871-1944) en faveur de la mariologie.

Néanmoins, en suivant les regles fixées a New York en 1913, on
parvient a établir un rapport sur chaque sujet. Apres la Conférence de
Lausanne, Foi et Constitution est désormais un organisme permanent,
qui rend peu a peu habituelles les rencontres théologiques
interconfessionnelles et qui ne cesse d’attirer I’attention des théologiens
sur le scandale de la division des chrétiens. Il permet également que les
Eglises se découvrent les unes les autres, tant €tait lourd auparavant le
poids de 1’ignorance mutuelle dans le domaine théologique.

Le Conseil ecuménique des Eglises en formation

L’évolution de Foi et Constitution et du Christianisme pratique, et
les progres que chaque organisation réalise dans le domaine qui lui est
propre, les conduisent a reconsidérer leurs roles respectifs. Le sentiment
qu’il ne faut désormais plus séparer les questions pratiques et les
questions doctrinales se répand largement au sein des Eglises et des
organisations cecuméniques. Foi et Constitution ne peut laisser a I’écart
les problemes de société, tandis que le Christianisme pratique est
toujours plus souvent confronté aux questions de foi.

Autant dans les années 20 les deux organisations ont pu étre
considérées comme rivales, voire comme inconciliables, autant au cours
des années 30, alors que les Eglises doivent faire face a la crise
économique et a la montée des totalitarismes, un rapprochement
apparait de plus en plus nécessaire. Comment répondre en effet au défi
totalitaire sinon par une réponse totale, combinant une doctrine solide et
des décisions pratiques sur le plan économique et social?

En 1932 déja, Foi et Constitution et le Christianisme pratique
prennent la décision de coordonner leurs prochaines Conférences
prévues pour 1937. Foi et Constitution continuera [’examen des
questions théologiques a Edimbourg, tandis que le Christianisme
pratique traitera de «I’Eglise, la nation et I’Etat» a Oxford.

Au cours de réunions informelles tenues a York en 1933 et a Paris
en 1934, les dirigeants des grandes organisations cecuméniques, Foi et
Constitution, Christianisme pratique, Alliance universelle, FUACE,
Conseil international des missions, Unions chrétiennes, se réunissent



12 FRANCOIS MARC BURGY

pour discuter de la fusion de Foi et Constitution et du Christianisme
pratique. Dans I’été 1936, Joseph Oldham propose d’organiser avant les
Conférences de 1937 un Comité spécial qui traitera de ce sujet.

Dans les semaines qui suivent, I’idée d’Oldham est acceptée par le
Christianisme pratique a Chamby et par Foi et Constitution a Clarens.
Le nouveau Comité, dit «des 35», se réunit au College de Westfield a
Londres en juillet 1937; toutes les organisations y sont représentées.
Les délégués, cecuménistes chevronnés habitués a travailler ensemble,
parviennent rapidement a la conclusion qu’il faut fusionner Foi et
Constitution et le Christianisme pratique en un Conseil cecuménique des
Eglises.

Dans les jours suivants, la Conférence d’Oxford accepte le principe,
a 2 oppositions pres. A Edimbourg, en aoiit, la question se pose en
termes plus ardus, mais 1’assemblée donne son accord conditionnel.
Chaque Conférence désigne 7 délégués qui devront siéger dans un
Comité commun.

En mai 1938, ce Comité des 14 se réunit a Utrecht avec les
dirigeants des Eglises et des organisations cecuméniques. La Conférence
d’Utrecht aboutit a la création d’un Conseil cecuménique des Eglises en
formation. Pour coordonner son activité, on choisit comme secrétaire
général le Hollandais Willem Adolf Visser 't Hooft (1900-1985) 1, alors
secrétaire de la Fédération universelle des Associations chrétiennes
d’étudiants et pasteur de 1’Eglise nationale protestante de Geneve.

La Conférence d’Utrecht n’accorde au futur COE aucun droit
l1égislatif: 11 ne doit pas devenir une Super-Eglise. Une base
constitutionnelle calquée sur celle de Foi et Constitution est adoptée:
«Le Conseil cecuménique des Eglises est une association fraternelle
d’Eglises qui acceptent Notre Seigneur Jésus-Christ comme Dieu et

15 Né a Haarlem le 20 septembre 1900, Willem Adolf Visser 't Hooft, docteur en
théologie de 1’Université de Leyde, devient en 1924 secrétaire de 1’ Alliance universelle
des Unions chrétiennes de jeunes gens, et réside dés lors a Geneve. En 1931, il est
désigné comme secrétaire général de la Fédération universelle des associations
chrétiennes d’étudiants (FUACE). 11 participe aux Conférences de Stockholm en 1925,
d’Oxford et d’Edimbourg en 1937. Il est secrétaire général du COE en formation de
1938 a 1948, puis du COE jusqu’en 1966. Organisateur d’une efficacité redoutable et
théologien respecté, il imprime au COE la marque de sa forte personnalité. En 1967, il
recoit la bourgeoisie d’honneur de Geneve, et en 1968 il est élu président d’honneur du
COE. Il meurt a2 Gengve le 4 juillet 1985.



LES ORIGINES DU CONSEIL (ECUMENIQUE DES EGLISES 13

Sauveur»'®. A 1’automne, invitation a adhérer est envoyée aux Eglises
qui étaient représentées a Oxford et a Edimbourg.

En janvier 1939, le Comité provisoire du COE en formation fixe
1’Assemblée constituante a 1941. En juillet 1939, la situation
internationale a empiré de telle maniere que le COE en formation publie
avec I’ Alliance universelle des recommandations sur la conduite que les
Eglises doivent adopter en temps de guerre: maintenir des relations
fraternelles, résister a la propagande et a la haine, prier et précher, venir
en aide aux prisonniers de guerre et aux réfugiés. Contrairement a ce
qui s’était passé entre 1914 et 1918, ou la plupart des Eglises avaient
cédé a la surenchere nationaliste, cette ligne de conduite sera assez
largement suivie.

A la fin juillet 1939 se tient 3 Amsterdam la Conférence mondiale
de la jeunesse chrétienne, organisée par les Unions chrétiennes, la
FUACE et le COE en formation, sur le theme de Christus Victor.
Parfaitement consciente de la gravité du moment, la Conférence adresse
cependant au monde un message d’espoir: «... les nations et les peuples
du monde vont se séparant, les Eglises vont se rapprochant. La
conviction de 1’unité profonde de tous les chrétiens se fait de plus en
plus forte»!”. Pour beaucoup de participants, ce Message restera un
secours moral dans les années de chaos. Quatre semaines plus tard, la
guerre éclate.

Le COE a I’ épreuve

Dans les premieres années de guerre, le COE en formation connait
une période difficile. L’équipe du bureau de Geneve'® se réduit,
1’ Assemblée est reportée sine die et il est toujours plus difficile de
maintenir le contact avec les Eglises. On craint méme 1’arrét définitif du
processus de formation. Toutefois, le contact n’est jamais totalement
rompu avec les Eglises des pays en guerre; par exemple, des rencontres
ont lieu avec le théologien Dietrich Bohnhoeffer (1906-1945), le

16 A history of the Ecumenical movement..., op. cit., p. 705

17 Christus Victor: rapport de la Conférence mondiale de la jeunesse chrétienne,
Amsterdam, Hollande, 24 juillet au 2 aoiit 1939, €d. par Denzil G. M. Patrick, Geneve,
1939, p. 281. )

18 Les bureaux du COE sont alors situés au 41, avenue de Champel. En 1945, le
COE emménagera au 17, route de Malagnou.



14 FRANCOIS MARC BURGY

principal représentant de la résistance allemande d’inspiration
chrétienne.

Le COE agit en particulier en faveur des prisonniers de guerre et
des réfugiés, mais aussi, et souvent en secret, en faveur des Juifs et de
la résistance en Europe. Nombre d’informations confidentielles
transitent par le bureau de Geneve, telles celles que transmet la fameuse
«Route de Suisse» qui relie la résistance hollandaise au gouvernement
hollandais en exil a Londres, et dont W. A. Visser 't Hooft est un
membre tres actif.

C’est au cours de 1942 que le COE en formation prend
véritablement conscience de la nature réelle de la politique nazie a
I’égard des Juifs. Renseigné par les Eglises des pays occupés et par le
Congres juif mondial, il tente dans un premier temps de faire réagir les
gouvernements et les Eglises des pays libres. Puis, devant la passivité
officielle a laquelle ses tentatives se heurtent, le COE constate qu’il faut
faire appel directement a 1’opinion publique. Il recourt ainsi a cette voie
lorsqu’en 1944, 400 000 Juifs hongrois sont déportés vers Auschwitz .

Il convient pourtant de porter sur I’attitude du COE en formation
face au génocide un regard critique. Dans ses Mémoires®®, Visser ’t
Hooft lui-méme juge sans complaisance son action et celle des Eglises a
cette époque:

19 «Le sort des Juifs de Hongrie: la Commission cecuménique pour les réfugiés,
dont le siege est & Geneve, a publié la déclaration que voici:

Le but de la Commission cecuménique pour les réfugiés est d’aider matériellement
et moralement les réfugiés de toutes croyances. Sa tiche principale est donc de
soulager les souffrances des réfugiés plutét que de protester contre les traitements qui
leur sont infligés. Mais il y a des cas ol la seule aide qui puisse étre apportée est celle
d’une protestation publique solennelle. Tel est le cas aujourd’hui. Selon des rapports
dignes de foi, environ quatre cent mille Juifs hongrois ont été déportés jusqu’ici dans
des conditions inhumaines. Pour autant qu’ils ne sont pas morts en route, ils ont été
conduits dans le camp d’Auschwitz en Haute-Silésie, o, depuis deux ans, des
centaines de milliers de Juifs ont été systématiquement mis & mort. Les chrétiens ne
peuvent garder le silence devant un tel crime. Nous en appelons a nos fréres chrétiens
de Hongrie afin qu’ils élevent la voix avec nous et fassent tout ce qui est en leur
pouvoir pour empécher la continuation de ces actes monstrueux. Nous demandons aux
chrétiens de tous les pays de s’unir dans la priere et de supplier Dieu d’avoir pitié du
peuple d’Israél.»

Service @cuménique de presse et d’information, année 11, n°® 26, juin 1944,
p. 3-4.

20 W. A. Visser 't Hooft: Le temps du rassemblement: mémoires, Paris, 1975,
p- 219.



LES ORIGINES DU CONSEIL (ECUMENIQUE DES EGLISES 13

En regardant en arriére, je ne suis pas fier de ces tentatives pour aider
les Juifs pendant les années de guerre. Dans certaines publications
postérieures a la guerre, mon rdle a été présenté comme un exemple
d’assistance aux Juifs pendant la crise qu’ils traversaient. Cela ne
confirme-t-il pas simplement qu’au royaume des aveugles les borgnes
sont rois? Car 1’aveuglement, dans presque tous les milieux, était
stupéfiant quand on pense a la signification de I’extermination des
Juifs et & son ampleur. Les Eglises auraient dii, dans ce cas entre tous,
crier non seulement parce que des hommes étaient persécutés a mort,
mais parce qu’on était en face d’une entreprise pour supprimer 2
jamais le peuple de qui et par qui le salut était venu. Or, un petit
nombre de chrétiens seulement éleva la voix et seul un petit nombre
prit le temps de tendre une main secourable. Je sais maintenant que
J’aurais di faire bien davantage, que j’aurais dii essayer avec bien plus
de persévérance de briser le mur d’apathie et d’indifférence. En face
d’un tel crime et d’une telle tragédie, le poids de ce que 1’on n’a pas
fait est autrement lourd que celui de ce que I’on a fait.

A partir de I’année 1942, la situation du COE en formation cesse de
se détériorer. La vie cecuménique s’anime a nouveau, les contacts entre
Geneve et les Eglises sont plus aisés. Dans les bureaux de I’avenue de
Champel, on commence déja a planifier ce qui sera 1’action marquante
du Conseil dans le temps de 1’aprés-guerre, 1’aide a la reconstruction.

L’aprés-guerre

En 1945, les Eglises sortent de la guerre renforcées dans leurs liens
par ’expérience de la souffrance supportée ensemble. Dans la période
qu’elles viennent de traverser, elles ont pris plus clairement conscience
de la valeur du travail en commun. Toutefois, on peut craindre que le
mouvement cecuménique ne se perde en discussions stériles sur le
probleme de la culpabilité et de la responsabilité dans la guerre, comme
cela avait été le cas apres 1918.

En octobre 1945, c’est avec une certaine appréhension qu’une
délégation du COE en formation rencontre a Stuttgart le nouveau
Conseil de I’Eglise évangélique en Allemagne. A cette occasion, les
nouveaux dirigeants des Eglises allemandes, des personnalités connues
pour leur opposition a Hitler, reconnaissent sans équivoque la
culpabilité des Eglises et du peuple allemands dans un texte connu



16 FRANCOIS MARC BURGY

depuis sous le nom de Déclaration de Stuttgart?'. Une hypotheque est
désormais levée, et la voie est ainsi ouverte a une pleine participation
allemande au mouvement cecuménique.

L’immédiat apres-guerre est pour le COE en formation le temps de
la reconstruction. Devant 1’ampleur de la tiche, dans une Europe
dévastée, le Conseil vient en aide aux Eglises, fort du soutien financier
des Eglises américaines, britanniques, suisses et suédoises. Tres vite,
cette aide doit étre complétée par une action directe en faveur des
populations. Une section du Département de la reconstruction se charge
de distribuer vétements et nourriture la ou ’on souffre, 1a ou 1’on meurt
aussi, de faim et de froid.

En février 1946, le Comité provisoire réuni a Genéve décide de
tenir I’ Assemblée générale du COE en 1948 a Amsterdam. Le théme en
sera «Désordre de ’homme et dessein de Dieu», considérant que le
devoir particulier de I’Eglise est de «placer les efforts de reconstruction
du monde dans une perspective totalement différente par I’annonce du
fait stupéfiant que Dieu lui-méme est a ['ceuvre, reconstruisant son
propre ordre au milieu du désordre de 1’homme?2,

La période qui suit est donc marquée par 1’ceuvre de longue haleine
que représente la préparation, tant dans le domaine de la théologie que
sur le plan de I’organisation pratique, de la premic¢re Assemblée du
Conseil cecuménique des Eglises. Dans la perspective d’en faire une
Assemblée aussi représentative que possible de 1’ensemble de la
chrétienté, le COE en formation multiplie les démarches pour obtenir
qu’y participent d’une part I’Eglise catholique romaine et d’autre part
les Eglises orthodoxes de ce qui devient alors le Bloc soviétique. En
juillet 1948, ces dernieres, entrainées par 1’Eglise orthodoxe russe, dans

2l «Nous sommes d’autant plus reconnaissants pour cette visile que nous nous
savons unis avec notre peuple, non seulement dans une grande communauté de
souffrance, mais aussi dans une solidarité de faute (Schuld). Avec une grande douleur
nous le disons: ‘Par nous une souffrance indicible a été infligée & de nombreux peuples
et pays. Ce dont nous avons souvent rendu témoignage a nos paroisses, nous le
déclarons a présent publiquement au nom de toute I’Eglise. Il est vrai que durant de
nombreuses années nous avons combattu au nom de Jésus-Christ 1’esprit qui a trouvé
dans le régime de violence du national-socialisme sa terrifiante expression; mais nous
nous accusons de ne pas avoir confessé plus courageusement, prié plus fidelement, cru
plus joyeusement et aimé plus ardemment’.»

«Déclaration du Conseil de I"Eglise évangélique en Allemagne, 19 octobre 1945»,
Unité chrétienne, n° 77, 1985, p. 66.

22 Mémorandum du Département d’études, cité dans A history of the Ecumenical
movement..., op. cit., p. T18.



LES ORIGINES DU CONSEIL (ECUMENIQUE DES EGLISES 17

le contexte de la guerre froide, refusent I'invitation que le COE en
formation leur a adressée?.

Rome et Genéve

La question de ’attitude de 1'Eglise catholique romaine a 1’égard de
I’cecuménisme jusqu’a Vatican II mérite quant a elle une mise au point
particuliere. Au temps de la Conférence missionnaire d’Edimbourg de
1910, des personnalités catholiques avaient déja marqué leur intérét
pour le mouvement cecuménique. En 1919, une délégation américaine
chargée de transmettre 2 Rome une invitation a participer a la future
Conférence mondiale de Foi et Constitution est recue par Benoit XV.
Le Pape accueille les délégués chaleureusement, mais il refuse
I’invitation. Il considere certes avec sympathie toute action en faveur de
I’unité des chrétiens, mais celle-ci ne peut se réaliser qu’autour du
successeur de Pierre, chef visible de I’'Eglise?*.

En 1921, l’invitation envoyée au Pape par les Primats scandinaves
de se joindre au mouvement du Christianisme pratique n’a pas plus de
succes. En 1927, le Saint-Office interdit aux catholiques de participer a
la Conférence de Foi et Constitution a Lausanne. L’année suivante,
I’Encyclique Mortalium Animos de Pie XI condamne le mouvement
cecuménique dans son ensemble. Accepter de converser avec des
non-catholiques sur une base autre que celle prévue par Rome est
condamné comme une erreur, car c¢’est méler la vraie Religion avec de
* fausses doctrines, et cela ne peut mener qu’a I’athéisme .

B Les Eglises orthodoxes russe, roumaine, bulgare et polonaise sont devenues
membres du COE lors de sa troisitme Assemblée générale tenue 4 La Nouvelle-Delhi
en 1961.

2 A history of the Ecumenical movement..., op. cit., p. 416.

P «.. on comprend aisément que, poussée par ce sentiment de fraternité
universelle, la majorité du genre humain soupire aprés 1’'union de plus en plus intime
de tous les peuples.

C’est quelque chose d’approchant que d’aucuns s’efforcent d’introduire dans
I’ordre établi par Notre Seigneur Jésus-Christ pour la Nouvelle Loi. Sachant
parfaitement qu’il est extrémement rare de rencontrer des hommes absolument
dépourvus de sens religieux, ils nourrissent I’espoir qu’on pourrait facilement amener
les peuples, en dépit de leurs dissidences religieuses, 4 s’unir dans la profession de
certaines doctrines admises comme un fondement commun de vie spirituelle. En
conséquence, ils tiennent des congres, des réunions, des conférences fréquentés par un
nombre assez considérable d’auditeurs; ils invitent aux discussions tous les hommes
indistinctement, les infideles de toute catégorie, les fideles, et jusqu’a ceux qui ont le
malheur de s’étre séparés du Christ ou qui nient 4prement et obstinément la divinité de



18 FRANCOIS MARC BURGY

On pouvait espérer un changement d’attitude de 1’Eglise catholique
apres la guerre. Ainsi le Comité provisoire du COE en formation, réuni
a Geneve, en février 1946, recoit une lettre amicale de Mgr Francois
Charriere (1893-1976), évéque de Lausanne, Geneve et Fribourg. Il
n’est évidemment pas question pour Rome de participer a I’ Assemblée
d’Amsterdam, mais le COE y invite un certain nombre d’observateurs
catholiques a titre personnel. Malheureusement, aucun ne recoit
’autorisation d’assister a I’ Assemblée.

Amsterdam 1948

Pour regrettables que soient ces revers, ils n’empéchent cependant
pas 1’Assemblée d’ Amsterdam de connaitre un retentissement mondial
et d’étre un indiscutable succes, sanctionné par la fondation du Conseil
cecuménique des Eglises.

I1 serait pourtant faux d’imaginer que I’ Assemblée d’ Amsterdam est
marquée de bout en bout par 'unité et 'unanimité. Les différentes
sections?® et les réunions pléniéres sont parfois le cadre de vigoureuses
remises en question. Ainsi Karl Barth en personne critique-t-il le theme
méme de 1’Assemblée, «Désordre de I’homme et dessein de Dieu»,
dont les termes- devraient &étre selon lui impérativement renversés, le
dessein de Dieu primant le désordre de ’homme.

Un autre épisode montre bien que le tout jeune COE n’est pas a
I’abri du climat de guerre froide, quand on voit s’affronter le délégué
américain John Foster Dulles et le professeur tcheque Joseph
Hromadka. L’un considére le communisme comme le plus grand

sa nature et de sa mission. De pareils efforts n’ont aucun droit & 1’approbation des
catholiques, car ils s’appuient sur cette opinion erronée que toutes les religions sont
plus ou moins bonnes et louables, en ce sens qu’elles révelent et traduisent toutes
également — quoique d’une maniére différente — le sentiment naturel et inné qui nous
porte vers Dieu et nous incline avec respect devant sa puissance. Outre qu’ils s’égarent
en pleine erreur, les tenants de cette opinion repoussent du méme coup la religion
vraie; ils en faussent la notion et versent peta a peu dans le naturalisme et 1’athéisme. Il
est donc parfaitement évident que c’est abamndonner entierement la religion divinement
révélée que de se joindre aux partisans et aux propagateurs de pareilles doctrines.»

«Lettre encyclique Mortalium Animos», Actes de S.S. Pie X1, t. IV (1927-1928),
s.l., 1932, p. 64-65.

% {es quatre sections de 1’Assemblée d’ Amsterdam sont:
1. L’Eglise universelle dans le dessein de Dieu;

2. Le dessein de Dieu et le témoignage de 1’Eglise;

3. L’Eglise et le désordre de la société;

4. L’Eglise et les affaires internationales.



LES ORIGINES DU CONSEIL (ECUMENIQUE DES EGLISES 19

obstacle pour la paix mondiale, tandis que 1’autre défend au contraire
une politique d’ouverture a I’égard du communisme. L’Assemblée
quant a elle estime que les Eglises n’ont pas a proner un type de société
plutét qu’un autre, sinon une société consciente de ses responsabilités.
Le devoir des Eglises est de dénoncer les injustices dans quelque
systéme que ce soit.

Comme c’est la tradition dans les Conférences cecuméniques depuis
Edimbourg en 1910 et Stockholm en 1925, la vie religieuse de
I’Assemblée d’ Amsterdam est intense. Une grande place est donnée a la
liturgie, a la priere et aux études bibliques.

Les prieres en commun, la fraternité cecuménique qui transcende les
barrieres confessionnelles et surtout cet instant exaltant ot le Conseil
cecuménique des Eglises a été créé, ont contribué a faire d’Amsterdam
un événement marquant dans la vie de ceux qui y ont participé. Nombre
de participants ont affirmé par la suite qu’ils y avaient été guidés par le
Saint Esprit.

En guise de conclusion, je citerai tout d’abord le Rapport du
Secrétaire général Visser 't Hooft a 1’Assemblée, puis le Message de
I’Assemblée elle-méme:

Le COE «représente... une solution temporaire, une étape; il se
situe entre 1’époque ou les Eglises vivaient isolées les unes des autres
et le moment ou, sur la terre ou dans les cieux, il se révélera
visiblement qu’il n’y a qu’un seul berger et un seul troupeau... Nous
formons surtout une communauté qui s’efforce d’exprimer ['unité
qu’elle a déja recue en Christ et de frayer la voie a une expression plus
compléte et plus profonde de cette unité»?’.

«Nous avons contracté envers le Christ un nouvel engagement et
avons fait alliance les uns avec les autres en constituant le Conseil
cecuménique des Eglises. Nous sommes décidés a rester ensemblex» 8%,

21 Cité dans Ainsi dressons des signes..., op. cit., p. 7.
B Ibid., p. 7-8.
* Crédit photographique: WCC photo



2. John R. Mott (1865-1955) a la fin de sa vie.



4. La Conférence mondiale du Christianisme pratique a Stockholm en
1925.



=
TR



7. Autour de Visser 't Hooft, les Présidents de 1’Assemblée d’Ams-
terdam de 1948: (de g. a dr.) I'archevéque d’Upsal Erling Eidem,
le pasteur francais Marc Boegner, I’archevéque de Cantorbéry
Geoffrey Fisher, John, R. Mott, le métropolite Germanos.

8. Service
de communion a
la Nieuwe Kerk
d’Amsterdam,
lors de ¥

I’ Assemblée "% :
de 1948. = EP




	Les origines du Conseil œcuménique des Églises

