
Zeitschrift: Bulletin de la SHAG : revue annuelle de la Société d'histoire et
d'archéologie de Genève

Herausgeber: Société d'histoire et d'archéologie de Genève

Band: 15 (1972-1975)

Heft: 2

Artikel: Tradition et innovation : Jean-Robert Chouet et l'introduction du
cartésianisme à l'Académie de Genève

Autor: Heyd, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRADITION ET INNOVATION

JEAN-ROBERT CHOUET
ET L'INTRODUCTION DU CARTÉSIANISME

A L'ACADÉMIE DE GENÈVE *

par Michael Heyd

Il y a près de quarante ans que Paul Hazard, dans son ouvrage
devenu classique, La crise de la conscience européenne, attirait
pour la première fois l'attention des historiens sur la période
allant de 1680 à 1715, montrant qu'il s'agit là d'une phase
critique dans le développement de la conscience européenne.
Selon Hazard, c'est l'époque où furent rejetées les autorités
traditionnelles et où un ordre intellectuel nouveau s'instaura
en Europe, ordre fondé essentiellement sur l'esprit critique de
la philosophie contemporaine et sur les découvertes récentes des
sciences naturelles. Une nouvelle culture, tolérante, à l'esprit
ouvert et en grande partie sécularisée, prenait ainsi la place de
celle sur laquelle la théologie orthodoxe avait jusqu'alors régné
sans partage 1.

Dans quelle mesure peut-on encore admettre cette notion du
passage d'une culture traditionnelle à une autre, plus «moderne »?

* Cet article est la version revue d'une conférence prononcée devant
la Société d'histoire et d'archéologie de Genève le 12 avril 1973.
Il se fonde sur des recherches faites en vue d'une thèse de doctorat sur
«Jean-Robert Chouet et l'Académie de Genève, 1669-1703 ». Je saisis
l'occasion de remercier ici le personnel des Archives d'Etat et celui de la
Bibliothèque publique et universitaire pour l'aide qu'ils m'ont apportée
pendant l'année que j'ai passée à Genève. Je remercie tout spécialement
M. Pierre Fraenkel et les autres membres du Musée historique de la
Réformation pour leur hospitalité amicale et leurs précieux conseils. Enfin,
j'exprime ma vive gratitude à Mme Claire Chimelli pour la traduction du
présent article.

1 Paul Hazard, La crise de la conscience européenne (1680-1715), 3 vol.,
Paris, 1935.



126 MICHAEL HEYD

Genève nous paraît être un cas approprié pour l'étude d'une telle
question, si l'on considère l'importance de son rôle à la fois
comme centre de l'orthodoxie calviniste au XVIIe siècle et
des Lumières au XVIIIe.

Dans ce processus de transition, on a ordinairement attribué
une part importante à Jean-Robert Chouet, fils de l'éminent
imprimeur Pierre Chouet. Au cours de sa longue existence (1642-
1731), il remplit tout d'abord des fonctions académiques et fit
ensuite une importante carrière politique. En sa qualité de
professeur à l'Académie protestante de Saumur (1664-1669), puis à

l'Académie de Genève (1669-1686), il passe pour avoir enseigné
avec succès la nouvelle philosophie de Descartes. Plus tard,
devenu syndic, il s'employa à introduire différentes réformes
à l'Académie : la création d'une chaire de mathématiques,
l'agrandissement et la réorganisation de la bibliothèque ; enfin,
grâce à ses efforts, l'Académie bénéficia d'une autonomie accrue,
qui la rendit moins dépendante de l'autorité de la Compagnie des
Pasteurs 1.

En fait, Paul Geisendorf a proposé, voici quelques années,
de considérer Chouet comme un représentant typique de la «

génération Hazard ». Décrivant la portée de sa nomination à la chaire
de philosophie : « C'est bien à Genève, écrit-il, à l'entrée de

Jean-Robert Chouet à l'Académie (1669) qu'on peut fixer cette
ligne de partage entre une tradition née des heures glorieuses
du XVIe siècle, mais qui s'étiolait en se figeant, et une attitude
intellectuelle nouvelle en face des problèmes de la vie et de la
pensée qui va porter ses fruits pendant tout le XVIIIe siècle »a.

Le jugement de Geisendorf marque l'aboutissement d'une
longue tradition historiographique, qui voit en Chouet un
précurseur du siècle des Lumières à Genève, et pour laquelle l'année
1669 constitue une charnière dans l'histoire de l'Académie. Cette

1 Pour une étude détaillée sur la carrière de Chouet, cf. Eugène
de Budé, Vie de Jean-Robert Chouet (1642-1731), Genève, 1899. Sur le
rôle de Chouet dans les réformes académiques, voir Charles Borgeaud,
Histoire de l'Académie de Genève: l'Académie de Calvin, 1599-1798,
Genève, 1900, p. 475-504.

2 Paul-F. Geisendorf, L'Université de Genève, 1559-1959, Genève,
1959, p. 107-108.



CHOUET ET L'INTRODUCTION DU CARTÉSIANISME A GENÈVE 127

tradition remonte au XVIIIe siècle, en particulier à l'Eloge
historique prononcé par Jacob Vernet à l'occasion de la mort de

Chouet en 1731 1. Vernet louait notamment Chouet d'avoir été
« l'un de ceux qui ont le plus contribué à faire fleurir la bonne
Philosophie dans le siècle passé ». Et plus loin : « Il faisoit
entrer la lumière dans les esprits... Tout ce qu'il y a de bons
esprits dans cette Ville reconnoissent aussi qu'on lui est redevable
plus qu'à personne de ce que notre Académie a produit de
meilleur depuis cinquante ans. Ce n'est pas seulement la
Philosophie qui s'est ressentie de ses lumières. Comme cette Science
influe sur la plupart des autres, et décide du goût général et
du tour d'esprit que l'on porte ailleurs, on peut dire que M. Chouet
a formé d'habiles gens en tout genre »2. Ce portrait de Chouet
est manifestement celui d'un représentant de la République
des Lettres du XVIIIe siècle. Un peu plus tard dans le même
siècle, Senebier, suivant les lignes essentielles de l'écrit de

Vernet, voit Chouet à travers le prisme idéologique des Lumières
et décrit en ces termes sa conversion au cartésianisme et sa
« croisade » contre la scolastique : « Un bon esprit n'est d'aucun
parti; la vérité est le but de ses recherches et l'objet de ses

désirs. Dès que Chouet connut le cartésianisme il sentit bientôt
sa supériorité sur la philosophie d'Aristote ; il se dépouilla de

ce fatras scholastique, qui est souvent d'autant plus cher aux
esprits bornés qu'il est un fatras plus pompeusement absurde, et
il adopta la philosophie de Descartes ; Chouet eut la gloire de

l'avoir fait recevoir dans l'Académie de Saumur, et quelque tems
après dans celle de Genève : les préjugés fuyoient devant son
éloquence, et il proscrivit l'erreur avec le succès que devroit
toujours avoir la vérité » 3.

Le XIXe siècle ajouta un nouvel élément à l'historiographie
de Chouet. Tandis que Bouillier continue à le présenter surtout
comme l'introducteur du cartésianisme à Genève, Sayous,
Bartholmèss et Cellérier font de lui le fondateur de la tradition

1 « Eloge historique de M. Chouet », Bibliothèque italique, septembre-
décembre 1731, t. XII, p. 107-121.

2 Ibid., p. 107, 113-114.
3 Jean Senebier, Histoire littéraire de Genève, t. II, Genève, 1786,

p. 260-261.



128 MICHAEL HEYD

scientifique genevoise 1. Tous ces auteurs, cependant, se fondent
essentiellement sur les données fournies par Vernet et Senebier,
et sur une lettre de Bayle, dont nous aurons à reparler. Ce n'est
qu'en 1899 que parut la première étude systématique sur Chouet,
sa vie et sa pensée, écrite par Eugène de Budé. A la différence
de ses prédécesseurs, Budé se fonde sur des recherches d'archives
considérables. En fait, la majeure partie de son ouvrage consiste
en citations de documents manuscrits, dont des extraits des

cours de Chouet et des thèses de philosophie soutenues par ses

étudiants. Mais Budé ne repose pas les questions et n'entreprend
pas d'analyser la pensée de Chouet ni de mesurer la portée de

ses innovations. Tout en publiant des matéraiux nouveaux, il
répète, pour l'essentiel, les vues de ses devanciers.

Un an plus tard, Charles Borgeaud publiait le premier volume
de sa magistrale Histoire de l'Université de Genève, où l'on peut
lire 2 que l'influence de Chouet sur l'avenir de l'Académie ne le
cédait en importance qu'à celle de Calvin et de Bèze. Cartésien,
Chouet représentait l'esprit critique du libre examen, annoncé

par la Réforme, mais oublié par la suite dans une Eglise devenue
de plus en plus autoritaire, et qui ne fut remis en honneur que
par les philosophes. Comme on l'a vu plus haut, Geisendorf
reprit cette idée et la mit en parallèle avec celles de Paul Hazard
sur les origines des Lumières.

Ainsi les historiens de Chouet ont en commun une attitude
« positiviste » qui les fait rejeter la scolastique qu'ils jugent
une spéculation futile ; en revanche ils saluent la science moderne
comme expression d'une approche empirique de la nature,
libérée de l'autoritarisme répressif de la scolastique. Dans cette
perspective, ces auteurs voient dans l'histoire intellectuelle
du XVIIe siècle un simple conflit entre les forces du progrès

1 Francisque Bouillier, Histoire de la philosophie cartésienne, t. II,
Paris, 1868, p. 500-501 ; A. Sayous, Histoire de la littérature française à
l'étranger, t. I, Paris, 1853, p. 181-187 ; Christian Bartholmèss, Histoire
philosophique de l'Académie de Prusse, Paris, 1851, t. II, p. 227; J.-E.
Cellérier, L'Académie de Genève, esquisse d'une histoire abrégée de
l'Académie fondée par Calvin en 1559, Genève, 1872, p. 39-42. L'étude de
Cellérier fut tout d'abord publiée en trois articles dans le Bulletin de la
Société de l'histoire du protestantisme français, t. IV, 1856.

2 Borgeaud, op. cit., p. 406-408.



CHOUET ET L'INTRODUCTION DU CARTÉSIANISME A GENÈVE 129

et celles de la réaction. De telles vues ne sont plus soutenables.
Loin d'être monolithique et autoritaire, la philosophie « scolas-
tique » du XVIIe siècle est en réalité un phénomène à facettes
multiples ; profondément marquée par l'humanisme, elle se

montra souvent critique à l'égard des autorités établies, y
compris Aristote 1. Par ailleurs, les « nouveaux philosophes »,

comme Descartes, devaient beaucoup aux traditions qu'ils
avaient héritées de la scolastique, ainsi que l'a démontré Gilson 2.

Enfin, ces phénomènes curieux que sont le « cartésianisme scolastique

» et la « Philosophia novantiqua » devraient mettre en garde
contre les dichotomies trop simples entre l'ancien et le nouveau 3.

Quant à la conception « positiviste » de la science et du progrès
scientifique, on a soutenu récemment que les savants travaillent
d'ordinaire dans le cadre de modèles théoriques reçus et que
leurs expériences ne constituent pas des observations purement
empiriques. Au contraire, ces expériences dépendent des théories
qu'ils cherchent à vérifier, à modifier ou à réfuter. En ce sens,
la démarche scientifique n'est pas nécessairement anti-autoritaire
et la théorie joue un rôle déterminant dans le développement
des sciences 4.

Il faut donc, à la lumière de ces considérations, examiner
les circonstances dans lesquelles la science cartésienne fit son
entrée à Genève. Un tel examen pourrait aussi éclairer une
question que peu d'historiens de Chouet ont posée jusqu'ici :

1 E. Lewalter, Spanisch-Jesuitische und Deutsch-Lutherische
Metaphysik des 17. Jahrhunderts, 1935 (nouvelle édition, Darmstadt, 1967):
voir en particulier les deux premiers chapitres. P. Dibon, La philosophie
néerlandaise au Siècle d'or, t. I : Enseignement philosophique dans les
universités à l'époque précartésienne (1575-1650), Elsevier, 1954. Il
n'existe malheureusement aucun travail équivalent sur l'enseignement de
la philosophie scolastique dans les Académies protestantes françaises, à
part J. Prost, La philosophie à l'Académie protestante de Saumur (1606-
1685), Paris, 1907.

2 E. Gilson, Index scolastico-cartésien, Paris, 1913 ; Etudes sur le
rôle de la pensée médiévale dans la formation du système cartésien, Paris,
1930 ; édit. de : René Descartes, Discours de la méthode; texte et commentaire,

Paris, 1930.
3 J. Bohatec, Die cartesianische Scholastik in der Philosophie und

reformierten Dogmatik des 17. Jahrhunderts, 1912 (réimpression,
Hildesheim, 1966).

4 T. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, Chicago, 1970
(traduction française : La structure des révolutions scientifiques, Paris,
1972).



130 MICHAEL HEYD

Comment le cartésianisme fut-il introduit à Genève, cette
« forteresse de l'orthodoxie et de l'intransigeance »1 Le
problème se complique encore, si l'on se souvient que Chouet vint
enseigner à Genève au moment critique qui vit rebondir 1'« affaire
de la Grâce », controverse sur la doctrine saumurienne de la
grâce universelle qui finit par aboutir à l'élaboration et à l'application

de la « Formula consensus »2. Le cartésianisme aurait
donc été introduit à Genève au moment même où l'orthodoxie
tentait désespérément, et pour la dernière fois, de faire face à

une marée montante de tendances théologiques dissidentes. De
plus, au cours des mêmes années, l'enseignement de la philosophie
cartésienne fut interdit à plusieurs reprises à Berne, tandis qu'à
Lausanne, un adversaire farouche de Descartes, Pierre Davel,
occupait la chaire de philosophie 3. Comment expliquer l'entrée
d'un innovateur tel que Chouet à l'Académie de Genève à ce
moment?

Pour répondre à cette question il faut examiner, d'une part,
les circonstances dans lesquelles Chouet fut nommé à Genève, de

l'autre, la nature de son enseignement à l'Académie. On remarquera

qu'il était déjà bien connu pour avoir enseigné la
philosophie à l'Académie de Saumur. A l'époque, c'était sans aucun
doute une Académie plus ouverte aux idées nouvelles que celle de

1 De tous les historiens de Chouet, seul Borgeaud aborde ce problème,
mais la solution qu'il propose soulève plus de questions qu'elle n'en
résoud. Parlant du nouvel esprit que Chouet passait pour incarner,
Borgeaud écrit : « Il était venu, sans éclat de fanfares, en modeste, en
banni, et tout porte à croire que ceux qui y avaient pris garde n'étaient
point éloignés de lui avoir souhaité la bienvenue » (op. cit., p. 408).

2 Là-dessus, voir en particulier Gerrit Keizer, François Turrettini,
sa vie et ses œuvres et le consensus, Lausanne, 1900 ; et la thèse, non
publiée, de D. D. Grohman, « The Genevan Reactions to the Saumur
Doctrine of Hypothetical Universalism : 1635-1685 », Toronto, mars 1971.
Sur la théologie de Saumur et le débat qu'elle souleva en France, voir
F. Laplanche, Orthodoxie et prédication: l'œuvre d Amyraut et la querelle
de la Grâce universelle, Paris, 1965 ; et Brian G. Armstrong, Calvinism
and the Amyraut Heresy, The University of Wisconsin Press, 1969.

3 Sur l'opposition que rencontra le cartésianisme à Berne, voir
K. Guggisberg, Bernische Kirchengeschichte, Bern, 1958, p. 455-458 ;
et l'étude plus ancienne de W. Fetscherin, « Bernische Verordnungen
wider die Cartesianische Philosophie », Archiv des Historischen Vereins
des Kantons Bern, III/2,1856, p. 63-67. Sur Pierre Davel et l'opposition au
cartésianisme à Lausanne, voir H. Vuilleumier, Histoire de l'Eglise
réformée du Pays de Vaud, t. II, Lausanne, 1929, p. 505 et 539-548.



CHOUET ET L'INTRODUCTION DU CARTÉSIANISME A GENÈVE 131

Genève, et plus apte à admettre le cartésianisme de Chouet1.
Cependant, on peut se demander si ses contemporains, comme le
firent plus tard les historiens2, interprétèrent son élection en 1664
à la chaire de Saumur comme une victoire idéologique du
cartésianisme sur l'aristotélisme. Le concours à la suite duquel il fut
nommé était de nature traditionnelle; il consistait en
commentaires sur des textes d'Aristote et en disputes au cours
desquelles chacun des concurrents avait à défendre une série de
thèses pendant un jour entier. C'est donc dans le cadre conventionnel

du discours philosophique que Chouet eut à démontrer
ses capacités, dans ce cadre qu'il dut présenter ses idées personnelles

3. Il lui fallut procéder avec précautions, ainsi qu'il l'écrivit
à son oncle : « Dans la première leçon je me gesnay un peu, ne
voulant rien dire contre l'opinion commune, ni aussi contre mon
sentiment ; mais peu à peu j'accoustumai mes Auditeurs à ma
façon de philosopher qu'ils ont ensuite trouvée fort excellente ;

surtout ils m'ont donné de grandes marques de la netteté qu'ils
remarquoient dans mes conceptions, et de la clarté et facilité de

mes expressions »4. Chouet l'emporta donc, lors du concours,
grâce surtout à ses qualités didactiques 6. Son adversaire, Pierre

1 On ne peut dater précisément la « conversion » de Chouet au
cartésianisme, mais il était notoire, dès le temps de ses études, qu'il suivait les
recentiores, Gassendi et Descartes (cf. sa lettre à Louis Tronchin du
22 novembre 1664, BPU, Arch. Tronchin, vol. 47, fol. 32).

2 Yernet, «Eloge historique», op. cit., p. 109-110; Joseph Prost,
op. cit., p. 84-90 ; Budé, op. cit., p. 16-18 ; Joseph Dumont, Histoire de
l'Académie de Saumur depuis sa fondation en 1600 par Duplessis-Mornay
jusqu'à sa suppression en 1685, Angers, 1862, p. 75-76, et, plus
récemment, F. Laplanche, op. cit., p. 41-42.

3 Chouet donne une description détaillée de ce concours dans trois
lettres à Louis Tronchin, des 22 novembre 1664, 1er janvier et 25 février
1665 (BPU, Arch. Tronchin, vol. 47, fol. 30-36 ; la première de ces lettres
et une partie de la seconde ont été publiées par Budé, op. cit., p. 23-32).
Voir aussi Prost, op. cit., p. 84-90, et la décision du Conseil académique
de Saumur, citée par Budé, op. cit., p. 18-20.

4 BPU, Arch. Tronchin, vol. 47, fol. 31.
5 Le recteur Beaujardin fait état de ces mêmes qualités dans son

rapport sur l'élection de Chouet ; nous y reviendrons plus bas (Paris,
Archives nationales, TT 266, fol. 332-334). De même, le Conseil
académique déclara, dans le texte de sa décision : « la comparaison a esté à
l'avantage du dit sieur Chouet, comme estant plus didactique que son
concurrent » (Registres de l'Académie de Saumur, cités par Budé, op. cit.,
p. 20).



132 MICHAEL HEYD

de Villemandy, un pasteur de Saintonge, d'esprit plus
traditionnel, refusa de se tenir pour battu et continua à intriguer
contre lui, espérant obtenir sa déposition. Toutefois, dans la
plainte portée devant le roi lui-même contre Chouet, il ne
mentionna en aucune manière, à ce qu'il semble, les idées cartésiennes
de son rival. Il ne l'accusait pas de saper les autorités établies
mais lui reprochait, en tant qu'étranger, de priver un Français
du poste vacant, et cela par le moyen d'intrigues et de pressions
extérieures 1. De même, dans sa réponse à l'enquête qui suivit
la plainte, le recteur de l'Académie ne fit état d'aucune divergence
d'ordre philosophique entre les deux rivaux2. Par ailleurs,
ce rapport du recteur confirme un point que Chouet soulignait
aussi dans sa lettre, à savoir qu'il dut son succès, pour une bonne
part, aux auditeurs laïcs, protestants et catholiques, qui avaient
assisté aux épreuves du concours, et à l'intervention ouverte des

magistrats de la ville 3. La nomination de Chouet ne marquait
pas, toutefois, une rupture irrévocable avec le passé : lorsqu'il

1 L'argument était bien choisi pour toucher la Cour. En 1622 déjà,
un décret de Louis XIII prohiba l'emploi des étrangers dans les
Académies de France ; mais il ne fut pas appliqué. Toutefois dans les années
1660, la pression contre les étrangers s'accrut (Prost, op. cit., p. 133-134).
Chouet décrit en détail les intrigues tortueuses de Villemandy dans ses
lettres du 25 février et du 4 novembre 1665, et dans celle du 3 février 1668
(BPU, Arch. Tronchin, vol. 47, fol. 35-36, 45»-47, 48). On en trouve aussi
le récit dans un rapport de M. de Haumont, avocat royal à Saumur et
membre du Conseil académique, daté de 1669 (Paris, Archives nationales,
TT 266, fol. 336-339).

2 Le recteur Beaujardin écrivit le 14 octobre 1665, au nom du Conseil
académique, à M. de Ruvigny, représentant des protestants à la Cour
royale, en réponse à l'enquête de celui-ci sur l'élection de Chouet (Paris,
Archives nationales, TT 266, fol. 332-334). Un dernier témoignage vaut
la peine d'être mentionné ici : Jacob Bayle, frère de Pierre, écrivit de
Puylaurens, le 7 avril 1665, à son père, qu'un jeune professeur de
philosophie, partisan d'Amyraut, avait été nommé à Saumur contre un
candidat plus capable. En effet, Villemandy comptait des partisans à
Puylaurens, ayant étudié à l'Académie de cette ville (alors à Montauban).
Mais, fait significatif, Chouet est décrit dans ce texte comme partisan
d'Amyraut, et non de Descartes (cf. E. Labrousse, Pierre Bayle, I :

Du Pays de Foix à la cité d'Erasme, La Haye, 1963, p. 57.)
3 Paris, Archives nationales, TT 266, fol. 332-333. Lettres de Chouet à

Tronchin, du 22 novembre 1664 et du 25 février 1665 : BPU Arch.
Tronchin, vol. 47, fol. 31, 35-36. Des extraits concernant ces faits sont
publiés dans Budé, op. cit., p. 25-26, 36-38. Il est à noter que Chouet et
Beaujardin insistèrent sur ce point pour répondre à l'accusation de
Villemandy qui prétendait que Chouet avait été nommé à la suite
d'intrigues et de pressions de la part de Genève.



CHOUET ET L'INTRODUCTION DU CARTÉSIANISME A GENÈVE 133

quitta Saumur, cinq ans plus tard, son successeur ne fut autre que
Villemandy 1.

Genève était alors un milieu fort différent de Saumur ;

cependant, les épisodes mentionnés ci-dessus livrent des indices
importants pour comprendre comment Chouet fut admis à

occuper la chaire de philosophie de sa ville natale, alors assez
conservatrice. Il est probable que son enseignement, quoique
novateur à bien des égards, n'eut rien de provocant du point de

vue « idéologique » : il semble bien que Chouet fut très prudent en
exposant ses idées nouvelles. Pourtant, sa nomination à Genève
n'alla pas sans de sérieux remous. Il est manifeste que son oncle,
Louis Tronchin, fit tout pour le mettre en avant, opérant sur
deux fronts : d'une part, il fallait convaincre Chouet de poser sa

candidature, de l'autre, il s'agissait de persuader le Conseil et la
Compagnie des pasteurs de le nommer à des conditions qu'il pût
accepter2. L'idée de son rappel à Genève apparaît pour la
première fois en 1667, lorsque Gaspard Wyss, son prédécesseur et
son ancien maître à Genève, songea à accepter un poste qu'on lui
offrait à Zurich. Wyss décida finalement de rester à Genève, mais
il mourut un an plus tard, en décembre 1668. Tronchin revint
alors à la charge et chercha à obtenir la nomination de son neveu
à la chaire de philosophie. Répondant aux lettres de son oncle,
Chouet ne dissimule pas ses hésitations à quitter l'atmosphère
stimulante de Saumur : «imaginés vous [...] que je suis dans un
des plus agréables lieux et des plus polis de l'Europe, que je suis
dans une ville fort commode pour les gens de mon metier, à cause
de diverses personnes, et de la Religion et Catholiques Romains,
avec qui je puis conférer de Philosophie; que je suis proche de

Paris, qui est assurément la source des gens de lettres, et qu'ainsi

1 Sur les intrigues qui précédèrent la nomination de Villemandy, la
source principale (quoique partiale) est le rapport de Haumont (Paris,
Archives nationales, TT 366, fol. 336-339). Villemandy devait enseigner
à Saumur une philosophie de type syncrétiste, alliant certains principes
d'Aristote à d'autres de Descartes. Cf. Prost, op. cit., p. 102-129.

2 Nos sources sont ici : 1) les lettres de Chouet à Louis Tronchin,
de la fin de 1667, de l'hiver et du printemps 1669 (BPU, Arch. Tronchin,
vol. 47, fol. 67-73, 75-104) ; 2) les registres du Petit Conseil (vol. 169)
et ceux de la Compagnie des pasteurs (R 12) aux Archives d'Etat de
Genève (AEG) ; 3) un exemplaire du « Programme » en vue d'un concours
pour la nomination à la chaire de philosophie, en 1669 (AEG, P.H. 3505).
Cf. aussi Budé, op. cit., p. 48-74.



134 MICHAEL HEYD

je suis informé d'une infinité de choses qui regardent les sciences,

que peut-estre j'ignorerois si j'estois ailleurs»1.
Le vrai milieu de Chouet était celui de la République des

Lettres qui s'étendait par-delà les barrières religieuses, où les
courants d'idées étaient en circulation constante, surtout en
ce qui concernait les sujets d'intérêt scientifique. Il craignait,
en revenant à Genève, de se trouver coupé des développements
de la science. Cependant, l'Académie de Saumur était loin
d'offrir toute sécurité à la fin des années 1660 : la pression exercée

par la Cour sur les communautés protestantes en général, et sur
les protestants étrangers en particulier, allait en augmentant.
En nous fondant sur les lettres de Chouet, nous pouvons constater
que ce fut l'un des principaux arguments que Tronchin avança
lorsqu'il s'agit de persuader son neveu. En 1667, Chouet avait
encore bon espoir pour l'avenir de l'Académie, mais en 1669,
on voit son optimisme décliner rapidement2. Il ne cessa toutefois
d'affirmer sa loyauté à l'égard d'une institution qui l'avait reçu
avec tant de bonne grâce, considérant qu'il n'était pas honorable
de l'abandonner en des temps difficiles 3.

Il eut plus de peine à résister à Tronchin, lorsque celui-ci
affirma que son retour à Genève revêtait une grande importance
pour les intérêts de sa famille. Tronchin, évidemment, cherchait
à consolider sa propre position à l'Académie et à la Compagnie
des pasteurs en y plaçant des membres de sa famille 4. Il est

1 Lettre du 21 décembre 1667 (BPU, Arch. Tronchin, vol. 47, fol. 67).
2 Lettres du 21 décembre 1667, du 23 et du 30 janvier 1669 (Arch.

Tronchin, vol. 47, fol. 68, 75-77). En avril 1669, les trois professeurs
étrangers de l'Académie, Doul, Crespin et Chouet, furent convoqués
auprès de l'intendant en vue d'une enquête. L'imminence du danger
influença probablement davantage la décision de Chouet qu'il ne veut
bien l'avouer à son oncle (lettre du 25 avril, ibid., fol. 97i>). Le décret
contre les étrangers ne parut qu'en 1671, alors que Chouet avait déjà
quitté Saumur (Prost, op. cit., p. 133-134).

3 Lettres du 21 décembre 1667 (Arch. Tronchin, vol. 47, fol. 68-69)
et du 23 janvier 1669 (ibid., fol. 75-76).

4 Tronchin espérait aussi faire revenir de Saumur son autre neveu,
Croppet, pour occuper la chaire de grec alors vacante. Chouet avait bien
compris la situation lorsqu'il écrivait à son oncle que Croppet n'avait
que peu de chances d'être élu, car « on aurait plutôt fait ligue sur ligue,
cabale sur cabale, que de permettre que tant de gens d'une même famille
entrassent dans la Compaqnie » (lettre du 8 juin 1669, Arch. Tronchin,
vol. 47, fol. 101).



CHOUET ET L'INTRODUCTION DU CARTÉSIANISME A GENÈVE 135

cependant très significatif que, tout en approuvant Descartes
sur certains points1, il ne touche jamais le sujet du
cartésianisme dans ses lettres à Chouet. Il avance l'argument des
intérêts familiaux, jamais celui de 1'« idéologie ».

Chouet, qui n'avait pas encore trente ans, pouvait
difficilement refuser d'accéder à une demande instante de son oncle et
du reste de sa famille. Leur influence finit donc par l'emporter
sur son inclination naturelle, comme il l'admit lui-même : « sans
votre considération et celle de mon Père et mes autres parents, je
choisirais tout autre lieu plutôt que Genève »2. Sur une condition
cependant, il ne céda pas : il ne retournerait à Genève que si le
Conseil et la Compagnie des pasteurs l'y appelaient. Il refusait
de briguer la place et de se soumettre une fois de plus aux
épreuves d'un concours, surtout si son adversaire devait être un
proposant. Une telle démarche lui paraissait au-dessous de la
dignité d'un professeur de philosophie établi, et dangereuse pour
le renom de l'Académie d'où il venait3. Il hésitait aussi à

s'exposer à la controverse, et peut-être craignait-il que l'on ne
s'offusquât de ses idées cartésiennes. On remarquera cependant
que dans ses lettres — très franches dans l'ensemble — il ne
considéra jamais que le contenu de sa philosophie pût être une
pierre d'achoppement. Il redoutait plutôt que des intrigues
personnelles, ourdies par les ennemis de Tronchin, ne missent en
cause sa nomination *. Contrairement à son oncle, il évitait
autant que possible de s'identifier avec aucune des factions en
présence à Genève, et, pour cette raison, chercha à être nommé
sans qu'il y eût dispute, et avant son retour.

Louis Tronchin et ses partisans furent tout d'abord d'avis
contraire. Craignant que la Compagnie, si l'élection avait lieu
dans un cadre fermé, ne choisisse l'un de ses membres, ils

1 Sur le cartésianisme de Tronchin, voir W. Rex, Essays on Pierre
Bayle and religious controversy, La Haye, 1965, p. 125-137.

2 Lettre du 9 février 1669 (BPU, Arch. Tronchin, vol. 47, fol. 79).
Dans la lettre suivante, s'adressant à Tronchin, il fait allusion à « votre
absolu pouvoir sur mon esprit [...] que je ne suis pas capable de vous rien
refuser » (ibid., fol. 82).

3 Lettre du 2 décembre 1667, du 23 janvier et du 25 avril 1669 (Arch.
Tronchin, vol. 47, fol. 67i>, 75v, 97).

4 Lettres du 23 janvier, du 30 janvier et du 1er mars 1669 (Arch.
Tronchin, vol. 47, fol. 76, 79i>, 85).



136 MICHAEL HEYD

demandèrent une dispute ouverte et la publication d'un «

Programme » pour annoncer le concours 1. La Compagnie prit une
décision à cet effet, le 15 janvier 1669, qui fut approuvée le 19 du
même mois par le Petit Conseil \ La dispute, tout d'abord
envisagée pour le début de mai, fut fixée au 1er juin 3.

Entre-temps, Chouet avait cédé aux instances de son oncle
et accepté de concourir, mais il fit remarquer qu'il ne serait
pas disponibles avant la fin de juillet ou le début d'août. Il
le pria donc d'obtenir un nouvel ajournement du concours,
suggérant que cela serait plus aisé si l'on s'adressait au Conseil
plutôt qu'à la Compagnie des pasteurs 4. Tronchin paraît s'être
rendu aux raisons de son neveu ; en effet, c'est au Conseil que, le
3 mars, la candidature de Chouet fut mentionnée officiellement
pour la première fois, au Conseil aussi qu'on accepta sa demande
de remettre le concours au 1er août. La proposition fut avancée

par Etienne Rocca et Michel de Normandie, tous deux conseillers
influents et apparentés à Louis Tronchin 6.

Chouet n'en continuait pas moins d'insister auprès de son
oncle pour être sûr de ne pas avoir d'adversaire, et pour que,
dans la mesure du possible, la dispute fût annulée 6. Tronchin,
semble-t-il, s'impatientait devant l'obstination de son neveu,
mais il réussit tout de même à réaliser ses vœux 7. Le 5 mai,
le Conseil proposa que la Compagnie procède immédiatement à

l'élection d'un professeur de philosophie, sans attendre la dispute.

1 Chouet lui-même fait allusion à ce fait, qu'il avait appris par une
lettre de M. Dufour de Genève (lettre de Chouet du 23 mars, BPU, Arch.
Tronchin, vol. 47, fol. 89-90).

2 AEG, Registres de la Compagnie des pasteurs (R.C.P.), vol. 12, p. 316-
317 ; Registres des Conseils (R.C.), vol. 169, p. 29-30.

3 R.C.P., vol. 12, p. 318-319, 324, 326, 329 ; R.C., vol. 169, p. 58-60,66.
Le délai fut sans doute obtenu par Tronchin, ce qui ressort de la lettre que
lui écrivit Chouet le 16 mars (BPU, Arch. Tronchin, vol. 47, fol. 87).

4 Lettre du 16 et du 23 février, et du 1er mars, ibid., fol. 81-86.
6 R.C., vol. 169, p. 72. Etienne Rocca était l'oncle de Tronchin,

Michel de Normandie son beau-frère (J.-A. Galiffe, Notices généalogiques
sur les familles genevoises, t. II, 2e éd., Genève, 1892, p. 621-622, 687-688).

6 Lettres des 6, 12 et 27 avril (BPU, Arch. Tronchin, vol. 47, fol. 93-
96, 99-100).

7 Chouet écrit, dans sa lettre du 25 avril : « J'ai bien de la douleur
que vous vous choquiez de mon procédé ; car je ne pense pas d'avoir
manqué en quoi que ce soit au respect que je vous dois » (ibid., fol. 97).



CHOUET ET L'INTRODUCTION DU CARTÉSIANISME A GENÈVE 137

En outre, il mentionna spécialement Chouet comme candidat
éligible. En même temps le Conseil autorisait la Compagnie à

repourvoir la chaire de grec restée vacante depuis 1662 1
; les

pasteurs le demandaient depuis longtemps, aussi se peut-il bien
que la proposition du Conseil ait eu le caractère d'un marché :

moyennant l'élection de Chouet à la chaire de philosophie,
Sartoris, membre de la Compagnie, recevrait celle de grec a.

Après un délai de réflexion d'une semaine, les pasteurs
acceptèrent, le 14 mars, la suggestion du Conseil, le concours fut annulé,
Chouet et Sartoris élus. Le Conseil approuva les nominations le
jour suivant ; Chouet en fut informé par lettre, et on écrivit au
Conseil académique de Saumur pour qu'il fût libéré de ses

charges 3.

Il est manifeste que Chouet dut au Conseil sa nomination.
Comme à Saumur, il comptait probablement plus de partisans
parmi les laïcs qu'au sein du « clergé ». Surtout, sa nomination —
précédée d'intrigues multiples et compliquées — constituait
une victoire pour le clan Tronchin. D'ailleurs, ses ennemis étaient
certainement les futurs adversaires de Tronchin dans la controverse

sur la Grâce universelle. Les lettres de Chouet renferment
des indices qui permettent de reconnaître sans aucun doute la
famille Turrettini comme l'un des centres de l'opposition. Il
mentionne explicitement4 le nom du conseiller André Pictet, père

1 AEG, R.C., vol. 169, p. 155. Le Premier syndic, qui avança la
proposition, était Louis de la Rue, beau-frère d'Etienne Rocca (Galiffe,
op. cit., t. III, Genève, 1836, p. 172-173).

2 Sur la vacance de la chaire de grec, voir Borgeaud, op. cit., p. 395,
402. Le projet initial de Tronchin, d'obtenir cette chaire pour Croppet,
son autre neveu, renforce l'hypothèse selon laquelle la solution proposée
par le Conseil constituait un compromis entre les deux groupes d'intérêts
opposés.

3 AEG, R.C.P., vol. 12, p. 352, 354, 355-356 ; R.C., vol. 169, p. 164-
165.

4 Dans sa lettre du 1er mars, Chouet écrivait que « la Cab. Ital. »

profiterait des difficultés qu'il aurait à obtenir des autorités académiques
de Saumur l'autorisation de se présenter à un concours à Genève (BPU,
Arch. Tronchin, vol. 47, fol. 85). « La Cabale italienne » est sans doute
une allusion aux Turettini, Italiens d'origine et établis à Genève. Dans
la lettre du 23 février, il conseillait à son oncle de demander au Conseil
l'ajournement du concours et ajoutait : « et s'il se peut en l'absence de
M. Pictet » (ibid., fol. 83). La seconde femme d'André Pictet était la
sœur de François Turrettini (Galiffe, op. cit., t. I, p. 211).



138 MICHAEL HEYD

du futur théologien et défenseur de l'orthodoxie Bénédict Pictet,
qu'il considère comme un obstacle à éviter. Le clan Turrettini-
Pictet était plus orthodoxe et plus conservateur que les partisans
de Louis Tronchin et de son collègue Philippe Mestrezat. Toute
personne venant de Saumur était évidemment suspecte, surtout
s'il s'agissait du neveu de Tronchin. Mais s'opposèrent-ils à son
élection pour des raisons d'ordre philosophique?

Il est temps de reprendre l'histoire du « Programme » et des

conditions qui s'y trouvaient stipulées, puisque c'est à François
Turrettini, recteur de l'Académie, qu'on en doit la première
rédaction. Ce texte n'existe plus, mais on peut en reconstituer
certains points en faisant appel à d'autres sources. Ainsi, dans le

rapport qu'il présenta à la Compagnie le 22 janvier, Turrettini
déclara qu'il fallait exiger des preuves suffisantes, garantissant
que la doctrine du candidat soit « conforme avec nous dans nos
sentiments et éloigné de toutes nouveautés dangereuses tant en

Théologie qu'en Philosophie et surtout de celles qui ont été ci-
devant condamnées par la Compagnie »1. C'est, à notre connaissance,

le seul passage se référant explicitement, quoiqu'en
passant, aux idées novatrices en philosophie. Turrettini craignait
par-dessus tout les doctrines saumuriennes de l'universalisme
hypothétique et de la non-imputation du péché originel, doctrines
considérées comme presque arminiennes et qui avaient déjà été
condamnées par la Compagnie des pasteurs de Genève, en 1647
et en 1649 notamment, lors de l'affaire Morus2. Il semble bien

que Turrettini introduisit ces exigences sévères dans sa rédaction
du « Programme » ; toutefois, avant d'approuver ce texte, le
Conseil le modifia dans un sens plus modéré. Les termes «nouveaux
sentiments » furent maintenus, mais on supprima la référence aux
condamnations précédentes, en demandant seulement que les

opinions du candidat se conforment « aux sentiments des Eglises
orthodoxes »3. Nous allons voir quelle fut l'importance de cette
modification.

1 AEG, R.C.P., vol. 12, p. 318-319.
2 Sur l'affaire Morus, et les textes de 1647 et 1649, voir Keizer,

op. cit., p. 130-132 ; Borgeaud, op. cit., p. 353-357. Cette affaire est
également traitée en détails dans la thèse non publiée de Grohman,
citée ci-dessus, p. 130, note 2.

3 R.C., vol. 169, p. 59-60 (15 février 1669).



CHOUET ET L'INTRODUCTION DU CARTÉSIANISME A GENÈVE 139

Tel qu'il fut finalement ratifié le 20 février, le « Programme »

s'adressait aux candidats en puissance dans les termes suivants :

« Vous donc, qui que vous soyez, soit des nôtres, soit des

étrangers, qui avez sondé bien avant les secrets d'une
véritable et sobre Philosophie, car nous ne voulons point
donner de lieu parmi nous à la vaine et trompeuse dont
il n'y en a que trop aujourd'hui qui en sont aveuglés, venez
à ce combat auquel nous vous invitons : mais à cette
condition que personne ne sera reçu au nombre des
combattants qui ne nous ait justifié auparavant par de bons
et authentiques témoignages l'honnêteté de sa vie, la
pureté de sa doctrine, et qu'il ne nous ait assurés par
écrit qu'il est éloigné de tous les nouveaux sentiments qui
ne sont reçus ni en cette Eglise ni dans les autres
orthodoxes » 1.

Ce texte ne mentionnait donc pas les nouveautés
philosophiques en tant que telles, mais se contentait d'exiger des

candidats qu'ils se gardent des idées « vaines et trompeuses » et
s'en tiennent à une « véritable et sobre philosophie ». Il comportait
des exigences plus spécifiques touchant leur orthodoxie. Le
concours avait été supprimé en mai ; toutefois, il était stipulé
explicitement que le futur professeur n'était pas libéré pour
autant des conditions du « Programme ». Chouet fut informé de
leur teneur et les accepta avant de venir à Genève 2.

Le premier cartésien fit donc son entrée à Genève sur la base
de ces conditions. Les difficultés qui surgirent dès son arrivée
ne concernaient pas sa philosophie, mais bien plutôt son attitude
théologique. En effet, la controverse sur la Grâce universelle
reprit sur ces entrefaites, et la Compagnie des pasteurs résolut
d'exiger de tous ses membres qu'ils souscrivent, avec la mention
« sic sentio », aux articles de 1649 condamnant les doctrines de

Saumur. Six membres de la Compagnie — dont Tronchin —
refusèrent leur signature et furent autorisés à signer un texte plus
modéré. Mais avant d'être admis dans les rangs de la Compagnie,

1 AEG, P.H. 3505 (orthographe modernisée).
2 R.C.P., vol. 12, p. 353-354, 355, 371.



140 MICHAEL HEYD

Chouet fut requis de souscrire aux articles originaux, avec le
« sic sentio »1. Il refusa, déclarant que la lettre qui lui signifiait
sa nomination ne mentionnait aucune condition de ce genre. Son

argument est révélateur : en tant que philosophe, il n'était pas
versé en matière de théologie et n'avait d'opinion arrêtée ni
pour, ni contre les doctrines en cause (universalité de la grâce
et non-imputation du péché originel). De toute manière, il
n'avait pas l'intention de traiter ces questions dans ses cours.
Il demanda à la Compagnie de ne pas l'obliger à se prononcer sur
une matière dont la compétence appartenait aux seuls
théologiens a. Il distinguait nettement entre questions d'ordre
philosophique et théologique, tant dans le domaine académique que
dans celui de ses opinions personnelles.

La Compagnie des pasteurs paraît s'être laissé convaincre,
en partie du moins, par ces arguments ; en effet, elle finit
par autoriser Chouet à signer une formule plus modérée,
sans le « sic sentio », par laquelle il s'engageait à ne rien
enseigner qui fût contraire aux articles de 1647 et de 1649.
Cette formule, « sic docebo », était semblable à celle qu'avaient
signée les six dissidents mentionnés ci-dessus 3. A contrecœur,
Chouet finit par signer le document, par gain de paix 4.

1 AEG, R.C.P., vol. 12, p. 390-391, 440 (13 août et 10 septembre 1669).
Voir aussi Keizer, op. cit., p. 140-141, 143-144. La formule plus modérée
« sic docebo », signée par les six dissidents, figure dans une résolution du
Conseil du 25 août ; elle est publiée dans E. Rivoire, Les sources du droit
du canton de Genève, t. IV, Arau, 1935, p. 364.

2 R.C.P., vol. 12, p. 440, 442-443 (10 et 17 septembre 1669). La
réponse de Chouet est citée in extenso par Borgeaud, op. cit., p. 410-411.
On remarquera qu'un refus envers la Compagnie aurait mis Chouet dans
une position plus précaire si l'on avait retenu le texte de Turrettini (cf. ci-
dessus, p. 138). La résolution du Conseil du 15 mai stipulait que Chouet
devait prêter le même serment que Wyss en 1656, avant d'être admis à
la Compagnie, mais le texte de ce serment ne mentionnait pas les articles
anti-saumuriens de 1647 et 1649 (R.C.P., vol. 10, 6 juin 1656 ; R.C.,
vol. 169, p. 164-165).

3 La formule signée par Chouet était plus stricte en ceci qu'elle
mentionnait expressément les articles de 1647 et 1649. En revanche, elle
contenait une réserve : « lorsque les occasions s'en présenteront ». On a
ici un indice du statut particulier dont il entendait jouir, lui qui avait
déclaré à plusieurs reprises qu'en sa qualité de professeur de philosophie,
il n'avait pas l'intention de se mêler de questions théologiques.

4 R.C.P., vol. 12, p. 443.



CHOUET ET L'INTRODUCTION DU CARTÉSIANISME A GENÈVE 141

Cet épisode démontre que les difficultés majeures que Chouet
eut à affronter, lors de son entrée à l'Académie, furent de nature
théologique. La principale crainte de la Compagnie des pasteurs,
en 1669, était de voir se propager des opinions théologiques
dissidentes et libérales. Ses hésitations à nommer Chouet
provenaient probablement moins de sa philosophie que du fait
qu'il était le neveu de Louis Tronchin et qu'il venait de Saumur,
berceau des déviations théologiques. Il est vrai que cette
nomination représentait une victoire pour le parti de Tronchin
et qu'elle avait été acquise grâce au Conseil. Mais ce fut le seul
succès de Tronchin cette année-là. Lorsque les questions
théologiques furent abordées, Tronchin et ses partisans se trouvèrent
en minorité : ils devaient le rester dans les années à venir. Quant à

Chouet, son enseignement philosophique ne semble pas avoir
inquiété les autorités genevoises, bien que la nature en fût
certainement notoire.

L'image que les historiens de Chouet ont donnée de son
enseignement se fonde essentiellement sur une lettre que Pierre
Bayle adressa à son père en septembre 1671, alors qu'il était en
séjour d'études à Genève. Dans cette lettre, Bayle décrit le
milieu intellectuel qui l'entoure et livre notamment de
nombreux détails sur certaines acticités de Chouet : « Pour la
Philosophie, elle fleurit ici extrêmement. M. Chouet, fils du libraire
et neuveu de M. Tronchin, enseigne celle de M. Descartes avec
grande réputation et un grand concours d'étrangers; [...] Il fait
tous les mercredis des expériences fort curieuses où il va beaucoup

de monde. C'est le génie du siècle et la méthode des

Philosophes modernes » 1.

Bayle poursuit en décrivant quelques-unes de ces
expériences, dont une étude sur les causes de l'effet mortel du venin
des serpents, et la fameuse expérience du Puy-de-Dôme, celle-là
même que Perrier avait exécutée pour la première fois en 1648,

1 Le manuscrit original de la lettre de Bayle est conservé dans la
collection « Lettres de M. Bayle à sa famille », Université de Columbia,
New York (orthographe modernisée). Bayle, Œuvres diverses, 2e édition,
t. I/B, p. 8-12, en donne une partie. Une analyse détaillée du séjour de
Bayle à Genève, de 1670 à 1672, se trouve dans E. Labrousse, Pierre
Bayle, t. I, p. 94-108, et dans l'article du même auteur, « Pierre Bayle
et ses correspondants genevois », BHG, t. XIV, 1969, p. 139-148.



142 MICHAEL HEYD

suivant les instructions de Pascal. Chouet fit l'ascension d'un
sommet des environs de Genève pour prouver que le niyeau d'une
colonne de mercure, dans un tube, est maintenu par la pression
atmosphérique, et qu'il diminue de hauteur à mesure que l'on
s'élève 1.

Bayle, comme l'a fait remarquer Mme Elisabeth Labrousse
dans sa récente biographie 2, avait alors passé l'âge d'assister
aux cours réguliers de l'Académie et, dans sa lettre, se réfère
probablement à des conférences publiques hors programme.
Telles que Bayle les décrit, elles présentent de grandes similitudes
avec les fameux cours du mercredi que donnait Jacques Bohault
sur les sciences expérimentales, devant la haute société
parisienne, dans les années 1650 et 1660 3. C'est donc Chouet qui,
vraisemblablement, a introduit à Genève une institution largement

répandue alors dans les cercles cultivés de France, la conférence

scientifique pour un large public. Il n'en fait cependant
aucune mention dans le rapport présenté en 1670 sur son
enseignement philosophique à l'Académie 4.

Les notes de cours manuscrites conservées à la Bibliothèque
publique et universitaire de Genève donnent une image très

1 La cause des effets mortels des morsures de serpents faisait l'objet
d'une violente controverse scientifique entre le médecin florentin
Francisco Redi et le pharmacien calviniste français Moïse Charas (cf.
L. Thorndike, History of Magic and Experimental Science, t. VIII, New
York, 1958, p. 20-33). Selon Bayle, les expériences de Chouet tendaient
à confirmer les thèses de l'école « italienne » à ce sujet. Bayle mentionne
brièvement des expériences que Chouet effectuait à l'aide de thermomètres,

de siphons, de l'aéolipyle, prouvant ainsi un intérêt particulier
pour les phénomènes liés à la pression atmosphérique et pour la météorologie.

Sur l'expérience du Puy-de-Dôme, cf. W. E. Knowles Middleton,
The History of the Barometer, 1964, ch. 1-3.

2 Op. cit., t. I, p. 102.
3 Sur les conférences hebdomadaires de Rohault, le document

classique est la préface de Clerselier à : Rohault, Œuvres posthumes,
Paris, 1672 (non paginé), et sa préface de 1659 au t. II de la Correspondance
de Descartes (réimprimée dans les Œuvres, éd. Adam et Tannery,
t. V, Paris, 1903, p. 630-631). Cf. aussi P. Mouy, Le développement de la
physique cartésienne, Paris, 1934, p. 108-113.

4 Chouet, ainsi que tous les autres professeurs de l'Académie, fit un
rapport sur son enseignement devant une commission d'enquête
académique. Le manuscrit de ce rapport est conservé à la BPU, Ms. fr. 799,
fol. 3-4.



CHOUET ET L'INTRODUCTION DU CARTÉSIANISME A GENÈVE 143

différente du caractère de ses leçons à l'Académie 1. Il est vrai
que certains chapitres du cours de physique contiennent la
description d'expériences, en particulier le chapitre dans lequel
il réfute l'idée scolastique de 1'« horror vacui » 2. Mais en général
on est frappé de constater à quel point ces cours sont de caractère
traditionnel dans leur structure, la terminologie employée et le
mode de présentation. Les termes techniques, même dans le cours
de physique, sont typiquement scolastiques : forme et matière,
substance et accident, affections et qualités, lieu et vide, gravité
et légèreté. Chouet suit également la méthode de présentation
scolastique de l'époque, consistant non point à commenter des

textes, mais à traiter les sujets de manière systématique. Il
commence ordinairement par définir les termes, passe ensuite en
revue les opinions courantes sur la question, en indiquant les

difficultés qu'elles soulèvent. Puis il présente ce qu'il estime être
la vue correcte, avec arguments à l'appui, mentionne les

objections possibles et la manière d'y répondre. Enfin, il lui arrive
de conclure en développant les implications qu'entraînent
les théories qu'il soutient 3. Cette méthode, caractéristique
de la dispute scolastique, se retrouve dans la plupart des

chapitres de ses cours. De même, il présente souvent les

arguments particuliers sous forme de syllogisme ou de discours

1 II subsiste deux manuscrits de ce cours de physique (Syntagma
Physicum) dont l'un est complet (Ms. lat. 292, 505 pages). L'autre
(Ms. Jallabert 37) ne contient que 82 feuillets, les 178 pages du début
manquent. Le texte qui suit permet d'affirmer que les deux manuscrits
sont d'égale valeur. Les deux versions présentent des variantes peu
importantes, mais aucune des deux ne paraît être une copie de l'autre.
Peut-être dépendent-elles d'un même original. Il est possible aussi qu'on
ait affaire à deux séries de notes indépendantes l'une de l'autre, prises
directement au cours, mais rien ne permet d'en préciser la date. La BPU
possède encore un manuscrit de petit format (Ms. lat. 226) contenant le
cours de logique de Chouet (Syntagma Logicum), et une brève introduction
à la métaphysique, de 49 pages (Introductio ad Metaphysicam). Les
propos qui suivent concernent essentiellement le cours de physique.

2 Syntagma Physicum, Ms. lat. 292, p. 104-114. Dans ce chapitre,
Chouet décrit un certain nombre d'expériences qui prouvent que la
pression de l'air est responsable de phénomènes traditionnellement
attribués à l'horreur du vide.

3 On en trouve un exemple caractéristique dans le chapitre consacré
au « lieu » (ibid., p. 86-96), et qui traite du problème de l'espace. Le titre
même du chapitre, « De Loco », renvoie à la notion aristotélicienne
classique de l'espace et convient assez mal au contenu du chapitre.



144 MICHAEL HEYD

dialectique1. Dans l'ensemble, tout en se référant à des expériences,
l'enseignement académique de Chouet diffère peu, par sa forme
et sa méthode, de celui de ses prédécesseurs.

En revanche, le contenu du cours de physique est
incontestablement cartésien. Sans le nommer expressément, Chouet
adopte les idées de Descartes sur chacun des sujets spécifiques
qu'il aborde. Son univers est mécaniste et corpusculaire. Il rejette
entièrement la notion scolastique de forme substantielle, ainsi
que toute idée de qualités occultes 2. Il n'admet pas davantage
la conception atomiste du monde, et nie l'existence du vide,
puisque, à l'instar de Descartes, il définit la matière comme
substance étendue 3. De même, sa théorie du mouvement est
rigoureusement cartésienne : le mouvement est purement local et
constitue un état, équivalent à l'état de repos. Il explique de
manière assez détaillée les trois lois du mouvement énoncées par
Descartes, en les présentant comme des sieges naturae»*. Il
a aussi recours à la notion cartésienne des tourbillons (vortices)
pour rendre compte des mouvements circulaires dans le cosmos6.

La philosophie naturelle que Chouet introduisit à Genève
était nouvelle, mais il faut prendre garde de situer ses innovations
dans une perspective correcte. Gaspard Wyss, son prédécesseur,
était loin d'un aristotélisme dogmatique en philosophie naturelle.
Comme Chouet, il rejetait la notion scolastique des formes
substantielles et les théories aristotéliciennes du mouvement6.
Il les remplaçait par une théorie corpusculaire de la nature, qui
devait beaucoup aux Présocratiques, tout particulièrement à

Empédocle et aux Pythagoriciens 7. Contrairement à Aristote

1 II tente par exemple de prouver l'inexistence du vide par une
longue série de syllogismes et d'arguments dialectiques (ibid., p. 97-99).

2 Ibid., p. 35-36, 149 et suiv.
3 Ibid., p. 69-75, 96-103.
4 Ibid., p. 115-140.
5 Ibid., p. 129-130, 256-257.
6 G. Wyss, Physica, Genève, 1669, p. 47, 202-203. Le cours de

philosophie de Wyss fut publié peu après sa mort (Borgeaud, op. cit.,
p. 416).

7 Wyss pensait que toute matière peut se réduire, en dernière
analyse, à des atomes mathématiques. En même temps, il maintenait la
théorie traditionnelle des quatre éléments, le feu, l'air, la terre et l'eau
(ibid., p. 16-36, 83-85).



CHOUET ET L'INTRODUCTION DU CARTÉSIANISME A GENÈVE 145

et à Descartes, il croyait à l'existence d'un espace vide,
indépendant des corps qui l'occupent, et qu'il identifiait avec
I 'Immensitas Dei 1. Wyss ne s'était pas affranchi des éléments
qualitatifs présents dans les systèmes traditionnels et il n'admettait

pas la philosophie mécaniste de Descartes et des autres
« recentiores ». Mais il était au courant des idées nouvelles, les
discutait fréquemment par le menu, et ne les rejetait qu'après
les avoir soumises à l'examen critique 2.

Lorsqu'elle fut introduite à Genève, la physique de Descartes
ne se heurta donc pas à un front aristotélicien homogène.
Substituant à une philosophie naturelle éclectique un système
plus cohérent, elle constituait une alternative à la physique
d'Aristote, que, d'ailleurs, on avait déjà partiellement
abandonnée. Avec l'arrivée de Chouet à Genève, on assiste moins au
rejet des autorités traditionnelles qu'à l'avènement d'un nouveau
système ; Chouet l'introduisit dans le cadre d'un dialogue critique
déjà en cours, en se servant des méthodes et de la terminologie en

usage chez les professeurs de philosophie « scolastiques » de

l'époque.
Descartes ne constituait-il donc pas un péril pour la foi et

l'orthodoxie établie? Comment Chouet réussit-il à éviter l'opposition

des théologiens, si vive à Berne ou même en Hollande 3

Une question explosive, du moins en puissance, touchait
évidemment la cosmologie de Copernic. Avant Chouet, on ne l'avait
pour ainsi dire pas abordée. Wyss rejetait le système d'Aristote
et de Ptolémée, et la notion d'un ciel consistant en sphères
compactes, mais il n'acceptait pas non plus la théorie de Copernic.
II penchait plutôt pour la solution de compromis de Tycho Brahé.
Il opposait à Copernic des objections d'ordre physique et scrip-

1 Ibid., p. 63-68. Les idées de Wyss à ce sujet sont très semblables
à celles d'Henry More, le philosophe platonicien de Cambridge. Cf.
A. Koyré, From the Closed World to the Infinite Universe, 1970, p. 125-154.

2 Ainsi, Wyss présentait et critiquait la théorie des qualités
secondaires, la notion cartésienne de l'espace et la nouvelle loi d'inertie. Il
attribuait — à tort — à Descartes la théorie des atomes physiques
indivisibles (ibid., p. 87, 64-65, 47-49, 191-194).

3 Sur l'opposition au cartésianisme en Hollande, voir Bohatec,
op. cit., p. 33 et suiv. Pour Berne, cf. Guggisberg, op. cit., p. 455-458,
et Fetscherin, op. cit.



146 MICHAEL HEYD

turaire : il ne pouvait, par exemple, concevoir que les corps
puissent tomber perpendiculairement si la terre tournait dans le
même temps, ni que des boulets de canon ou des flèches puissent
atteindre leur cible si, pendant leur trajet, la terre se déplaçait
vers l'est. En outre, il trouvait dans des textes bibliques tels que
Ps. 104, 14 ou Josué 10, 12-13 des raisons de réfuter l'hypothèse
copernicienne, y voyant la preuve que la terre est immobile et au
centre de l'univers h Les lois cartésiennes du mouvement
offraient une solution satisfaisante aux problèmes philosophiques,
de sorte que Chouet se trouva confronté avant tout à ceux que
posait la théologie. En fait, dans les thèses qu'il avait soutenues
à Nîmes, lors de ses études auprès de David Derodon, il ne
trouvait déjà à objecter au système de Copernic que le témoignage
des Ecritures2. Mais quand il enseignera à Genève, il aura
réponse à cette objection : « Sanctae Scripturae sermone familiari
vulgique captui accomodato uti quia scilicet eius scopus est, non ut
homines physicos aut astronomos efficiat, sed ut pios et ad salutem

comparatos reddat; quapropter parum curant ubi res naturales
attingit ut omnia ad amussim Physicorum congruant et ut pluri-
mum de rebus loquitur non tarn quales secundum se sunt, quam
quales hominibus apparent »3.

Chouet se réfère ici à un principe d'exégèse déjà ancien,
celui de l'accommodement : Dieu (ou Moïse) usent dans la Bible
d'un langage « accommodé » à l'intelligence de l'homme moyen,
car le but de l'Ecriture est d'amener les hommes au salut, non pas
de leur enseigner la physique ou l'astronomie. Calvin avait fait
appel à l'accommodement divin comme principe central de sa
doctrine de la connaissance de Dieu ; et c'est l'un des éléments
importants de sa technique exégétique, auquel il a surtout recours
pour rendre compte des descriptions anthropomorphes de Dieu
dans la Bible, mais aussi pour concilier les récits bibliques avec

1 Wyss, Physica, p. 112-116, 380-381. Cependant, Wyss ne soumet
pas les diverses hypothèses cosmologiques à une discussion systématique,
et seuls ses propos sur la nature de la terre et du ciel permettent de
penser qu'il adhérait aux vues de Tycho Brahé.

2 Theses ex universa Philosophia selectse, Nîmes, 1662, p. 25. Ces
thèses, imprimées, se trouvent à la BPU de Genève.

3 Syntagma Physicum, Ms. lat. 292, p. 287. Le Ms. Jallabert 37,
fol. 29, donne à cet endroit « curat » pour « curant ».



CHOUET ET L'INTRODUCTION DU CARTÉSIANISME A GENÈVE 147

les connaissances scientifiques de son temps 1. Le passage de

Chouet, cité ci-dessus, présente des analogies frappantes avec
un texte de même sens chez Calvin 2. Ce principe de l'accommodement

fut repris par les savants du XVIIe siècle, tant protestants
que catholiques, qui tentaient de défendre le système de Copernic
contre la critique des théologiens. Galilée, Kepler, John Wilkins
et Descartes s'opposèrent fermement à la tendance scolastique
qui traitait la Bible comme un livre scientifique 3. Christophe
Wittich, théologien réformé hollandais, fit appel au même
principe pour démontrer que la philosophie cartésienne et la
théologie réformée étaient compatibles 4. Il se peut que Chouet ait
eu connaissance du principe de l'accommodement par
l'intermédiaire de Louis Tronchin ; celui-ci, comme Wittich, estimait
que le cartésianisme, loin d'être l'ennemi de la théologie réformée,
pouvait lui être un allié. Peut-être Chouet tira-t-il directement
cette théorie de Descartes. Sur cette question de l'exégèse, on
pouvait donc être d'accord simultanément avec Calvin et avec
Descartes.

De toute manière, Chouet se montre très circonspect dans ses

cours. Il présente les arguments cosmologiques comme étant ceux
des « Copernicani » et se garde d'adhérer explicitement à leurs
idées. De même, il ne réfute pas ouvertement Tycho Brahé. A
l'en croire, Copernic aussi bien que Tycho Brahé offrent des

hypothèses qui rendent compte de manière adéquate des
mouvements observés des corps célestes. A ses lecteurs de décider si le
système de Tycho Brahé est compatible avec les vrais principes

1 E. A. Dowey, The Knowledge of God in Calvin's Theology, New York,
1965, p. 4-17, 139-141.

2 Voir le commentaire de Calvin à Gen. 1,6 (C.O., t. XXIII, p. 22-23),
où il explique pourquoi la lune est appelée « grand luminaire », alors que
l'on sait que Saturne, par exemple, est plus grand qu'elle. Sur l'usage
que fait Calvin de ce principe pour expliquer le langage anthropomorphe
des Ecritures, voir Institution, I, 17,3 ; II, 16,2. Chouet mentionne lui-
même cet usage de la théorie de l'accommodement (Syntagma Physicum,
Ms. lat. 292, p. 287-288).

3 John Dillenberger, Protestant Thought and Natural Science, A
Historical Interpretation, New York, 1960, p. 88-89, 107-108 ; H.
Gouthier, La pensée religieuse de Descartes, Paris, 1924, p. 220-224.

1 Dillenberger, op. cit., p. 101 ; Paul Althaus, Die Prinzipien der
deutschen reformierten Dogmatik im Zeitalter der Aristotelischen Scholastik,
Darmstadt, 1967, p. 120-125.



148 MICHAEL HEYD

de la physique (c'est-à-dire les principes cartésiens) 1. L'allusion
est claire, mais Chouet ne s'aventure pas à rejeter explicitement
une cosmologie approuvée par ses prédécesseurs et par de
nombreux théologiens orthodoxes.

Il n'est pas moins prudent dans ses propos sur la physique en
général, et la définit, à la suite de Wyss, comme science des

corps naturels en tant que naturels. Sur cette base, il distingue
entre la physique et la mathématique, cette dernière ne concernant

les corps naturels qu'en tant que quantités mesurables2.
En s'attachant à cette distinction traditionnelle, non seulement
il néglige un point crucial du programme cartésien, mais il ignore
l'un des apports principaux de ce qu'on a appelé rétrospectivement

la « révolution scientifique », qui tendait précisément à

abolir cette distinction. De même, en considérant les corps
naturels comme objets soumis à des mutations internes
(génération, corruption), et en les distinguant des corps artificiels
(maison, horloge, etc.) dont l'existence dépend de l'homme,
Chouet, une fois de plus, opère une séparation que la nouvelle
philosophie naturelle tendait à supprimer 3. Mieux, il ne
mentionne pas à ce propos les lois naturelles qui, pour Descartes,
constituent le fondement d'une conception de la nature entièrement

nouvelle 4. Il n'en parle que dans sa discussion du
mouvement, sans l'intégrer dans une conception nouvelle de la
physique en général.

Le cartésianisme avait innové dans le domaine de la cosmologie

et de la conception de la nature, mais surtout, il avait
renouvelé la méthode philosophique et la métaphysique. Il peut
donc être instructif de se pencher sur le bref traité de Chouet sur

1 « Sed vero, an cum veris physicae principiis stare possit id lectoribus
examinandum relinquimus », Syntagma Physicum, Ms. lat. 292, p. 292.

2 Ibid., p. 5. Cf. Wyss, op. cit., p. 2-4.
3 Syntagma Physicum, Ms. lat. 292, p. 5-7. On notera cependant que

dans le chapitre « De la nature », Chouet insiste sur le fait que les
opérations des corps naturels et artificiels sont essentiellement les mêmes
(ibid., p. 58-60).

1 Le texte classique dans lequel Descartes expose sa conception de la
nature se trouve dans le 7e chapitre de Le Monde (Descartes, Œuvres,
éd. Adam et Tannery, t. XI, p. 36-37) ; c'est là que les lois naturelles
apparaissent dans leur rôle prépondérant.



CHOUET ET L'INTRODUCTION DU CARTÉSIANISME A GENÈVE 149

la métaphysique et sur son introduction générale à la
philosophie 1.

La métaphysique de Chouet ne répond guère à ce que l'on
pourrait attendre d'un cartésien. Les sujets qu'il aborde sont
traditionnels (qu'est-ce que l'être, quels en sont les principes et
les propriétés, y a-t-il une différence entre essence et existence,
les essences sont-elles éternelles, y a-t-il quelque chose entre
l'Etre — Ens — et le néant — nihil —? etc.) ; il les traite dans
le langage de la tradition scolastique. Il est vrai que sur certains
points particuliers, il professe des opinions nouvelles : il rejette
la distinction classique entre essence et existence, et soutient
que les essences ne sont pas éternelles, mais créées en même
temps que les choses 2. Il nie également l'existence de 1'« Ens
rationis », ce lieu intermédiaire entre l'être et le non-être qui,
selon la scolastique traditionnelle, est le domaine des
imaginations 3. Il refuse aussi le concept aristotélicien des causes
finales internes dans la nature, et ne les adopte que pour les

agents intellectuels 4. Enfin, il définit la métaphysique comme
suit : « Scientia quae ens, quatenus commune est spiritui et corpori
contemplatur », et non pas « scientia Entis quatenus est Ens » 5.

L'esprit et la matière se situent donc à un même niveau ontologique,

l'ordre hiérarchique traditionnel est abandonné, et la
métaphysique devient la science de l'Etre, abstraction faite de
la distinction esprit-matière 6.

La plupart de ces idées ne constituaient pas toutefois l'apanage

du seul Descartes ; d'autres philosophes les partageaient, qui
ne se considéraient pas eux-mêmes comme cartésiens, tel Derodon,

1 Son introduction générale à la philosophie (Proœmium Philo-
sophiae) est placé en tête du cours de logique, Ms. lat. 220, p. 1-15. La
Brevis introductio ad Metaphysicam se trouve à la fin du même manuscrit ;
les pages en sont numérotées séparément.

2 Introductio ad Metaphysicam, p. 18-20.
3 Ibid., p. 43-49.
4 Ibid., p. 32-33.
5 Ibid., p. 3-4. Sur la définition traditionnelle du sujet de la

métaphysique, voir Suarez, Disputationes Metaphysicae, Disp. 1, sect. I,
XXVI.

6 Selon Chouet, c'est à la Pneumatologie, discipline particulière, qu'il
revient de traiter les objets spirituels (Syntagma Logicum, Ms. lat. 220,
p. 13-14).



150 MICHAEL HEYD

maître de Chouet à Nîmes 1. En fait, la portée de la métaphysique
enseignée par Chouet est très différente de celle de Descartes.
La révolution cartésienne en métaphysique est centrée sur la
primauté accordée à l'épistémologie. Dans le cours de Chouet,
au contraire, le radicalisme épistémologique est presque entièrement

absent. La place qu'il donne au cogito cartésien, dans son
introduction à la métaphysique, en est une illustration : il le
mentionne en discutant les Principia cogitationis, déclarant que
le premier et le plus évident des principes de la connaissance est
« cognito ergo sum », et non pas les principes d'identité et de
contradiction d'Aristote et de nombreux philosophes
scolastiques2. La relation entre ces principes faisait alors l'objet d'un
débat animé entre cartésiens et aristotéliciens 3. Mais Chouet
est étonnamment bref sur ce qui devrait être le principe
fondamental d'une métaphysique cartésienne. Tout en reconnaissant le
cogito comme une arme contre les objections des sceptiques, il
omet de le présenter comme le moment décisif d'une démarche
philosophique partie du doute méthodique. Il ne tente pas
davantage de réconcilier les principes de Descartes avec ceux
d'Aristote, comme l'ont fait certains « cartésiens scolastiques »

de l'époque 4. Sa métaphysique n'aborde qu'à peine les nouvelles
questions épistémologiques posées par Descartes.

L'introduction générale à la philosophie, placée en tête
du cours de logique, donne une image plus précise des idées
nouvelles de Chouet, et des implications idéologiques de son
cartésianisme. Ainsi, il commence par passer en revue l'histoire de
la philosophie, montrant que cette dernière progresse grâce au
dialogue critique incessant entre les diverses écoles de pensée.
A ce propos, il reproche aux philosophes scolastiques de s'être
faits les esclaves d'une seule autorité et d'étudier les textes
d'Aristote au lieu d'observer la nature. Il poursuit en faisant

1 David Derodon, Philosophiae contractae pars secunda quae est
Metaphysica, Genève, 1664 : définition de la métaphysique, p. 3-4 ;
« Ens rationis », p. 13-39. Sur Derodon, voir E. et E. Haag, La France
protestante, 2e éd., t. V, Paris, 1886, col. 256-258.

2 Introductio ad Metaphysicam, p. 13.
3 Bohatec, op. cit., p. 108-118.
4 Ibid., p. 113-115.



CHOUET ET L'INTRODUCTION DU CARTÉSIANISME A GENÈVE 151

l'éloge de ceux qui ont refusé de s'asservir à un texte : « Interea
tarnen ab eo tempore, quo homines Philosophi tarn misere uni
Aristoteli sese manciparunt, non defuerunt praeclara ingénia, ab

uno praesertim aut altero saeculo quae durum illud Aristotelicae
servitutis iugum excusserunt, quaequae nec Aristotelis, nec ullius
hominis sectae sese addixerunt; sed veritatem ipsam, sola ratione
duce, magna industria ac studio quaesiverunt; unde solidem
Philosophandi libertatem omnibus in posterum asseruerunt »1.

Nous avons là l'un des rares passages de Chouet de caractère
idéologique. En invoquant la libertas philosophandi, il s'associe
au courant du XVIIe siècle qui s'insurgeait contre l'autorité
dans le domaine philosophique ; en outre, il trouve dans ce

principe une justification théorique pour introduire à Genève une
nouvelle autorité philosophique, celle de Descartes. Mais il
faut noter que Chouet attribue à la notion de liberté
philosophique une légitimité historique, semblable en cela à la
plupart des novateurs de son siècle qui justifient leurs attitudes
nouvelles par le prestige d'une tradition 2. En fait, l'idée de

s'attacher à la recherche de la seule vérité, sans se lier au dogme
d'aucune école, est commune à de nombreux professeurs de

philosophie de l'époque, cartésiens ou non 3.

Il en va de même pour la définition de la philosophie. Elle
est « habitus quo de rerum veritate evidenter disserimus et recte

in vita agimus »4. Cette définition peut paraître typiquement
cartésienne ; le prédécesseur de Chouet, cependant, en donnait
une très semblable : « habitus evidenter discurrendi de rebus »6.

Le principe d'évidence comme signe distinctif du discours
philosophique n'est pas exclusivement cartésien. Mais Chouet met

1 Ms. lat. 220, p. 5.
2 Chouet fait remonter l'origine de la philosophie non pas aux

Présocratiques grecs, mais aux personnages bibliques, à partir d'Adam.
A la suite de Cicéron, il considère la philosophie comme une sagesse
(Sapientia), et affirme qu'elle est un don divin fait à Adam et à ses
descendants (ibid., p. 2-3 ; cf. Ciceron, Tusculanes, 5,3.)

3 Bohatec, op. cit., p. 13 et suiv.
4 Ms. lat. 220, p. 8.
5 Derodon, Philosophiae contractae pars prima quae est Logica,

Genève, 1664, p. 2 ; Wyss, Logica quae est cursus phitosophici pars
prima, Genève, 1669, p. 2.



152 MICHAEL HEYD

l'accent sur les implications anti-autoritaires d'une telle définition
bien davantage que Wyss ne l'avait fait. Si la philosophie
consiste uniquement en discours évident, les autorités extérieures
s'en trouvent nécessairement exclues, qu'elles soient humaines ou
divines 1. C'est ainsi que, se fondant sur le principe d'évidence,
Chouet opère une distinction radicale entre la philosophie et la
théologie, distinction sur laquelle il ne cesse d'insister 2. En outre
sa définition contient un élément éthique qui ressort plus clairement

encore du passage dans lequel il énonce les objectifs de la
philosophie: «Finis vero — proximus quidem veritatis cognitio et

moTum nostrorum secundum honestatem institutio et informatio,
at remotus — Beatitudo; et enim qui rerum veritatem assequitus
est, et morum honestate imbutus, neque erroneis opinionibus neque
passionibus commovetur, sed ea fruitur ac tranquilitate ac facilitate,
qua nihil dulcius excogitari potest » 3. Ces propos sont d'inspiration

nettement stoïcienne; on a affaire à une conception
classique et étonnamment sécularisée de la philosophie. Qui plus
est, cette conception implique une autonomie de la philosophie
qui déborde largement le rôle de simple propédeutique à la
théologie que lui assignait la tradition 4. Chouet, de même, a
refusé explicitement la conception de la physique vue comme
science pratique conduisant aux disciplines supérieures : la
théologie, la médecine et le droit. Le seul objectif de la physique
prise pour elle-même est la « perfecta corporum naturalium
cognitio ». Tout objectif plus lointain est extérieur à la discipline
elle-même et dépend de ceux qui la pratiquent5.

1 Ms. lat. 220, p. 8.
2 Voir ci-dessus, p. 139-141, pour ce qui concerne les arguments exposés

devant la Compagnie des pasteurs en 1669.
3 Ms. lat. 220, p. 10.
4 Wyss, lui, mettait l'accent sur le rôle propédeutique de la

philosophie et déclarait, dans 1'« Epistola dedicatoria », en tête de l'édition
de ses cours, que rien dans sa philosophie n'était en contradiction avec
une saine théologie, « sed polius omnia esse in unicum hune finem directa,
ut inserviant sanae Teologiae, ad detegendos non tantum, sed solide, et
rationibus, luce meridiana clarioribus, refutandos errores adversariorum,
qui detorquent sanam Philosophiam, ut suis hypothesibus inserviant ».

Cf. aussi Borgeaud, op. cit., p. 416.
5 Syntagma Physicum, Ms. lat. 292, p. 9-10.



CHOUET ET L'INTRODUCTION DU CARTÉSIANISME A GENÈVE 153

Cette insistance à considérer la philosophie comme autonome,
à refuser de ne lui reconnaître que la fonction propédeutique
traditionnelle, devait avoir de profondes incidences culturelles et
institutionnelles. C'est à ce niveau que Chouet instaura une
transformation subtile, mais décisive, dans la nature et le rôle de
la philosophie dans le cadre de l'Académie. L'étude de son
enseignement officiel explique cependant pourquoi ses doctrines
cartésiennes furent si peu combattues à Genève. Il eut garde
d'insister sur ce qu'il y avait d'« idéologique » et de radical chez
Descartes et, en général, se borna à introduire le cartésianisme
dans son cours de physique. En évitant les questions théologiques
et en insistant sur le caractère « anti-enthousiaste » de sa pensée,
il professa bien la « sobre philosophie » exigée par le Programme de
1669 1. Les implications idéologiques et institutionnelles de la
philosophie nouvelle n'allaient se manifester que trente ans plus
tard ; mais entre temps, le climat théologique et intellectuel de
Genève s'était entièrement modifié2.

1 Voir plus haut, p. 138-139.
2 Voir Borgeaud, op. cit., p. 483-490 au sujet de l'enquête de 1703

sur l'enseignement de la philosophie et la création d'une chaire de
mathématiques l'année suivante.




	Tradition et innovation : Jean-Robert Chouet et l'introduction du cartésianisme à l'Académie de Genève

