
Zeitschrift: Bulletin de la SHAG : revue annuelle de la Société d'histoire et
d'archéologie de Genève

Herausgeber: Société d'histoire et d'archéologie de Genève

Band: 15 (1972-1975)

Heft: 1

Artikel: Un aspect du catholicisme genevois sous la Restauration : l'affaire du
"Mémoire" de 1835

Autor: Gavillet, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002532

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN ASPECT DU CATHOLICISME GENEVOIS
SOUS LA RESTAURATION :

L'AFFAIRE DU «MÉMOIRE» DE 1835

par Jean-Pierre Gavillet 1

Pendant les premières années de la Restauration, le catholicisme

retrouva la situation morale et politique qu'il avait connue
avant 1789; en France notamment, il redevint religion d'Etat.
L'Eglise, en effet, avait pendant des siècles vécu à l'ombre de la
maison de Bourbon. Au même moment, l'ultramontanisme
suscitait des théoriciens, parmi eux Joseph de Maistre dont
l'ouvrage Du Pape 2 devint la charte des partisans du Saint-
Siège. Dans ces conditions, on le comprend aisément, ceux qui
n'acceptaient pas l'ordre imposé par la Sainte-Alliance considérèrent

l'Eglise comme l'alliée, la complice de toutes les forces
réactionnaires.

Mais à partir de 1830, un fait nouveau intervient : au sein
de l'Eglise, une aile marchante est en train de se constituer,
formée des catholiques qui veulent accepter leur siècle et prendre
leur place dans les nouveaux destins du monde. C'est à une
modification fondamentale de son attitude face à la Révolution,
que ces « catholiques-libéraux » convient l'Eglise. La réaction
des autorités ecclésiastiques, spécialement celle du magistère
pontifical, sera embarrassée. Comment, en effet, accepter ce qui fait
le fond du libéralisme catholique, la séparation radicale de
l'ordre politique et de l'ordre religieux, doctrine qui paraît

1 Communication présentée à la Société d'histoire et d'archéologie
le 9 mars 1973.

2 Dans son livre Du Pape (1819), Maistre donne une apologie de la
théocratie pontificale, au spirituel comme au temporel.



26 JEAN-PIERRE GAVILLET

opposée à toute la traditoin catholique? Comment admettre les
données positives de la Révolution? Par son caractère libéral, la
Révolution n'est-elle pas associée à des puissances qui s'opposent
aux vérités de la foi, aux principes d'autorité considérés comme
primordiaux Par son caractère national, la Révolution ne met-
elle pas en cause l'existence même des Etats pontificaux? Par
son caractère social enfin, la Révolution paraît être une entreprise
de subversion. Ainsi, très tôt, le pontificat de Grégoire XVI 1

devint un pontificat de combat : convaincu que toute concession
à l'esprit du siècle mettait en péril les fondements mêmes de

l'Eglise, le successeur de Pie VIII ne transigea pas. Il tenta de

dissiper l'équivoque libérale, d'asseoir son autorité sur les Eglises
nationales et d'affirmer en toute occasion la primauté du Saint-
Siège. Face à la confusion des esprits, le pontife voulut fixer la
vérité, déterminer quelle devait être la conduite des catholiques,
dénoncer les erreurs mortelles qui menaçaient le monde. Dans
l'encyclique Mirari vos qu'il promulga en 1832, Grégoire XVI
condamna tous les libéralismes, ces « absurdités » qui mènent à

l'indifférence.
En Suisse comme ailleurs, les cercles les plus influents de

l'Eglise catholique profitèrent des circonstances particulièrement
favorables non seulement pour restaurer la vie religieuse, mais
encore pour rétablir la primauté de la papauté. Lucerne,
résidence du nonce apostolique devint le centre de ce mouvement
ultramontain. Pourtant certains milieux catholiques ressentirent
profondément la campagne ouverte contre l'esprit moderne par
Mirari vos ; si les évêques se rangèrent aux côtés de Grégoire XVI,
d'autres ecclésiastiques critiquèrent ouvertement l'encyclique,
puis furent contraints de se soumettre. Aussi certains d'entre eux
placèrent-ils leurs espoirs dans le pouvoir politique pour lutter
contre le conservatisme des autorités religieuses.

En janvier 1834, des députés libéraux des cantons de Berne,
Lucerne, Soleure, Râle, Argovie et Thurgovie se réunirent à
Raden et y formulèrent les articles dits de Raden qui traitaient
des rapports entre l'Eglise et l'Etat ; ces articles réclamaient,

1 Né en 1765, membre de l'Ordre de Saint-Benoît, Grégoire XVI
occupa le siège pontifical de 1831 à 1846.



ASPECT DU CATHOLICISME SOUS LA RESTAURATION 27

notamment, la création d'un archevêché suisse, l'institution de

réunions synodales sous la surveillance de l'Etat, le contrôle de

l'Etat sur les séminaires de prêtres et les ordres religieux, la
garantie des mariages mixtes, la diminution des fêtes religieuses.
Pour acquérir force de loi, ces articles devaient obtenir l'adhésion
formelle des cantons. Les Grands Conseils de Lucerne, Bâle-
Campagne, Saint-Gall, Argovie et Thurgovie furent d'abord les
seuls à adopter ces articles. Avant que d'autres cantons ne se

fussent prononcés, Grégoire XYI stigmatisa « l'entreprise criminelle

de Baden » ; pour lui, les principes de Baden étaient si

contraires à la foi catholique qu'on ne pouvait les tolérer. « Le
dépôt de la Bévélation n'a pas été donné aux pouvoirs civils,
mais aux apôtres et à leurs successeurs », écrivait le pape qui
terminait son encyclique en disant : « Nous réprouvons et condamnons

lesdits articles soumettant le ministère ecclésiastique
à la domination séculière, découlant de principes erronés, sentant
l'hérésie et schismatiques ; nous ordonnons qu'on les tienne
perpétuellement pour réprouvés et condamnés » 1.

La même année, le nonce reçut l'ordre de se transférer de

Lucerne à Schwytz, localité d'opinion moins libérale. Cette ferme
attitude du Saint-Siège jeta le désarroi dans les rangs du clergé
libéral, qui, effrayé par l'éventualité d'un schisme, renonça aux
réformes proposées ; simultanément des associations catholiques
se constituèrent pour combattre les résolutions de Baden. L'exécutif

argovien dut recourir aux armes pour rétablir l'ordre. Berne
fit de même en 1836 dans le Jura, provoquant l'intervention
diplomatique de la France, et se vit dans l'obligation de négocier
avec le Saint-Siège au lieu d'appliquer les « Articles de Baden ».

Les autres cantons subirent la même évolution, de sorte que les
articles disparurent en l'espace de quelques années et que la
papauté demeura victorieuse.

Ces événements eurent également des répercussions à Genève :

les « Articles de Baden » accrurent la méfiance du clergé qui
suspectait le gouvernement de vouloir « protestantiser » le canton

; les ecclésiastiques furent dès lors persuadés que Baden
n'était que le premier pas vers la réalisation d'un plan plus

1 Grégoire XVI, Encyclique au clergé de la Suisse, 1834.



28 JEAN-PIERRE GAVILLET

général. Le gouvernement genevois, soucieux de sauvegarder
l'unité des citoyens, refusa de s'enfermer dans une position
extrémiste. S'il soutenait la primauté du pouvoir civil, il préférait
trouver un terrain d'entente dans chaque cas particulier plutôt
que de formuler des axiomes lors de conférences intercantonales.
C'est pourquoi le Conseil d'Etat, au printemps 1835, déclina une
proposition lucernoise de conférence ecclésiastique.

LE CATHOLICISME A GENÈVE DE 1814 A 1835

Introduit officiellement à Genève en 1801 à la faveur de

l'occupation étrangère, le catholicisme ne connut une existence
nationale qu'après la Restauration. La constitution du
24 août 1814 ne s'occupait que de la paroisse de Genève. Avec les

promesses d'augmentation de territoire se posait pour les
Genevois un redoutable problème : il fallait éviter que l'ancienne
population de la République ne fût submergée politiquement,
religieusement ou culturellement par les Savoyards ou les
Gessiens. Telle était la difficulté que tentèrent de résoudre les

Lois éventuelles pour le cas où la Ville et République de Genève

acquerrait du territoire C La rédaction même de ces lois montre
que les Genevois n'envisageaient pas sans inquiétude l'incorporation

de populations nouvelles. « Ces populations n'ont rien à

craindre de nous. Mais que n'aurions-nous pas à craindre d'elles,
de la supériorité de leurs lumières, de la superstition, de la
ferveur prosélytique de leur clergé Rientôt Genève changerait
de face, notre religion serait exposée à des attaques irrésistibles,
nos établissements littéraires, la culture des sciences dont nous
tirons notre plus grand lustre n'appartiendrait plus aux Genevois,
et bientôt la Suisse n'y reconnaîtrait plus les anciens alliés » 2.

Ainsi s'exprimait le syndic des Arts dans ses instructions pour
les députés de Genève au Congrès de Vienne, et ses inquiétudes

1 Recueil des Lois et Actes du Gouvernement de Genève, t. I, p. 49-56.
2

« Instructions pour MM. les Conseillers Pictet de Rochemont et
d'Ivernois par M. le Syndic des Arts approuvées en Conseil le 17
septembre 1814 », citées par François Ruchon, Histoire politique de la République

de Genève, t. I, Genève, 1953, p. 77.



ASPECT DU CATHOLICISME SOUS LA RESTAURATION 29

étaient celles de bien des Genevois de vieille souche. Par ailleurs,
les préventions des catholiques français et savoyards contre
Genève, symbole d'une religion maudite, étaient tout aussi
manifestes, ce qui explique les minutieuses précautions prises contre
l'influence du vieil esprit de la République de Genève dans les

traités internationaux. Ainsi, le protocole de Vienne du
29 mars 1815 spécifia que « les habitants du territoire cédé sont
pleinement assimilés pour les droits civils et politiques aux
Genevois de la ville » l. Quant au traité de Turin, il précisa que
« sur tous les objets auxquels il a été pourvu par le protocole de

Vienne les lois éventuelles de la Constitution de Genève ne
sont pas appliquables » 2.

Dès le rattachement des Communes catholiques au diocèse
de Lausanne 3, le gouvernement genevois chercha à conclure avec
l'évêque du diocèse, Mgr Yenni, un acte officiel et contractuel qui
réglât les difficultés pouvant survenir par la suite. Ainsi naquit,
le 1er février 1820, une convention qui pendant plus de vingt ans
servit de cadre aux rapports entre l'évêque et l'exécutif genevois

4. Cette convention stipulait que les nominations ecclésiastiques

devraient être approuvées par le Conseil d'Etat et que les

ecclésiastiques se verraient dans l'obligation de prêter un serment
de fidélité. En retour, le Conseil d'Etat consentait des subventions

au séminaire et accordait des subsides à la mense épiscopale.
Il convient de relever que le Saint-Siège n'a jamais sanctionné

explicitement la convention, quoiqu'il la reconnût tacitement en
autorisant les ecclésiastiques à prêter le serment.

Il était évident que l'assimilation des nouveaux territoires
serait longue à réaliser. A l'égard des Genevois de fraîche date,
le gouvernement fit tout son devoir. Si quelques cercles d'anciens
Genevois étaient animés de pensées sectaires, le clergé catholique,

1 Article III, § 9, cité par A. Rilliet, Histoire de la Restauration de
la République de Genève, Genève, 1849, p. 460.

2 Traité de Turin, article XII, cité par Rilliet, op. cit., p. 476.
3 Malgré les incessantes intrigues du curé de Genève, le Conseil d'Etat

obtint de Rome le bref Inter multipliées (20 septembre 1819) qui détachait
les paroisses genevoises du diocèse de Chambéry pour les incorporer à
celui de Lausanne.

4 Texte de la convention en annexe.



30 JEAN-PIERRE GAVILLET

composé dans son immense majorité de prêtres nés sous les

régimes sarde ou français 1, restait attaché à ses anciens maîtres.
A cet égard, le syndic Rigaud jugea fort sévèrement le traité de

Turin ; il ne pouvait en effet admettre qu'on laissât à deux
souverains étrangers, le roi de Sardaigne et le pape, un « droit éternel
d'intervention » et qu'ainsi «l'influence prêtro-sarde» pût s'exercer
sur les communes genevoises. L'homme d'Etat genevois voyait
dans ces clauses la consécration de rapports privilégiés entre le
roi de Sardaigne et ses anciens sujets, situation qui « tendait
toujours à mettre un obstacle à la fusion complète des deux
populations. Nous nous apercevons chaque jour des inconvénients

résultant de ces clauses restrictives à la plénitude de notre
souveraineté. L'influence des prêtres et le sentiment de leur
indépendance en sont augmentés sans avantage pour les vrais intérêts
de la Religion »2.

Avant de poursuivre, il est nécessaire de présenter les trois
personnages-clés des affaires religieuses genevoises.

L'évêque du diocèse d'abord : Pierre-Tobie Yenni était né à

Morion (Fribourg) en 1774. Après avoir dirigé pendant dix ans la
paroisse de Praroman, il fut nommé évêque en 1815. Zélé et
austère, Mgr Yenni consacra son long épiscopat à l'amélioration
de l'enseignement, à l'introduction dans le diocèse de nouvelles
congrégations religieuses, à la fondation de nouvelles paroisses en

pays mixtes. Il lutta contre le libéralisme, joignant ses efforts à

ceux des adversaires des Articles de Baden Le diocèse de Lausanne
s'étendant à des cantons pour lesquels, à l'exception de Fribourg,
la population protestante l'emportait, il fallait au chef du diocèse

une habileté peu commune pour soutenir des relations suivies
avec les autorités civiles. En fait, affable et conciliant, Mgr Yenni
entretint avec l'exécutif genevois des rapports des plus courtois.

Au sein du Gouvernement genevois, la personnalité la plus
marquante fut sans doute celle du syndic Rigaud. Jean-Jacques

^'immense majorité des ecclésiastiques était en effet d'origine sarde
ou française. Sur les vingt curés que comptait le canton de Genève, deux
seulement étaient d'origine suisse, dont un Genevois (l'abbé Moglia).
Quant aux huit vicaires ou aumôniers, un seul était d'origine confédérée.

2 J.-J. Rigaud, « Mémoires », t. I, p. 189-190 (BPU, Ms. suppl.
1290-1291).



ASPECT DU CATHOLICISME SOUS LA RESTAURATION 31

Rigaud entra au Conseil d'Etat en 1821. Après avoir occupé le

poste de lieutenant de police de 1822 à 1824, il exerça les fonctions
de Premier Syndic de 1825 à 1841 durant les années impaires ; il
présida pendant quelques mois l'Assemblée qui élabora la constitution

de 1842, et fut réélu à la charge de Premier Syndic qu'il
occupa jusqu'en 1843. Député à la Diète fédérale en 1835, 1837,
1838 et 1841, il fut l'un des seuls à plaider en 1838 contre l'expulsion

de Louis-Napoléon Bonaparte exigée par le gouvernement
français. Bref, «Jean-Jacques Rigaud est certainement le magistrat

le plus sympathique de la Restauration, disons aussi le plus
intelligent. Ses qualités de cœur, d'intelligence politique, son
urbanité lui acquirent, à juste titre, une popularité de bon aloi
et le respect de ses concitoyens. Homme de réflexion plus que
d'imagination, il savait observer les faits politiques, remonter aux
sources et aux principes, et la pente naturelle de son esprit le
conduisait vers la solution juste. Très équilibré, toujours maître
de lui, il ne manifestait jamais d'irritation, supportant la contradiction

par respect pour les opinions d'autrui » 1.

La politique conciliante de Mgr Yenni et du syndic Rigaud fut
battue en brèche par le curé de Genève. Né à Collonges-sous-
Salève en 1769, Jean-François Vuarin était donc d'origine
savoyarde. Ordonné prêtre en 1797, il se consacra avec beaucoup
de zèle à l'œuvre des missions, notamment à Genève où le régime
français dota la paroisse de Saint-Germain d'une existence légale ;

c'est en 1806 que cette paroisse lui fut confiée. Intelligent, d'une
volonté inflexible, d'une opiniâtreté infatigable, entreprenant
et rusé, il employa toutes ses forces à consolider et étendre le
catholicisme dans la cité de Calvin. Après la chute de l'Empire,
le premier soin de Jean-François Vuarin fut d'assurer la continuité

de sa paroisse de Genève. Parallèlement à la députation
officielle de la République où figurait Pictet de Rochemont,
Vuarin put atteindre à Vesoul le prince de Schwartzenberg,
commandant en chef des armées alliées, puis il rencontra à Bâle
Metternich qui lui promit d'assurer l'existence de la paroisse
catholique de Genève. D'emblée, le curé de Genève refusa de
collaborer avec les autorités genevoises. « Par quatre années de

1 Ruchon, op. cit., t. I, p. 123-124.



32 JEAN-PIERRE GAVILLET

luttes, il avait discipliné le clergé du canton de Genève, il l'avait
trempé dans la résistance, il l'avait façonné à l'énergique défense
de la foi ; il lui avait enlevé jusqu'à la pensée de tendre la main
à un pouvoir hérétique ; par les prêtres, il avait fait pénétrer
jusque dans l'âme des fidèles l'idée de l'indépendance » C Ces

quelques lignes des hagiographes de Jean-François Vuarin
laissent entrevoir que le curé de Genève, quoique très droit et d'une
moralité sans reproche, se montra d'une intolérance aussi agressive

qu'implacable. Jamais il ne se considéra comme Suisse,

comme citoyen d'un canton mixte ; estimant avoir été placé par
la Providence à Genève, citadelle avancée du catholicisme, il
n'accepta jamais sa situation nouvelle et s'ingénia à créer au
gouvernement des embûches mesquines, que ce fût au sujet de la
convention de 1820, de la loi sur le mariage (à propos de laquelle
il fit intervenir le roi de Sardaigne) ou de l'instruction publique.

ORIGINES DU « MÉMOIRE » DE 1835

Durant les années 1834 et 1835, plusieurs événements de la
vie politique genevoise furent interprétés par certains milieux
catholiques comme des signes du dangereux vent de libéralisme
qui soufflait sur l'Europe et plus particulièrement sur la
Suisse.

Lors de la discussion de la loi sur le traitement des ecclésiastique,

le rapporteur de la commission s'exprima dans les termes
suivants : « L'Eglise protestante est une institution que tous les
Genevois doivent soutenir, à quelque communion qu'ils
appartiennent. C'est une propriété nationale que nous ne devons pas
laisser dépérir entre nos mains »2. De telle paroles ne purent
qu'exaspérer ceux qui accusaient le Conseil d'Etat de vouloir
asservir le catholicisme genevois. Les alarmes furent encore plus

1 [François] Fleury et [François] Martin, Histoire de M. Vuarin,
Genève, 1861, p. 159.

2 « Rapport sur le budget du Canton fait au Conseil Représentatif
par Charles Odier ». Mémorial du Conseil Représentatif, 1834-1835, p. 860.



ASPECT DU CATHOLICISME SOUS LA RESTAURATION 33

vives lorsque des prédications protestantes, de caractère strictement

privé, commencèrent simultanément à Chêne-Thônex,
Hermance et Corsier. Dans les trois communes, ces réunions
furent suivies de scènes plus ou moins violentes allant des huées

aux meubles brisés. Bien que le Conseil d'Etat ignorât sans
doute ces tentatives, le clergé n'en proclama pas moins que le

gouvernement et le Consistoire avaient résolu d'introduire le culte
protestant dans les communes catholiques selon un plan
concerté.

D'autant que Genève se préparait à célébrer le troisième
centenaire de l'établissement de- la Réforme dans la cité. Les

préparatifs de ce jubilé commencèrent plus d'un an à l'avance.
Le Conseil d'Etat dont la position à la tête d'un canton mixte
était fort délicate, ne voulut pas participer officiellement à la
fête. Aussi indiqua-t-il la voie des souscriptions particulières
pour subvenir aux dépenses. Des comités, des assemblées de

quartier, des associations de paroisse se formèrent donc pour
recueillir les fonds. L'attitude modérée du gouvernement ne fut
d'ailleurs pas du goût de certains milieux protestants, mais elle
n'infléchit pas pour autant l'hostilité des cercles catholiques.

D'autre part, une ironique coïncidence voulut que l'année
jubilaire s'ouvrît, le 24 février 1835, par l'inauguration d'une
statue érigée, malgré l'opposition de certains milieux protestants
traditionnels et de nombreux catholiques, à la mémoire de Jean-
Jacques Rousseau. Il n'en fallut pas plus pour que Vuarin accusât
la Compagnie des Pasteurs de complicité avec « l'un des ennemis
les plus dangereux du christianisme » 1.

Le Jubilé commença le vendredi 21 août par la réception de

plus de cent soixante ministres étrangers et il se continua la
semaine suivante dans la ferveur au milieu des fêtes, des discours,
des conférences, des promenades sur le lac. Malheureusement, le
Jubilé prit une direction politique et profane, que les catholiques
s'empressèrent de fustiger. Le Conseil d'Etat lui-même regretta
cette orientation : « Il est certain, écrivait l'un des membres de

l'Exécutif, que la fête prend une direction politique et que la
direction est mal donnée; la Compagnie nous avait promis que

1 L'Ombre de Rousseau à Calvin, Genève, 1835.



34 JEAN-PIERRE GAVILLET

cette fête serait purement religieuse ; maintenant elle devient
fête extérieure en majeure partie. A mon avis, nous serions
tenus de donner la direction en recommandant qu'on s'abstienne
de toute démonstration hors des églises » 1.

En magnifiant l'esprit réformé, il est clair que le Jubilé raviva
un certain antagonisme à l'égard de la religion catholique ; de

leur côté, les catholiques ne se montrèrent pas les moins virulents,
comme le prouvent les brochures qu'échangèrent les deux partis
durant les mois qui précédèrent le Jubilé. La plupart des opuscules

tournaient en dérision les protestants : le Jubilé, disaient-ils
n'est qu'une réaction de peur face aux progrès du catholicisme,
Réforme est synonyme de Révolution et de destruction. L'Eglise
protestante s'est déformée pendant que l'Eglise catholique s'est
véritablement réformée. La pensée du curé Vuarin est présente
dans des passages comme celui-ci : « Nous autres catholiques,
qui n'avons pas oublié que le sang français et savoyard
coule dans nos veines, nous ne sommes pas d'humeur à nous
mettre en frais et à faire les hypocrites pour fêter la nouvelle
patrie » 2. D'autre phrases politiquement de moindre intérêt n'en
blessèrent pas moins les protestants : « Faites dans vos temples,
au jardin botanique, sur le lac et ailleurs toutes les mômeries qui
sont de votre goût ; mais faites toutes vos affaires à part, et n'ayez
pas la prétention de rire à nos dépens » 3. Les réponses protestantes

furent moins nombreuses, mais tout aussi caustiques,
notamment le Dialogue entre un Curé et un Protestant ou la Religion

d'argent, violente satire contre le catholicisme.
Tel était l'état des esprits à Genève au milieu de l'anné 1835.

Il est important de souligner que l'antagonisme religieux se

doublait souvent d'un antagonisme social puisqu'à Genève même
le personnel domestique formait le cinquième de la population
catholique 4.

1 Lettre de F.-A. Cramer à J.-J. Rigaud, 9 août 1835 (AEG, Papiers
Rigaud III/15, n° 267).

2 Dialogue entre un élève catholique et un élève protestant sur le Jubilé,
Genève, 1835, p. 37.

3 Ibid., p. 3.
1 Sur 6497 catholiques que comptait la ville en 1837, 1239 étaient

employés comme domestiques.



ASPECT DU CATHOLICISME SOUS LA RESTAURATION 35

Cette situation désespérait ceux qui restaient « Savoyards de

cœur et de fait » l. La tentative maladroite de certains
protestants d'introduire le culte réformé dans des communes
catholiques et la perspective du Jubilé décidèrent le curé Vuarin
à frapper un grand coup.

De tout temps, le clergé a envoyé à son évêque diocésain
des rapports sur l'état des paroisses, mais ceux-ci n'étaient pas
publiés. Cette fois, les ecclésiastiques genevois résolurent de
donner à leur lettre la plus large diffusion et la firent imprimer.
Us en envoyèrent des exemplaires à la cour de Turin et à celle
de Rome ; il est très probable que les évêques français et
savoyards des régions limitrophes reçurent aussi le leur. Une telle
publication était certes peu conforme aux règles de l'administration

ecclésiastique qui n'autorisait pas les prêtres à donner une
publicité à leurs écrits sans l'imprimatur de leur évêque. Or, il
est bien certain que l'évêque de Lausanne n'eût jamais autorisé
l'impression d'une telle lettre. Conciliant, modéré, Mgr Yenni eût
senti que ce n'était ni le moment le plus favorable, ni le moyen le
plus efficace d'obtenir la réalisation des vœux émis par les
catholiques. Mais l'esprit accommodant de l'évêque n'est pas étranger
non plus à l'impression de l'opuscule : en effet, par ce moyen, les
membres du clergé genevois voulurent forcer l'évêque à prendre
position, à se distancer nettement du gouvernement genevois. En
outre, il s'agissait de réveiller la population catholique, de

l'empêcher de voir d'un œil indifférent célébrer sous ses yeux
(d'aucuns disaient à ses dépens) le Jubilé de la Réformation. On
voulait également affirmer d'une manière éclatante la présence
des catholiques pour « faire sentir aux disciples de Calvin qu'ils
ne régnaient plus seuls dans la ville, et qu'au moment où ils
allaient fêter le triomphe de l'erreur et du mensonge, la vérité
reparaissait au milieu d'eux pour défendre ses enfants et pour
arracher au démon une proie qu'il se croyait assurée »2. En
éditant ce mémoire et en prenant ainsi le risque d'un conflit avec

1 Lettre du curé Vuarin au comte de Solar, ministre sarde des
affaires étrangères, 20 février 1818. (Archives du Vicariat général de Genève,
papiers divers non classés.)

2 Joseph Dunoyer, « Mémoire sur la paroisse catholique de Genève »,
AEG, non daté et non classé.



36 JEAN-PIERRE GAVILLET

leurs concitoyens protestants, les ecclésiastiques pensaient
affirmer leur unité et regrouper autour d'eux tous les catholiques
du canton.

Tous les prêtres du canton n'étaient certes pas du même avis ;

certains préféraient la voie de la modération à l'action virulente,
mais le curé Yuarin exerçait sur ses confrères une immense influence.

Si l'on en croit les biographes de Yuarin 1, le curé de Genève

profita d'une célébration à laquelle tous les ecclésiastiques
avaient été invités pour les exhorter à sortir de leur torpeur.
Galvanisés par l'éloquence de Vuarin, les prêtres nommèrent
aussitôt une commission de trois membres, les trois archiprêtres
Vuarin, Baillard, curé de Chêne et Greffier, curé de Carouge,

pour travailler de concert à la rédaction du mémoire.
Un premier projet avait déjà été élaboré par le curé de Genève

et il n'est malheureusement pas possible de savoir dans quelle
mesure il fut modifié lors des trois séances que la commission
consacra à la mise au point définitive. Le 30 juin le mémoire fut
signé en l'église Saint-Germain par l'ensemble du clergé genevois,
à la seule exception de l'abbé Corminbœuf, qui était absent. Il ne
fut imprimé que sur la fin du mois de juillet. Le curé Vuarin
ajouta plus tard que « les signatures avaient toutes été apposées

par l'effet d'une profonde conviction après une longue discussion
du Mémoire ; chacun avait émis son avis et fait ses réflexions en
toute liberté » 2. On peut en douter. Il est en effet probable que
la réunion de Saint-Germain ne dura que deux heures : ce laps de

temps était-il vraiment suffisant pour lire et discuter les soixante-
sept pages de cette brochure? Les signataires n'ont eu vrais-
semblablement qu'une connaissance fragmentaire du texte.
Savaient-ils d'autre part que cette lettre serait publiée Plusieurs
d'entre eux allaient bientôt le nier formellement. De toute façon,
les ecclésiastiques ne comprirent la portée de leur geste que
devant la ferme réaction du gouvernement. A ce moment-là
seulement, ils se rendirent compte de leur faux pas et commencèrent

à dire qu'on leur avait forcé la main de 30 juin.

1 Fleury et Martin, Histoire de M. Vuarin, op. cit.
2 P.-A. Besson, Mgr l'évêque justifié des imputations graves faites à son

administration par quelques membres du Conseil Représentatif, Genève,
1835, p. 45.



ASPECT DU CATHOLICISME SOUS LA RESTAURATION 37

Pour l'ecclésiastique non signataire, l'abbé Corminbœuf, curé
de Veyrier, un doute subsiste aussi. Ayant reçu l'invitation trop
tard, il n'avait pu se rendre à la réunion de Saint-Germain. Ce

retard dans la convocation fut-il prémédité? L'abbé Corminbœuf
l'a soutenu, assurant que le curé Vuarin connaissait son opposition

et voulait éviter ainsi un véritable débat sur le mémoire.
En revanche Vuarin et ses amis ont toujours prétendu que
Corminbœuf s'était abstenu moins par divergence de vues que par
l'effet d'une susceptibilité mal entendue. Son origine fribour-
geoise donnait peut-être au curé de Veyrier une optique un peu
différente de celle de ses confrères. Le fait est que Vuarin ne lui
pardonna pas d'avoir choisi résolument le camp de la modération

1.

CONTENU DU « MÉMOIRE »

La brochure signée le 30 juin porte le titre suivant : Mémoire
présenté à Mgr l'évêque de Lausanne et Genève par le clergé catholique

du canton sur les pièges tendus par l'hérésie à la population
catholique. De format in-octavo, l'ouvrage compte cent deux
pages, dont trente de pièces justificatives. La vignette de la
première page est à elle seule tout un programme. Les armes
pontificales sont entourées de deux palmes nouées par un ruban
sur lequel on lit l'inscription Pie VII, 1803 (date de l'érection
de la paroisse de Saint-Germain). Le tout est surmonté de la
devise genevoise Post tenebras lux qu'illumine une croix
resplendissante, cinglante réponse à ceux qui assimilent Réforme et
République de Genève Tout empreinte d'une ironie railleuse,
cette première page indique bien dans quel esprit fut composé
la brochure.

Invoquant les stipulations du traité de Turin, les signataires
s'opposaient à la législation genevoise sur le mariage et déclaraient

rejeter la présence du pouvoir civil dans tout ce qui avait

1 Le curé Corminboeuf était également responsable du village
d'Etrembières sur territoire sarde. "Vuarin intervint auprès de l'évêque
d'Annecy pour qu'il enlevât au curé de Veyrier la paroisse d'Etrembières.
Pour compenser cette perte, le Conseil d'Etat versa chaque année une
indemnité à l'ecclésiastique.



38 JEAN-PIERRE GAVILLET

trait à cette institution ; ils se plaignaient de la fréquence des

mariages mixtes, ces alliances que les souverains pontifes
qualifiaient de detestanda connubia. Favorisés tacitement par le

gouvernement ces unions n'étaient qu'un moyen de 1'« hérésie »

pour influencer l'intérieur des familles. On affirmait aussi que
l'Instruction publique se servait de son influence pour arracher
des conversions. Le clergé relevait que dans toutes les charges
publiques les catholiques n'étaient représentés que dans une
« infime proportion ». On accusait les protestants d'utiliser la
reconnaissance qui naît des œuvres de charité pour entraver le
travail des prêtres. Les signataires se plaignaient encore de la
profanation des dimanches et des jours de fêtes catholiques,
occasionnée, sinon provoquée, par les exercices militaires.
Bref, l'administration cantonale était systématiquement attaquée

et jusque dans les moindres détails. Non seulement
le fond, mais la forme est significative : le style est agressif,
ironique, railleur: «préjugés, calomnies et dérision, tout est
utilisé pour donner, même aux petits enfants, des impressions
de malveillance, de la haine et du mépris pour les
catholiques. C'est une atmosphère morale particulière au climat
de Genève, déclarait la brochure » 1. Les protestants de bon sens,
au lieu de pervertir les catholiques, feraient mieux de soutenir
l'échafaudage élevé par Calvin, « construction qui croule de tous
côtés », concluaient les ecclésiastiques.

RÉACTIONS SUSCITÉES PAR LE « MÉMOIRE »

Attaqué dans ses actes législatifs et administratifs, le Conseil
d'Etat estima qu'il ne devait pas garder le silence, mais demander
à l'évêque de s'expliquer franchement sur la démarche des

ecclésiastiques genevois. « De sa sympathie non douteuse ou pour ses

prêtres ou pour nous devra résulter de notre part défiance ou
confiance pour lui » 2.

1 Mémoire présenté à l'évêque par le clergé de Genève, p. 65.
2 Lettre du conseiller De Roches à Rigaud, 4 août 1835 (AEG, Papiers

Rigaud, III/15, n° 242).



ASPECT DU CATHOLICISME SOUS LA RESTAURATION 39

Connaissant les pensées profondes de Mgr Yenni, se fondant
sur les rapports cordiaux que les deux autorités avaient toujours
entretenus, le Conseil d'Etat s'attendait à ce que l'évêque répondît

aussitôt, d'autant plus que le vicaire général de Fribourg,
Mgr Gottofrey, qui entretenait avec Jean-Jacques Rigaud une
correspondance aussi régulière qu'amicale, n'avait pas hésité à

stigmatiser l'attitude du clergé genevois.
Mgr Yenni ne répondit pas à la première lettre du Conseil

d'Etat : sa situation était en effet des plus délicates ; d'une part
il ne voulait pas altérer ses rapports cordiaux avec le gouvernement,

d'autre part, il lui était difficile de condamner catégoriquement

le bouillant ecclésiastique qui n'hésitait pas à s'adresser à

Rome pour critiquer ce qu'il appelait la « pusillanimité » de son
évêque. Mgr Yenni préféra donc ne pas intervenir, pensant que
le Conseil d'Etat s'en tiendrait à des protestations platoniques
et que le temps apaiserait les passions.

Devant le silence de l'autorité diocésaine, le gouvernement
manifesta son « étonnement et son chagrin » ; il fut profondément
déçu, voire désappointé, lorsqu'il reçut enfin la réponse de Mgr
Yenni, qui se bornait à dire que la lecture de ce mémoire imprimé
sans son assentiment préalable l'avait douloureusement affecté 1.

L'évêque tentait même de justifier ses prêtres : il relevait que bien
des mesures législatives et administratives prises au cours des

années précédentes tendaient à affaiblir la foi catholique. Fidèle
à sa politique d'équilibre, l'évêque affirmait cependant pour
terminer qu'il ne pouvait approuver certains passages du Mémoire
et qu'il ferait aux signataires les observations opportunes. Le
Conseil d'Etat éprouva un vif déplaisir devant le fait que l'évêque
accordait aux signataires des circonstances atténuantes.

Les réflexions d'un protestant modéré, Auguste de la Rive 2,

communiquées au Premier Syndic Rigaud dans une lettre du
3 août ne sont pas sans intérêt. Pour lui, les motifs des curés
sont avant tout d'ordre politique. « Ces gens-là sont patis d'un

1 AEG, Registre du Conseil, 1835/11, p. 293.
2 Célèbre physicien, Auguste de la Rive (1801-1873) fut recteur de

l'Académie à deux reprises. En plus de ses activités scientifiques, de la
Rive fit partie du Conseil Représentatif, de la Constituante de 1841 et du
Grand Conseil de 1842.



40 JEAN-PIERRE GAVILLET

pricipe, c'est que la réunion des communes catholiques n'était
qu'une affaire provisoire, commandée par les circonstances » l. II
affirme que les partisans de Vuarin cherchent avant tout à empêcher

la fusion entre les anciens et les nouveaux Genevois,
soulignant beaucoup plus la distinction d'anciens et nouveaux
Genevois que celle de protestants et de catholiques. De la Rive
prendra d'ailleurs la plume pour réfuter les allégations du
Mémoire dans une lettre ouverte au curé de Carouge : « Quoi,
c'est vous, M. le curé qui avez pu signer un Mémoire dans

lequel les faits les plus simples sont présentés sous le jour le plus
inexact, les actes les plus honorables interprétés dans le sens le

plus défavorable, les intentions les plus pures dénaturées de la
manière la plus étrange. Je suis convaincu, je dois vous le dire,
que vous n'avez pris aucune part à la composition de ce Mémoire ;

les erreurs matérielles qu'il renferme, le style peu convenable
dans lequel il est rédigé, sont pour moi à cet égard des preuves
plus que suffisantes. D'ailleurs il est trop semblable, pour le cercle
d'idées autour desquelles il roule et pour la forme dont elles sont
revêtues, à d'autres écrits du même genre pour qu'on n'en

soupçonne pas aisément l'origine »2.

Les sources font défaut pour connaître la réaction des
populations catholiques. Dans sa lettre au Conseil d'Etat, Mgr Yenni
« croit que le Mémoire a trouvé un accueil favorable dans les

paroisses catholiques » 3 et souligne en tout cas qu'il n'a reçu
aucune lettre d'improbation.

Cependant, intervenant au Conseil Représentatif, le député
catholique de Chêne-Thônex, Pierre Jaquier affirma que « les
accusations portées par le clergé n'ont rencontré que des populations

antipathiques »4. Le député reconnaît par ailleurs des

inégalités sociales, des lacunes qui doivent disparaître, mais de
telles réclamations n'ont pas à être formulées avec exagération,
haine et violence. Les signataires de la brochure ont porté contre
le gouvernement des accusations graves, mettant en cause son

1 Papiers Rigaud, 111/15, n° 248.
2 Ruchon, op. cit., p. 197.
3 Cf. note 25
4 Mémorial du Conseil Représentatif, 1835-1836, p. 412.



ASPECT DU CATHOLICISME SOUS LA RESTAURATION 41

honneur, sa moralité, cherchant à flétrir la considération dont
Genève jouit en Europe. Affirmant avec vigueur son attachement
à la foi catholique, le maire de Chêne-Thônex relève qu'il n'a vu
nulle part d'entraves ni de violences à l'égard du culte catholique.
Si certaines communes ont été l'objet de tentatives coupables, on
ne peut parler de persécutions. En outre, c'est sans mandat de la
part des catholiques que les ecclésiastiques ont pris la plume. Le
député Jaquier achève son intervention en demandant que
désormais, on choisisse les curés parmi les ecclésiastiques
nationaux et en blâmant le silence, l'inertie, l'attitude débonnaire
du gouvernement.

D'autres députés intervinrent, en particulier Rilliet Constant
et Sismondi ; tous abondèrent dans le [sens de Pierre Jaquier.

Jean-Jacques Rigaud répondit en exposant le point de vue de
l'Exécutif qui jusqu'alors avait estimé que les affaires relatives
au clergé ne devaient pas être traitées devant les assemblées. Or,

par leur démarche, les prêtres genevois avaient fait appel au
public : le Conseil d'Etat n'était donc plus tenu au silence. Rigaud
conclut son intervention en disant : « Tant que les prêtres ne se

souviendront pas mieux du serment qu'ils ont prêté de prêcher
à leurs paroissiens la soumission aux lois, l'obéissance aux magistrats

et l'union avec tout leurs concitoyens, les rapports de l'Etat
avec eux ne pourront être les mêmes » 1.

RELATIONS ENTRE LE GOUVERNEMENT ET L'ÉVÊQUE
APRÈS LA PUBLICATION DU « MÉMOIRE »

Il était à prévoir que le Mémoire des curés aurait de fâcheuses

conséquences sur les dispositions du gouvernement quant au culte
catholique. Le clergé avait porté le débat devant l'opinion
publique genevoise et étrangère; le Conseil d'Etat ne pouvait
donc pas se contenter d'une protestation purement formelle, une
telle attitude laissant assurément croire que les signataires se

trouvaient dans leur bon droit. D'autre part, l'opinion publique
protestante exigeait une riposte et les catholiques attendaient
aussi de voir quelle serait la réaction des autorités.

1 Mémorial du Conseil Représentatif, 1835-1836, p. 416.



42 JEAN-PIERRE GAVILLET

Or, parmi les questions religieuses à régler en ce second
semestre 1835, la nomination de deux curés allait avoir valeur de

test. Les cures de Thônex et de Lancy étaient vacantes : à la
première l'évêque avait nommé l'abbé Délétraz, à la seconde
l'abbé Duboin. Or les deux ecclésiastiques avaient signé le
Mémoire. Le Conseil d'Etat estima qu'il s'agissait là de l'un de

ces motifs graves prévus par la Convention de 1820 qui l'autorisait

à ne pas approuver une nomination. C'est dans ce sens que
Rigaud écrivit à l'évêque pour lui demander de choisir d'autres
candidats.

Mgr Yenni, cherchant à temporiser, se contenta d'abord de

répondre que tous les ecclésiastiques du canton se trouvaient vis-
à-vis du Conseil d'Etat dans la même position et qu'il n'avait
aucun prêtre disponible en ce moment. Sous l'influence de l'opinion

publique et des critiques émises au Conseil Représentatif, le
Conseil d'Etat demanda de plus fort à l'évêque de procéder à un
nouveau choix, conformément à la convention de 1820. Repoussant

l'argument de la pénurie de prêtres, Rigaud poursuivait :

« Si Votre Grandeur ne peut disposer en ce moment de jeunes
prêtres d'origine genevoise, nous ne doutons pas que plus d'un
ecclésiastique fribourgeois n'acceptât avec satisfaction la place de
curé dans un canton où leurs compatriotes ont toujours été bien
accueillis »1.

L'évêque persista dans son refus, en plaçant le différend sur
le plan juridique, plan sur lequel les arguments des deux parties
allaient s'opposer durant plusieurs années. Premièrement, Mgr
Yenni accorde aux signataires des circonstances atténuantes :

« Sa Grandeur est convaincue qu'ils ont cédé à une espèce de
coaction morale, que lorsqu'ils ont remis leur signature, ils ont
cru signer une simple lettre à l'Evêque et que l'impression du
Mémoire n'est pas leur fait » 2. A quoi les autorités genevoises
rétorquèrent qu'elles ne reconnaîtraient pas de circonstances
atténuantes tant que les signataires n'auraient pas fait parvenir
une preuve de leurs regrets.

1 Papiers Rigaud, 111/28, p. 194
2 Registre du Conseil, 1836, p. 204.



ASPECT DU CATHOLICISME SOUS LA RESTAURATION 43

Mais la pierre d'achoppement était la Convention de 1820

sur laquelle s'appuyait le gouvernement genevois. A ce sujet,
l'évêque écrivait, en mars 1836, que cette convention était pour
lui « un sujet de désagrément contraire au statu quo garanti par
les traités de Vienne et de Turin. Que si le Conseil d'Etat maintient

ses exigences, l'évêque devra en référer au Saint-Siège » 1.

Le Conseil d'Etat insistait de son côté sur la pleine validité de

cet accord, contracté de bonne foi entre les deux parties, regardé
pendant seize ans comme valable et exécuté sans aucune
réclamation. Cette constatation s'accompagna d'une mesure concrète :

dès 1836, le gouvernement, considérant les deux cures comme
vacantes, suspendit les traitements versés aux desservants.

L'année 1837 vit un assouplissement de la position épiscopale,
puisque Mgr Yenni se déclara prêt à déplacer l'abbé Duboin. Ce

geste d'apaisement était commandé par trois raisons. Premièrement

l'évêque souhaitait vivement ne pas altérer davantage ses

rapports avec l'autorité civile. Ensuite, il pouvait, après deux ans
de résistance, entreprendre une démarche de conciliation sans

provoquer l'ire du curé Vuarin. Enfin, il avait reçu du Saint-Siège
l'autorisation de se conformer à la convention s'il ne pouvait
agir autrement ainsi qu'il l'indique aux archiprêtres de canton
dans une lettre du 5 mai 1836 : «J'ai transmis au Saint-Siège la
correspondance qui a eu lieu entre le gouvernement et moi depuis
la publication de votre Mémoire et sans exprimer le désir que la
convention de 1820 fût confirmée je me suis borné à demander:
quid agendum? Cependant j'ai reçu, il y a peu de jours, l'autorisation

de me conformer à cette convention » 2.

Le gouvernement n'en continua pas moins à faire preuve de
fermeté : « Est-il en Suisse un seul gouvernement qui ait des

griefs aussi fondés ; en est-il un seul qui ait procédé avec un si

grand esprit de ménagement de l'Autorité ecclésiastique
supérieure écrivait le syndic Rigaud à Mgr Yenni? Et cependant,
qu'a fait Votre Grandeur depuis deux années? Nous savons que
la position de Votre Grandeur présente des difficultés ; nous

1 Registre du Conseil, 1836, p. 204.
2 Lettre de Mgr Yenni du 5 mai 1836 (Archives du Vicariat général,

Papiers divers relatifs à l'administration de la paroisse catholique de
Genève).



44 JEAN-PIERRE GAVILLET

savons que quelque décision qu'elle prenne, elle ne pourra jamais
se soustraire au blâme de quelques-uns de ses paroissiens ; mais
un pareil motif peut-il suffire pour retarder indéfiniment
l'accomplissement des mesures que le Conseil d'Etat a le droit et le devoir
de demander? Pouvons-nous continuer à tolérer dans notre
canton des ecclésiastiques remplissant au nom de leur évêque
des fonctions pour lesquelles l'Autorité civile a refusé de les

admettre conformément au droit qu'elle avait? Je prie Votre
Grandeur de peser de nouveau ces considérations » 1.

Finalement, Mgr Yenni informa le gouvernement genevois,
le 12 mars 1838, qu'il se proposait de nommer l'abbé Angelin,
originaire de Chêne-Thônex, à la cure de Lancy, nomination que
le gouvernement approuva aussitôt.

Un premier pas vers une normalisation véritable des rapports
fut ainsi accompli, mais il fallut attendre encore trois ans pour
voir disparaître les séquelles de la publication du Mémoire.

Malgré une entrevue entre le Premier Syndic Rieu et l'évêque,
la négociation s'enfonça dans l'ornière, toujours à propos de la
convention de 1820. Il faut reconnaître que, du point de vue catholique,

la convention n'eut jamais une pleine validité, le Saint-
Siège ne l'ayant pas approuvée explicitement. « L'Eglise, écrit
William Martin, ne peut jamais être représentée que par le
Saint-Siège. Or, celui-ci n'avait jamais approuvé la convention.

Aussi inclinons-nous à admettre que cette convention passée
entre un évêque et un gouvernement cantonal n'était pas un vrai
concordat, car des conventions de ce genre qui concernent l'Eglise
doivent être appréciées au point de vue du droit canonique auquel
seul celle-ci se conforme » 2. Toujours selon Martin, l'erreur du
gouvernement genevois fut de traiter l'Eglise catholique comme
l'Eglise nationale protestante, alors que la première se considère
comme une « societas perjeda » avec un droit qui lui est propre.
Il est regrettable, ajoute l'historien, que le Saint-Siège n'ait pas
cru devoir faire connaître sa position. D'autre part, nous pouvons
penser, avec le gouvernement, que Mgr Yenni s'était engagé

1 AEG, Papiers Rigaud, 111/28, p. 250-252.
2 William Martin, La Situation du catholicisme à Genève, Paris-

Lausanne, 1909, p. 46-47.



ASPECT DU CATHOLICISME SOUS LA RESTAURATION 45

librement quant à sa propre personne ; il était donc logique qu'il
appliquât ladite convention. Pourtant, Mgr Yenni n'était nullement

un homme de mauvaise foi ; en signant la convention, il était
loin de s'imaginer qu'elle serait plus tard une pomme de discorde
entre les deux pouvoirs. Aussi, face à son clergé et aux catholiques
de la tendance intransigeante, se devait-il de montrer que cette
convention ne diminuait en rien les pouvoirs de l'évêque diocésain

Dès 1838, on sent que Mgr Yenni aimerait en finir avec l'abbé
Délétraz, mais note Jean-Jacques Rigaud, « on a fait prendre à

Monseigneur des engagements il y a deux ans ; il a eu tort de les

prendre et à présent M. Délétraz ne veut plus partir » 1. L'abbé
Délétraz était poussé à l'intransigeance par le conseiller d'Etat
catholique Christiné, que ses collègues considéraient comme un
agent de l'ultramontanisme et de Vuarin, peu soucieux des vrais
intérêts de la République de Genève ; ainsi n'est-il pas rare de le
trouver comme seul opposant au sein de l'exécutif à la politique
religieuse du gouvernement. Notons que la position du second
conseiller catholique, Monin, était beaucoup plus nuancée. Tout
se passait comme si l'abbé Délétraz et ses protecteurs avaient
voulu forcer l'évêque à se prononcer clairement pour ou contre le

gouvernement, à appliquer ou à dénoncer la convention de 1820.

En effet, encouragé par Christiné, l'abbé Délétraz déclina
systématiquement toutes les propositions de rechange qui lui furent
faites, qu'il s'agisse de la cure de Nyon ou de la direction du petit
séminaire de Fribourg.

Enfin, Mgr Yenni résolut de contraindre au départ l'abbé
Délétraz, seul obstacle à la normalisation des rapports entre les

deux autorités. Mgr Yenni était talonné par le temps : en effet, un
évêque diocésain est tenu de faire tous les sept ans une visite
pastorale officielle de ses paroisses, visite qui, en l'occurrence,
devait avoir lieu en 1841. Cette échéance semble avoir hâté la
décision de l'évêque de Lausanne.

C'est en juillet 1841 que Jean-Jacques Rigaud eut avec
l'évêque une rencontre décisive à Fribourg au sujet de laquelle
le Premier Syndic rapporte que « l'impression générale laissée par

1 Conversation avec le curé de Carouge du 3 août 1839 : Papiers
Rigaud, 111/29 p. 86.



46 JEAN-PIERRE GAVILLET

ce colloque fut que Sa Grandeur redoute l'influence de
M. Christine, qu'elle reçoit de ce bord-là de vifs reproches de trop
céder aux exigences du gouvernement et d'abandonner les intérêts

du clergé. Il me semble qu'il y avait plutôt sympathie
pour ma manière de voir de la part de ces Messieurs. Nous
nous quittâmes avec de grandes démonstrations d'attachement et
d'espérance de voir enfin renaître l'harmonie entre l'Etat et
l'église catholique de Genève » 1.

En effet l'évêque écrivit le 17 juillet qu'il remplaçait l'abbé
Délétraz par l'abbé Rivollet, pensant ainsi effacer le long différend

causé par la parution du Mémoire. L'évêque donnait en
outre l'assurance que les ecclésiastiques observeraient
dorénavant le serment prêté au gouvernement de la République de
Genève.

Le gouvernement accepta aussitôt la nomination de l'abbé
Rivollet, déclarant ensuite qu'il était tout disposé « à accueillir
les explications que donne Votre Grandeur au sujet du
Memoire dont la publication devint l'occasion des difficultés
qui remontent à cette malheureuse époque. Nous recevons avec
une véritable satisfaction et comme un gage de bonne harmonie

pour l'avenir les assurances que contient la lettre de Votre
Grandeur sur l'esprit qui anime maintenant le clergé de cette
partie du Diocèse ». Le Conseil d'Etat concluait : « Nous connaissons

assez les intentions personnelles du Vénérable Prélat placé
à leur tête pour être convaincus du soin qu'il apportera à les y
entretenir ; et c'est avec confiance que nous nous reposons à cet
égard sur l'efficacité de son influence. De son côté, le Conseil
d'Etat est prêt à reprendre ses rapports avec le clergé catholique

tels qu'ils existaient avant la publication du Mémoire »2.

Cette affaire réglée, la visite pastorale eut lieu en août dans
les meilleurs conditions : il suffit de lire les messages extrêmement
cordiaux échangés durant cette visite pour dire qu'elle scellait de
manière publique la réconciliation des deux autorités.

1 Cette conférence est relatée par Rigaud dans ses notes (Papiers
Rigaud 111/29, p. 138-143). On peut aussi consulter la correspondance
(Papiers Rigaud, 111/21, n° 156).

2 Registres du Conseil, 1841/11, p. 75.



ASPECT DU CATHOLICISME SOUS LA RESTAURATION 47

DÉMARCHES DU CURÉ VUARIN
APRÈS LA PUBLICATION DU « MÉMOIRE

Durant toute cette période, le curé Yuarin et ses partisans
ne demeurèrent point inactifs. Dans une nouvelles brochure le
curé de Genève attaqua violemment le professeur de la Rive,
l'appelant « Monsieur et cher enfant » A peine l'encre de cette
brochure était-elle sèche que, par la plume de l'abbé Besson, curé
d'Avusy, le curé Vuarin fustigea sans ménagement le vicaire
général Gottofrey qui avait loué la modération du gouvernement.
Cette fois, l'ardent ecclésiastique avait frappé trop fort : l'auteur
de la lettre fut nettement blâmé par son évêque : un prêtre n'a
pas à attaquer publiquement un supérieur ecclésiastique.
D'autres feuillets parurent poussant l'évêque à nommer les curés
sans l'assentiment du Conseil d'Etat et critiquant le curé non
signataire : « Il est fâcheux pour un curé catholique, qui s'isole
volontairement et sans motifs légitimes de tous ses confrères,
d'être loué par un disciple de Calvin et de Rousseau. Le
Mémoire n'a point été désavoué par les supérieurs ecclésiastiques

ce serait une étrange méprise de faire valoir comme
censure canonique du Mémoire la lettre d'un individu de Fribourg
(Mgr Gottofrey correspondant d'un chimiste de Genève (de la

Rive) » 1.

Le curé Vuarin ne se contenta pas d'une polémique journalistique

: il renforça son action par une correspondance adressée
à ses protecteurs sardes et au chef suprême de l'Eglise catholique.

Dans une première lettre écrite au roi de Sardaigne, l'archi-
prêtre implore la protection du souverain pour préserver les

paroisses du danger protestant ; puis l'ecclésiastique dévoile ses

vues politiques : « Il nous est bien permis d'espérer que la Providence

préparera des événements qui rendront à leurs pères
légitimes le territoire usurpé par l'hérésie ; nous appelons de tous
nos vœux cette époque de consolation »2. S'adressant au nonce

1 Besson, Mgr l'évêque justifié, p. 46.
2 Lettre du 19 juillet 1835 (Archives du Vicariat général, Papiers

divers relatifs à l'administration de la paroisse catholique de Genève).



48 JEAN-PIERRE GAVILLET

apostolique pour se justifier, l'archiprêtre de Genève critique non
seulement l'administration du diocèse de Lausanne, mais celle du
diocèse de Bâle : dans les deux cas, les administrations
supérieures font preuve d'un esprit de conciliation coupable.
D'ailleurs, poursuit Yuarin, « les agents de Genève ne sont pas
étrangers à ce qui se passe à Fribourg depuis plusieurs années,
dans cette ville où on a regardé comme calomnie et exagération
les avertissements donnés »L Le représentant du Saint-Siège est
également informé de « l'étrange conduite » de Mgr Gottofrey
dont la nomination, selon Yuarin, a d'ailleurs déplu à tout le
monde

Le Souverain Pontife fut aussi alerté : dans une missive d'une
vingtaine de pages, le curé de Genève lui raconta la genèse du
Mémoire et critiqua le nonce apostolique et l'évêque diocésain
d'avoir gardé le silence face aux « mouvements de l'hérésie » : le

clergé, souligne-t-il, n'est pas encouragé par les exemples de ses

supérieurs. « Le système de faiblesse et de concessions perdra
tout. Dans le diocèse de Lausanne et Genève, l'administration
ecclésiastique ne nous a pas même permis de lire en chaire la
lettre encyclique de Votre Sainteté Au moment du Jubilé
protestant, j'ai fait préparer pour chaque paroisse une bannière
afin de présenter aux yeux des fidèles un signe extérieur de
ralliement Votre Sainteté aura de la peine à croire que cette
mesure a été regardée par ceux de qui nous ne devrions attendre
que témoignage d'approbation et d'encouragement comme une
hostilité propre à exaspérer l'hérésie »2. En février 1836, Vuarin
envoya une nouvelle note à Turin et à la Congrégation des affaires
ecclésiastiques de Rome. A ses yeux, la situation était à considérer

comme un événement providentiel permettant enfin à

l'évêque de recouvre la plénitude de sa juridiction, si
sérieusement compromise par la convention de 1820 3. L'archiprêtre
de Genève rappelle encore à Rome que le Saint-Siège pourrait

1 Lettre du 20 octobre 1835 adressée au nonce (Archives du Vicariat
général, Papiers divers relatifs à l'administration de la paroisse catholique
de Genève, n° 17).

2 Lettre au pape Grégoire XVI du 25 septembre 1835 (ibid., n° 19).
3 Note envoyée le 22 février 1836 à Turin et à Mgr Frezza, secrétaire

de la Congrégation des affaires ecclésiastiques, (ibid., n° 26.)



ASPECT DU CATHOLICISME SOUS LA RESTAURATION 49

demander l'appui de la Sardaigne. Deux autres lettres furent
encore envoyées à Grégoire XVI et au cardinal Frezza, secrétaire
de la Congrégation des affaires ecclésiastiques.

Le curé de Genève n'obtint pas l'approbation qu'il escomtait :

en effet, comme nous l'avons vu plus haut, Mgr Yenni reçut du
Saint-Siège l'autorisation de se conformer à la convention de 1820.
Même si l'équivoque juridique n'était pas dissipée, il était
difficile de prétendre que la convention était radicalement
nulle, étant donné que pour la seconde fois à quinze ans de
distance Rome donnait son assentiment à l'application de l'accord.

En outre, après un long silence, Rome se prononça sur
l'affaire du Mémoire ; la Congrégation des affaires extraordinaires

fit parvenir aux curés de Genève une lettre qui condamnait
la publication du Mémoire sans l'autorisation de l'évêque et leur
rappelait que « tout ce qui concerne le gouvernement du diocèse

appartient en propre à la charge épiscopale » 1. Certes, cette
missive ne porte aucun jugement sur le contenu du Mémoire;
cependant il n'en reste pas moins que ceux auxquels le curé
Vuarin n'avait cessé de se référer refusaient de donner leur
assentiment à la démarche des curés genevois. Vuarin avait
écrit aussi au général des jésuites en juin 1837 pour l'engager à

envoyer discrètement à Genève trois jésuites, puisque « l'Eglise
de Genève peut et doit même être considérée et traitée comme
quasi in partibus infidelium » 2.

Une nouvelle offensive épistolaire fut déclenchée en 1838,
après le déplacement de l'abbé Duboin. Dans une note à Mgr
Yenni, Jean-François Vuarin exhorta vivement l'autorité diocésaine

à faire preuve d'une plus grande fermeté. Puis en
septembre 1838, l'infatigable curé invita le Roi de Sardaigne à

rappeler le gouvernement genevois à l'ordre. « Toute discussion
est désormais inutile avec le gouvernement de la Rome protestante

et l'évêque ne peut sortir du défilé dans lequel il s'est

1 Lettre de la Congrégation des affaires ecclésiastiques aux curés de
Genève, 10 octobre 1836. (Archives du Vicariat général, Papiers divers,
n° 16 ; AEG, Papiers Rigaud 111/28, p. 214-216.)

2 Note envoyée en juin 1837 au général des Jésuites. (Archives du
Vicariat général, papiers divers relatifs à l'administration de la paroisse
catholique, n° 58.)



50 JEAN-PIERRE GAVILLET

engagé que par une voie de fait » 1. Une requête similaire fut
envoyée au cardinal Sala, préfet de la Congrégation des évêques,

pour lui demander de pousser le pape à faire nommer l'abbé
Délétraz par Mgr Yenni sans l'assentiment des autorités civiles.
Et Yuarin d'ajouter : « d'ailleurs, comme l'évêque diocésain n'a
jamais voulu adresser de plainte officielle à Sa Majesté le Roi de

Sardaigne, ce prince n'a pu faire aucune réclamation auprès de

la Diète helvétique. La faiblesse de l'administration
ecclésiastique nous perd : elle décourage le clergé et le simple fidèle.
Quelles sont les vues de Mgr de Fribourg en ménageant à ce point
le gouvernement? Où nous conduira cette timidité en face
d'un ennemi si hardi, si actif et si rusé » 2.

Ces démarches n'eurent pas l'effet escompté, puisque l'abbé
Délétraz dut quitter son poste, mais elles permettent de comprendre

le comportement et les tergiversations de l'évêque diocésain :

comment satisfaire le Conseil d'Etat genevois sans se discréditer
aux yeux de ceux qui dénonçaient à Rome sa « faiblesse »?

CONCLUSION

En elle-même, la réintroduction du culte catholique à
Genève posait de délicats problèmes : le catholicisme revenait
dans les fourgons de l'étranger, d'abord avec les drapeaux
tricolores de la France annexionniste, ensuite sous la protection des

traités internationaux. En outre, cette renaissance du culte
catholique brisait « l'unité morale qui avait été la force et la
raison d'être de la cité » 3.

Pour qu'un équilibre harmonieux et durable pût voir le jour,
il fallait d'une part un gouvernement modéré et capable de
s'élever au-dessus de l'intérêt des partis, et d'autre part un clergé
à même d'oublier le passé et désireux de collaborer franchement
avec le gouvernement. L'étude des incidents de 1835 et de leurs
antécédents montre que le gouvernement genevois, soucieux de

1 Note au comte de Solar (septembre 1838) (ibid., n° 85).
2 Ibid.
3 Martin, op. cit., p. 6.



ASPECT DU CATHOLICISME SOUS LA RESTAURATION 51

maintenir les traditions chrétiennes de la population, sut accepter
avec un évident esprit de conciliation les conditions qui lui étaient
imposées. Malgré quelques impairs dus avant tout à une certaine
ignorance de la mentalité catholique, le Conseil d'Etat se montra
à la hauteur de la situation.

La tâche des ecclésiastiques n'était pas plus aisée, car les
traités de 1815 les appelaient à une véritable transmutation:
comment s'adapter sans arrière-pensée à la vie d'une cité considérée

depuis toujours comme l'ennemi, comme la Rome protestante,

alors que bon nombre de ces prêtres restaient attachés à
leurs rois?

Malheureusement, une donnée importante fait défaut : quel
était le véritable état d'esprit de la population dans son ensemble?
Il est indubitable que les nécessités économiques, bien antérieures
à 1814, avaient tissé entre les populations des deux confessions,
de nombreux liens qui auraient dû favoriser une meilleure
compréhension.

C'est alors qu'intervint au premier plan la figure du curé de

Genève : indéniablement, par son refus d'accepter la réalité, le
curé Vuarin porte une responsabilité des plus lourdes dans
l'histoire des relations entre le gouvernement et le clergé. Les
données sont insuffisantes pour apprécier l'œuvre de l'abbé
Vuarin sur le plan purement pastoral, mais en tous cas, son
attitude intolérante a causé beaucoup de tort au catholicisme en
tant que force politique. Se considérant jusqu'à sa mort comme
sujet du roi de Sardaigne, espérant encore en 1836 1 un retour à

l'ancien état de choses, repoussant toute collaboration avec les
autorités d'un pays mixte, vitupérant et exigeant sans cesse,

Jean-François Vuarin devait inéluctablement provoquer une crise
dans les rapports entre l'Eglise et l'Etat.

Le Mémoire de 1835 servit de point de cristallisation, plus
que d'autres escarmouches ; en effet il récapitulait en quelque

1 Le 26 novembre 1836, Vuarin écrivait au comte de Solar pour
protester contre le projet de suppression de la province de Carouge-Saint-
Julien. « Elle semblerait consacrer à perpétuité l'aliénation des quinze
paroisses réunies au canton de Genève. Pendant que le titre de Province
de Carouge subsiste, il exerce dans l'opinion publique une réclamation
permanente. Res clamat dominosuo. » (Archives du Vicariat général, Papiers
divers non classés.)



52 JEAN-PIERRE GAVILLET

sorte les griefs accumulés contre le gouvernement, qui était
attaqué sur l'ensemble de sa gestion. Tenant à la bonne entente
entre les citoyens, le Conseil d'Etat réagit pour affirmer la
primauté et l'indépendance du pouvoir civil, et pour démontrer aux
extrémistes catholiques qu'ils ne pouvaient pas impunément aller
trop loin. Le dénouement de 1841 prouve qu'il ne s'agissait nullement

d'une cassure profonde entre les autorités civiles et
ecclésiastiques ; pourtant l'affaire du Mémoire provoquée par l'attitude

fondamentale de non-adhésion du curé Vuarin et de ses

partisans contribuera à entretenir, sinon à susciter, dans certains
milieux protestants une méfiance profonde vis-à-vis du
catholicisme qui semblait constituer un Etat dans l'Etat. Somme toute,
ce n'est qu'après les crises de 1873 et du Kulturkampf que l'équilibre

sera trouvé avec la loi de séparation de 1907.

ANNEXE

CONVENTION 1

Conclue entre le Gouvernement du canton de Genève et Sa Grandeur
le Révérendissime Evêque de Lausanne et Genève, le 1 février 1820.

Articles convenus et arrêtés sur quelques points de l'administration
ecclésiastique des paroisses catholiques du Canton de Genève, entre le Gouvernement

de la République et Canton de Genève, pour lequel stipulent les
nobles Jean-Pierre Schmidtmeyer, premier Syndic, et François-Marc de
Roches, Conseiller d'Etat, munis de pleins-pouvoirs, d'une part; et
Sa Grandeur le Révérendissime Evêque de Lausanne, d'autre part.

Article premier
Lors de la nomination des curés et bénéficiers quelconques, Sa

Grandeur l'Evêque, avant de l'arrêter, en donnera connaissance à
Monsieur le premier Syndic, qui en informera le Conseil d'Etat.

S'il y a opposition de la part du Conseil d'Etat, pour des motifs
qu'il estimerait graves, Sa Grandeur l'Evêque procédera à un autre
choix, comme la première fois.

1 Cf. Recueil des lois, 1820, t. VI, p. 219-220.



ASPECT DU CATHOLICISME SOUS LA RESTAURATION 53

Art. 2

Lors de l'installation canonique d'un curé ou d'un bénéficier, le
Conseil d'Etat nommera un Commissaire chargé de présenter, de la
part du Conseil d'Etat, le nouvel élu au troupeau, et de rappeler à ce
dernier le respect et l'obeissance qu'il doit à son pasteur. Le Commissaire

devra toujours être de la religion catholique.

Art. 3

Tous les curés et bénéficiers actuels, ainsi que ceux qui seront
institués à l'avenir, seront tenus de prêter (la main droite sur le cœur)
le serment suivant, entre les mains de Monsieur le premier Syndic :

« Je jure de ne rien faire contre la sûreté et la tranquilité de l'Etat ;

de prêcher à mes paroissiens la soumission aux lois, l'obéissance aux
Magistrats, et l'union avec tous leurs concitoyens. »

« Je jure d'obéir à l'ordre établi d'une manière aussi consciencieuse,
que j'obéirai constamment, en ce qui concerne la religion, aux
ordonnances de l'Eglise et à mes supérieurs ecclésiastiques. »

A l'avenir, les curés et bénéficiers prêteront leur serment avant
leur installation.

Art. 4

Dans le but de procurer aux paroisses les prêtres nécessaires, le
Conseil d'Etat pourvoira aux frais de l'instruction ecclésiastique de
deux ou trois jeunes gens du canton, dans le séminaire de Fribourg ;

ces jeunes gens seront désignés par le Conseil d'Etat ; et il sera destiné
à cette dépense une somme annuelle qui n'excédera pas huit cents livres
de Suisse.

Le Conseil d'Etat remettra une somme annuelle de trois cents
livres de Suisse, pour concourir aux frais d'entretien du séminaire.

Art. 5

Le Conseil d'Etat remettra chaque année à Sa Grandeur l'Evêque,
la somme de treize cents livres de Suisse ; cette somme sera destinée
à la mense épiscopale, et à couvrir les frais qui résulteront pour elle
de l'augmentation du diocèse.

Art. 6

Sa Grandeur l'Evêque déclare accepter et consentir les articles
ci-dessus, et les députés de la République et Canton de Genève décla-



54 JEAN-PIERRE GAVILLET

rent également consentir et accepter les dits articles, sous réserve de
ratification, pour l'obtention de laquelle ils feront les démarches
nécessaires auprès de leur Gouvernement.

Ainsi fait et signé, et scellé à double, à Fribourg, le 1 février 1820.

J.-P. Schmidtmeyer.
Premier Syndic de la République et Canton de Genève

F.-M. De Roches,
Conseiller Secrétaire d'Etat

de la République et Canton de Genève

Pierre-Tobie,
Evêque de Lausanne


	Un aspect du catholicisme genevois sous la Restauration : l'affaire du "Mémoire" de 1835

