Zeitschrift: Bulletin de la SHAG : revue annuelle de la Société d'histoire et
d'archéologie de Genéve

Herausgeber: Société d'histoire et d'archéologie de Geneve

Band: 7 (1939-1942)

Heft: 2

Artikel: Geneve et les Anglais : XVle-XVllle siécle

Autor: Chopard, Adrien

Kapitel: 1: Les rapports entre I'académie de Geneve et I'Angleterre
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002657

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1002657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHAPITRE PREMIER

LES RAPPORTS ENTRE L’ACADEMIE DE GENEVE
ET L’ANGLETERRE

§ 1. — Le XVlIe siecle.

La fondation de I’Académie a laquelle Calvin attacha son
nom (1559) eut un grand retentissement dans toute I’Europe.
Le réformateur genevois visait d’abord a faire de Genéve un
centre du protestantisme francais. Il voulut ensuite que 1’Aca-
démie devint le foyer ou toutes les forces intellectuelles du
monde réformé se concentreraient, une institution destinée a
former des disciples capables de propager ses idées. Dés lors,
Calvin chercha a attirer pres de lui les personnalités les plus
en vue de I’époque. Nombre de professeurs et étudiants étrangers
entendirent son appel et vinrent enseigner ou suivre des cours
a la Schola genevensis. Parmi eux, 1l y eut un nombre considérable
d’Anglais. Comment expliquer ce fait ? Certes, il était de tradi-
tion dans les familles anglaises aisées d’envoyer leurs fils faire
un voyage sur le continent et visiter les Académies les plus
réeputées de I'époque. Mais cette prédilection pour Genéve avait
a notre avis des raisons plus profondes.

L’histoire de Genéve et celle d’Angleterre présentent une
sériec d’analogies frappantes qui expliquent dans une certaine
mesure les rapports qui se sont établis depuis le XVIe siecle
entre les deux pays. On trouve a l’origine, dans 'un et 'autre
pays, une classe énergique et laborieuse qui constituait la base
de I’Etat et se formait au contact de l'¢tranger, 'élranger
cherchant a s’introduire dans ’Etat comme maitre. Ce tiers-
état formait un pouvoir a part, fort et indépendant, qui souvent
exercait une influence décisive sur les affaires du pays. D’autre



180 ADRIEN CHOPARD

part, a I’époque de la Reéforme, ou le prince-évéque a cessé
d’exercer son mandat, une noblesse était en voie de formation
dans son entourage. De bonne heure les deux classes se dispu-
terent le pouvoir dans ’Etat, et de cet antagonisme naquit aussi
le besoin d’une réforme religieuse. Nous disons avec M. Vreeland
que «les idées d’indépendance et de liberté qui avaient des
« rapports intimes avec les fiéres prétentions des patriciens et les
«demandes persistantes des plébéiens, I’habitude des luttes
« politiques, ces traits communs des deux pays, les rendaient
«aptes a chercher les mémes principes en matiére de religion *.»

C’est la parenté des principes religieux qui est a la base des
rapports entre Genéve et I’Angleterre.

En 1551, Calvin envoyait a Edouard VI le Commentaire
d’Isaie avec une lettre dans laquelle il I’engageait vivement a
adopter la nouvelle doctrine. Se rendant compte que la réforme
d’Henri VIII s’était arrétée a mi-chemin, le réformateur ex-
hortait le roi a «abattre les impiétés répugnantes au service
«de Dieu et a abolir tous les abus manifestes de la doctrine
« catholique ». Une année plus tard, il lul faisait parvenir son
Commentaire du Psaume 87 ; il lui demanda ensuite d’intervenir
en faveur d’un gentilhomme francais détenu a Paris pour cause
de religion. Mais ce qui resserra davantage encore les liens
amicaux qui existaient déja entre Geneve et 1’Angleterre,
ce fut I’établissement d’une colonie anglaise dans la cité de
Calvin.

- En 1555, les persécutions religieuses de Marie Tudor obligérent
nombre de protestants a quitter leur patrie et a se réfugier sur
le continent. Plusieurs d’entre eux, sous la direction de John
Knox et de Christophe Goodman, vinrent chercher asile a
Genéve, ou ils restérent pendant quatre ans. A 'avénement de
la reine Elisabeth, les Anglais retournerent dans leur patrie
(1559). Ce premier contact fut le point de départ de rapports
étroits. Les deux peuples se distinguaient par leur langue et leurs
meeurs, mais unissaient leurs efforts en vue d’une régénéra-
tion religieuse et morale. L’institution qui se chargera a I'avenir
de I’échange d’idées fécondes fut précisément I’Académie de

1 VREELAND, p. 36.



GENEVE ET LES ANGLAIS 181

Calvin. Celle-ci, en effet, devait exercer une influence considé-
rable sur I'histoire, non seulement de 1’Angleterre, mais de
tous les Etats anglo-saxons. La preuve en est que les hommes
qui prirent une part active a la vie religieuse, politique et litté-
raire de I’Angleterre aux XVIe, XVIIeet XVIIIesiécles, acquirent
une partie de leur culture a Geneve.

Dés sa fondation, I’Académie, nous ’avons dit, eut un nombre
considérable d’étudiants anglais et écossais qui, généralement,
avaient déja pris leurs grades universitaires dans leur patrie.
La plupart d’entre eux furent des étudiants en théologie,
d’autres firent des études de droit et de philosophie. Parfois,
avant de séjourner a Genéve, ils s’arrétaient aux Universités
de Leyde, d’Heidelberg, de Wittenberg, de Leipzig, de Rostock ou
de Bale. Les étudiants en droit continuaient ensuite leur péle-
rinage sur Padoue et Bologne pour y entendre les célébres
juristes italiens. Mais outre cette jeunesse qui se pénétrait des
idées nouvelles, il y eut aussi des hommes faits qui, mélés aux
grandes luttes ecclésiastiques en Angleterre, s’étaient réfugiés
a Geneve. Parmi eux se trouvérent Thomas Cartwright et André
Melville, qui tinrent une place dans la Schola genevensis. Leur
séjour, il est vrai, ne fut que de courte durée. Dans une école
qui voulait maintenir son union intime avec I'Eglise et ou
cette Eglise était celle de Calvin et de Béze, il étail impossible
de formuler des idées qui ne concordaient pas entierement
avec la doctrine établie. Ces professeurs durent se soumettre a
la volonté de Calvin ou quitter la ville. Néanmoins, leur activité
future portera I'empreinte ineffacable de leur séjour a Geneve.
Ils en recurent une impulsion nouvelle et se préparérent a la
tache qui les attendait.

La grande majorité des théologiens qui firent leurs études
a Genéve inclinait vers le puritanisme ; quelques-uns, comme
Alexandre Campbell et André Lamb, tous deux évéques de
Brechin, furent partisans de la hiérarchie épiscopale. Parmi les
Puritains, on peut citer les Ecossais David Hume, historien et
polémiste, et André Kingsmill, ainsi que les Anglais Walter
Travers, un des chefs du parti puritain sous le régne d’Elisabeth,
qui écrivit & Genéve sa Disciplina ecclesiastica, Percival Wiburne
et George Wither qui, ayant a soufirir des persécutions de ’arche-



182 ADRIEN CHOPARD

véque Parker, vinrent a Genéve en 1566 solliciter 'intervention
de Théodore de Béze en faveur des non-conformistes anglais *.
Mais deux hommes surtout attirent notre attention et méritent
d’étre mentionnés plus particuliéerement : Thomas Cartwright
et André Melville qui, fideles disciples de Calvin, ont joué un
role décisif dans 1'établissement de I’Eglise presbytérienne en
Angleterre et en Ecosse.

Thomas Cartwright (1535-1603) était membre de 'autorite
universitaire (senior) a Cambridge. Homme trés cultivé et doue
d’un talent oratoire, il adopta de bonne heure les principes puri-
tains qu’il défendit avec impétuosité contre les Anglicans.
Mais il ne se contenta pas de changer les formes extérieures
de ’Eglise. Selon lui, la réforme ne devait pas se limiter a la
question des vétements sacerdotaux et de la forme des cultes,
mais porter sur 'organisation entiére de 'Eglise, qu’il entendait
ramener a ’état de celle des premiers chrétiens. Nommeé pro-
fesseur de théologie a Trinity College en 1569, il critiqua ouverte-
ment I'Eglise anglicane et fut destitué déja ’année suivante.
A Genéve, ou il ne resta qu’une année (1572), il suppléa Théodore
de Béze dans sa chaire de théologie. Ce séjour, aussi court qu’il
fit, marqua une étape importante dans la carriére de Cartwright.
Dés sa rentrée en Angleterre il rédigea la fameuse Admonestation
au Parlement qui, dit Ch. Borgeaud 2, est une preuve frappante
de la descendance calvinienne du systéme ecclésiastique des
Puritains et se révéle le manifeste le plus retentissant et le plus
gros de conséquences qui parut sous le régne d’Elisabeth.
Cartwright fit connaitre en outre ses idées dans sa lettre servant
de préface a la Disciplina Ecclesiastica de Walter Travers (men-
tionnée plus haut) qu’il traduisit en anglais et qui fut publiée
a Geneéve en 1580 sous le titre : A full and plain declaration
of ecclestastical discipline out of the words of God and of the
declining of the Church of England. Cartwright et Walter Travers
se déclarérent contre toute hiérarchie dans I'Eglise et dans les
universités. A la différence de la loi genevoise, qui donnait au

1 Lettre de Théodore de Béze & Henri Bullinger du 29 juillet 1567,
dans Zurich Letlers 11¢ série, p. 154.

* Histoire de I’ Université de Genéve, t. I, p. 107-108.



GENEVE ET LES ANGLAIS 183

Conseil le droit d’intervenir dans 1’¢lection des pasteurs, pré-
sentés a son choix par la Compagnie des ministres, ceux-ci
devaient étre nommés par la congrégation des fidéles. En préco-
nisant ainsi la souveraineté de la communauté, Cartwright et
Travers donnérent un caractére plus démocratique a leur Eglise,
qu’ils cherchérent a soustraire en quelque sorte a 'influence de
I’Etat.

Ces 1dées furent reprises et développées par André Melville,
qui avait été pendant cing ans régent au college de Genéve et
qui succeda 4 Knox a la téte de I'Eglise presbytérienne. A
I'exemple de Cartwright et de Travers, le réformateur écossais
confie la consécration des pasteurs a un conseil d’anciens
(eldership), mais il les fait élire par la communauté et n’admet
aucune autorite intermediaire. Il établit des tribunaux ecclésias-
tiques qu’il rend indépendants des tribunaux civils, de méme
qu’il interdit au clergé de juger en matiére civile.

En délimitant exactement le champ d’activité de l'autorité
civile et de l'autorité ecclésiastique, les trois fondateurs du
congrégationalisme contribuérent ainsi a la séparation des
pouvoirs dans I'Etat, que le calvinisme genevois semblait
confondre. Ce principe fut également mis en pratique par leur
disciple, Robert Brown, dont les adhérents s’établirent dans la
premiére colonie de la Nouvelle-Angleterre .

Parmi les étudiants qui s’intéressérent aux questions de droit
el qui devinrent par la suite des juristes éminents, se trouvent
sir Thomas Bodley, le fondateur de la fameuse bibliothéque qui
porte son nom a Oxford, sir John Skeene, le célebre légiste qui
prépara la revision des lois d’'Ecosse, sir Henry Wotton 2,
I’ambassadeur d’Angleterre a Vienne, et sir Edwin Sandys,
Iorganisateur de la Virginie et Pinspirateur des démocraties
puritaines de ’Amérique. D’autres, des diplomates connus, tels
que Henri Lok, agent de Robert Cecil & Genéve, et sir Thomas

! Ch. BorceauDp, La Nouvelle Anglelerre, berceau de la démocratie
américaine, et Genéve, p. 2.

2 Sir Henry fut en pension chez Isaac Casaubon, qu’il détermina a
venir en Angleterre en 1610. I1 fut également ambassadeur & Venise,
ou il tenta de fonder, de concert avec Jean Diodati, une communauté
réformée (E. pE Bupg, Vie de Jean Diodali, p. 30).



184 ADRIEN CHOPARD

Wilson, consul d’Angleterre en Italie et en Espagne, s’occupaient
plus particuliérement de la situation de Genéve. Ils envoyérent
des rapports a leur gouvernement. Celul de Lok sur I'Escalade
est important®.

L’Académie de Calvin fut aussi un centre d’attraction pour la
noblesse anglaise, dont les membres venaient compléter leurs
études dans les universités du continent, avant d’occuper de
hautes charges politiques et militaires dans leur pays. Au cours
des cinquante premieres années, on y rencontre les noms des
familles les plus illustres de I’époque, tels que ceux de William
Cecil, fils de lord Burghley, le fameux ministre de la reine
Elisabeth, d’Anthony Bacon, qui fut en pension chez Théodore
de Béze, de Robert Devereux, comte d’Essex, le futur com-
mandant en chef des troupes du Parlement, de Roger Manners,
comte de Rutland, d’Henry Neville, baron d’Abergavenny,
le fameux sportsman, de Georges Keith, le cinquiéme lord
Maréchal, diplomate écossais, partisan de I'union de son pays
avec I’Angleterre et fondateur de I'Université d’Aberdeenz, de
Francis Stuart Hepburn, le neveu du roi d’Ecosse, de John
Ruthven, 'infortuné comte de Godrie, I’adversaire de 1’autorité
absolue de Jacques Ier, etc. |

Nous constatons donc que pendant la seconde moiti¢ du
XVIe siécle, ’Académie de Calvin eut une influence décisive,
surtout au point de vue religiecux, sur la Grande-Bretagne. Elle
entretenait les rapports qui s’étaient établis entre Genéve et
I’Angleterre et servait de trait d’union entre les deux pays.
(C’est grace aux efforts de John Knox, d’André Melville, de David
Lindsay, et d’autres, qui tous ont passé par 'Ecole de Genéve,
que le calvinisme s’introduisit en Ecosse et fut déclaré religion
d’Etat en 1585. En Angleterre, ce mouvement, dirigé par
Thomas Cartwright et Walter Travers, anciens universitaires
de Geneéve, aboutit a I’établissement des communautés puri-
taines.

1 Documents sur U’Escalade, p. 430 et suiv.

2 Les universités-colléges de Glasgow, de Saint-Andrews et d’Edimbourg
sont également issues de I’Académie de Geneve.



GENEVE ET LES ANGLAIS 185

L’influence des idées politiques de Calvin sur I’Angleterre
n’est pas moins importante que l'influence de ses doctrines
religieuses. Une des questions qui préoccupaient le réforma-
teur genevois, développée et discutée avec violence par les
Presbytériens, se rapporte au principe de ’autorité. Calvin, dans
son Institution chrefienne, admet la résistance du peuple contre
les puissances supérieures, lorsque celles-ci n’observent pas les
commandements de Dieu. Cependant, il a en pratique un grand
respect pour I'autorité et déconseille toute révolte *. Mais, aprés
la Saint-Barthélemy, ses disciples, Théodore de Beze, Francois
Hotman, John Knox et Christophe Goodman, allérent plus
loin. Ils acceptérent les derniéres conséquences du systéme
calviniste et approuvérent I’emploi de la force, si lescirconstances
Ie rendaient nécessaire. En 1558, John Knox fit imprimer a
Genéve un violent pamphlet intitulé : Premier coup de trompette
contre le monstrueuxr gqouvernemen! des femmes?®. Il y visait le
gouvernement sanguinaire de Marie Tudor. Knox déclare que
I’élévation d’une femme au trone d’ou elle exerce son autorité
sur un empire est un acte contraire a la nature ct a la volonté
de Dieu. Le réformateur applique ainsi sans restrictions I'idéal
théocratique de Calvin : il importe que, dans I'Eglise comme dans
PEtat, la loi supréme soit la volonté de Dieu. Ces mémes idées
se retrouvent dans le traité de Goodman : Comment les puissances
supérieures doivent élre obéies par leurs sujels®. Comme Knox,
Goodman oppose a I'obéissance sans conditions le principe
théocratique. Il affirme que le peuple doit avoir certains droits
que Dieu lui a donnés et que nul souverain ne peut lui enlever.
Et 'un de ces droits consiste précisément a refuser toute obéis-
sance au gouvernement dont les ordres sont contraires a la
volonté de Dieu. Les Anglais allaient donc plus loin que Calvin
et posaient des principes nouveaux qui, a cette époque, furent
considérés comme subversifs. Mais dépouillées de leur caractere
violent, ces idées devaient, au XVIIe siécle, s’affirmer d’une

1 DE VRiEs, p. 14.
2 The first blast of the (rumpet against the monsiruous regiment of
women (Charles MARTIN, Les Prolestanls anglais, p. 155-224).

3 How superior powers oght to be obeyd of their subjects, Geneva, 1558.



186 ADRIEN CHOPARD

facon définitive dans la grande lutte entre la monarchie absolue
de Charles Ier et le Parlement, défenseur des libertés populaires.

§ 2. — Le XVIlIe siecle.

Au XVIIe siécle, I’Académie de Calvin continua a jouer un
role important dans les rapports anglo-genevois. Certes, sa situa-
tion n’était pas aussi brillante qu'au temps de son fondateur.
Les guerres interminables avec le duc de Savoie, les efforts
incessants qu’elle devait faire pour conserver sa liberté
avalent presque ruiné Genéve. Des ressources insuffisantes
obligeérent la République a suspendre, au moins pour un certain
temps, son Ecole. De ce fait, I’Académie prit un caractere essen-
ticllement théologique.

Les difficultés que la Schola Genevensis eut a surmonter ne
furent pas uniquement d’ordre matériel ; elle traversa a ce
moment aussi une crise intellectuelle. En effet, le commencement
du XVTIIe siécle vit mourir les derniers grands hommes du calvi-
nisme : Théodore de Béze, Simon Goulart, Jacques Lect, Michel
Roset. Leurs successeurs, malgré leur érudition, manquaient
de cette puissance d’esprit qui avait distinguéleurs prédécesseurs.

Seuls Francois Turrettini et Jean Diodati se révélérent des
hommes d’action et jouirent d’une autorité incontestable en
matiére de religion. Leur but principal était de maintenir dans
son intégralité la doctrine calvinienne, notamment le dogme de
la grace. Les successeurs de Calvin refusérent & 'homme toute
faculteé de discuter les choses religieuses et d’en avoir une opinion
libre. A leurs yeux la raison individuelle n’avait d’autre but que
de constater I'exactitude des principes établis par la Réforme.
Cet immobilisme intellectuel eut son origine dans I'histoire de
Genéve. Ses habitants, menacés a la fois par les armées du
duc de Savoie et les bulles d’excommunication des papes,
combattaient pour l'invariabilité de la doctrine calvinienne
comme 1ils combattaient pour leur indépendance. « L'intransi-
geance dogmatique devint une des formes de leur patriotisme . »

1 Ch. BorGceauD, Histoire de I’ Université de Genéve, I, p. 337.



GENEVE ET LES ANGLAIS 187

Cette immobilité voulue et imposée par les autorités politiques,
ecclésiastiques et universitaires, dans les pays ou dominait la
religion réformée, fut combattue par le théologien Arminius et
Iécole de Saumur, partisans du principe du libre examen. Les
deux opinions se livrérent une lutte acharnée au synode de
Dordrecht (1618-1619), qui finalement condamna la doctrine
d’Arminius. Ainsi le parti orthodoxe représenté par Jean Diodati
et Théodore Tronchin triompha. Il réussit a faire taire toute
opinion dissidente dans le monde calviniste et conserva a
I’Académie de Geneve la renommée dont elle jouissait au temps
de son fondateur.

En Angleterre, le calvinisme subit une évolution analogue.
Les Puritains, il est vrai, au commencement firent preuve
d’opinions plus larges et plus libres. Aussi leurs députés au
synode de Dordrecht s’abstinrent-ils de collaborer aux cing
articles condamnant la doctrine d’Arminius. De méme, Alexandre
Morus, un Ecossais, qui fut professeur de théologie et recteur

¢ I’Académie de Genéve en 1646, revendiquait dans une certaine
mesure la liberté de I'enseignement. Mais cette tolérance des
opinions demeura un fait isolé. Aussi bien a Genéve, que Morus
dut quitter, qu'en Angleterre, olt on se trouvait sous le coup du
désastre des Protestants palatins, le mouvement orthodoxe
Iemporta. Le puritanisme devenait intolérant et n’admettait
plus de compromis avec le catholicisme qui, a 1'époque des
Tudors, se voyait encore traité sur le méme pied que le protes-
tantisme.

Au point de vue de la doctrine, on constate également une
analogie frappante entre le calvinisme genevois et le calvinisme
anglais *.

Les Anglais firent ressortir surtout le caractére utilitaire de
I’éthique calvinienne. On se demande sans cesse : Suis-je du
nombre des élus ? comment puis-je avoir la certitude du salut ?
ct on répond qu’il ne peut étre acquis que par les bonnes
ceuvres, une régénération morale et une foi efficace, qui doivent

1 Le passage suivant est tiré du livre intéressant de M. le professeur
Herbert ScHOFFLER, Protestantismus und Lileralur (1922), qui traite
d’une fagon approfondie de l'influence du calvinisme sur la littérature
d’Angleterre.



188 ADRIEN CHOPARD

se manifester non pas derrieére les murs d’'un couvent, mais au
service de ce monde. Les bonnes ceuvres et une vie exemplaire
sont le symbole de notre élection a la vie éternelle. Ainsi, le
fidele doit avoir des pensées graves, il doit travailler pour!’hon-
neur de Dieu, il doit se dire que le but de son élection est
une vie sans reproche. La premiere question du catéchisme de
Westminster de 1648 est ainsi concue : Quel est le but, la fin
derniére de ’humanité ? De glorifier Dieu et de le servir toujours.

Cette conscience du travail pour Dieu procura une force morale
énorme au calvinisme et lui fit accomplir des actes héroiques
que seule une abnégation compléte de soi-méme peut expliquer.
Sans cette conviction, qui allait jusqu’au fanatisme, I'ceuvre
de Cromwell ett été impossible.

Une pareille doctrine évidemment n’avait que mépris pour les
jouissances ct les plaisirs qui font appel aux sens. A Geneve
comme en Angleterre, on condamna tcute littérature n’ayant
pas un caractere religieux et on fit une guerre sans merci au
théatre et a la poésie. Seule la lecture de la Bible, du catéchisme
et des écrits de recueillement était autorisée. Le vicaire Alexandre
Home dans ses Hymns and Sacred Songs mit la jeunesse en
garde contre la lecture des sonnets profanes et des vaines ballades
d’amour, qui ramenaient le peuple au papisme. Le pasteur
écossais John Brown s’éleva encore en plein XVIIIe siecle contre
les piéces et les romans de Young, de Thomson, d’Addison et de
Richardson, qui charment I’ame et empéchent la méditation des
choses saintes.

Malgré les entraves apportées par la théologie a la liberté de
I'enseignement académique, malgré le cott assez élevé de la vie
a Genéve !, la jeunesse anglaise continuait a affluer en grand
nombre dans cette ville. I.’influence du calvinisme sur les intel-
lectuels d’outre-Manche ne se révéla jamais aussi importante
qu’au cours du XVIIe siecle. Certes, ce n’était plus le systéme
théologique de la doctrine calvinienne qui intéressait avant tout
les étudiants, mais c’étalent les idées démocratiques, appliquées

1 Henry Wotton cité plus haut nous raconte que ses dépenses a Genéve
se montaient a 20 livres par an et étaient supérieures de 5 livres 4 shillings
a celles d’un étudiant économe quifréquentait les universités d’Angleterre
(A. LarT, Intellectuel relations between Great-Britain and Switzerland, p.8).



GENEVE ET LES ANGLAIS 189

d’une facon heurcuse dans la constitution de Genéve, qui répon-
daient a leur conception et qu’ils chercherent dans une certaine
mesure a réaliser dans leur propre pays. En Angleterre on se
rendit vite compte de ces influences républicaines. Richard
Lassels, un écrivain catholique, reprochait a ses compatriotes
leurs fréquents séjours a Geneéve, qui leur faisaient perdre I’amour
de la patrie et I’estime pour la monarchie ?, et Clarendon, dans
son Histoire de la Reébellion, cite les exemples de Nathaniel
Fiennes, membre du LLong Parlement, et de sir Henri Vane, le
céléebre homme d’Etat, a qui Genéve, dit-1l, avait inculqué les
idées du puritanisme et leur aversion pour le gouvernement
épiscopal. En effet, nombre d’étudiants, surtout cecux de la
noblesse, devaient, dans la guerre civile de 1642 et dans la Révo-
lution de 1688, se déclarer contre I'absolutisme des Stuarts et
soutenir la cause du Parlement de Cromwell et du prince
d’Orange, partisans des libertés populaires. On peut mentionner
pour la premiére moitié du XVIIe siécle Robert Boyle, fils du
comte de Cork et fondateur du Collége philosophique, origine de
la Société royale de Londres, dontla premiere histoire en francais
devait paraitre a Genéve en 1669, avec la devise Nullius in
verba ; Roger Boyle, comte d’Orrery, qui fut commandant des
troupes parlementaires de 1647 a 1650 ; Archibald Campbell,
comte d’Argyll, le défenseur résolu des libertés de I'Ecosse ;
Philibert Herbert, comte de Pembroke, membre du ILong
Parlement et président du conseil d’Etat de Cromwell ; Sir
Henri Mildmay, un partisan de Cromwell, condamné a la dépor-
tation lors de la restauration des Stuarts ; William Cavendish,
comte de Devon, chef du parti royaliste en 1642, qui se ralha
trois ans plus tard au parti du Parlement. Dans la seconde moitié
du XVIIe siécle, Genéve recoit William Cavendish, duc de
Devon (fils du précédent), et le marquis de Wharton, adversaires
de Charles Il et de Jacques II, qui signeront plus tard avec
d’autres lords la lettre invitant Guillaume d’Orange a monter
sur le trone d’Angleterre ; John Maitland, duc de Lauderdale,
presbytérien rigide qui devint par la suite, comme membre du
ministére connu sous le nom de « Cabal», le défenseur de la

1 Richard LasseLs, Voyage d’Italie (1670), cité par SCHIRMER, p. 75.



190 ADRIEN CHOPARD

monarchie absolue des Stuarts. Du coté des royalistes, nous
trouvons encore Thomas Wentworth, le fameux ministre de
Charles Ier, le comte de Menteith, ennemi des convenantaires
écossais, les Sackville, comtes de Dorset, les Savile, marquis
d’Halifax, et d’autres.

Le XVIIe siécle voit naitre en Angleterre le gott des voyages.
Des lettrés commencent a s’intéresser aux pays «étrangers »,
a leur constitution et a leurs mceurs. Ils visitent la France,
I’'Italie et la Suisse, qu’ils apprennent ainsi & mieux connaitre.
Ce ne sont plus des étudiants proprement dits, mais des hommes
occupant des postes dans la diplomatie, dans la hiérarchie
épiscopale, des poétes qui ont raconté leurs impressions de
voyage dans de nombreux écrits. Un de leurs buts préférés sur
le continent fut Genéve, dont ils faisaient en général un tableau
veéridique et émouvant.

Tandis que sir Isaac Wake, ambassadeur d’Angleterre a Turin,
vante 'expérience des Genevois dans les affaires militaires et la
situation stratégique de la ville, qu’il estime la meilleure de toute
I’Europe *, d’autres, comme 1'évéque Gilbert Burnet et le poéte
John Evelyn, auteur du fameux Diary, donnent des détails
intéressants sur les institutions politiques de la petite République,
sur les meeurs et coutumes de ses habitants, leur érudition et
leur hospitalité 2.

En 1639, Genéve accueillit dans ses murs John Milton.
Revenant d’Italie, 'auteur du Paradis perdu fut I’hdte de Jean
Diodati, 'oncle de Charles Diodati qu’il avait connu a Venise.
Ce fut a Genéve que Milten apprit la mort de celui qui était son
ami Intime et dont il honora la mémoire dans un poéme élégant :
Epitaphium Damonis. Plus tard, devenu le champion des exécu-
teurs de Charles Ier et le défenseur du régime de Cromwell, le
poéte se souviendra de Geneve, dans son pamphlet Contra
Morum defensio (1655). Il y fait I'¢loge de la politique sage et
énergique de la ville qui, au milieu de voisins puissants, a su

1 Dans : A threefold help to political observations contained in three
discourses (London, 1655, in-8).

? Le récit de Burnet est intitulé : Some lellers containing an account
of what seemed remarquable in Switzerland, Italy. .. etc. (1686).



GENEVE ET LES ANGLAIS 191

conserver sa liberté et qui offre au peuple des avantages plus
considérables que maint grand monarque.

§ 3. — Le XVIIIe siecle.

Au XVIIIe siécle les rapports entre I’Académie et I’Angleterre
s’intensifient encore. Geneve attire toujours plus de jeunes
Anglais ; ils se sentent mieux a I’aise dans les villes protestantes
que dans la France devenue fonciérement catholique depuis la
révocation de I’Edit de Nantes et qui, pendant la guerre de Sept
ans et celle de I'Indépendance des Etats-Unis, fut I'adversaire
politique de I’Angleterre. Ce fut aussi I'époque ou nombre de
Genevois se mirent a visiter I’Angleterre et s’intéressérent a la
théologie et a la politique de ce pays, a4 ses universités et a sa
sociéte.

Au commencement du XVIIIe siécle, les rapports entre
Genéve et I’Angleterre eurent encore un caractére essentiellement
théologique. Les ecclésiastiques anglicans, les prédicateurs et
les évéques, méme les plus orthodoxes, appréciaient la philo-
sophie profonde, la clarté et la simplicité des theses des profes-
seurs genevois, et les églises francaises d’Angleterre s’attachaient
volontiers les pasteurs formés a ’Académie de Geneve.

Il est vrai que la théologie enseignée par I’Académie & cette
époque n’était plus celle de Calvin et des hommes de Dordrecht,
dont Pesprit était occupé de disputes dogmatiques et qui
cherchalent a empécher le développement des sciences naturelles.
En effet, dans la seconde moitié du XVIIe siécle, un changement
important s’était produit.

En 1669 parut a Genéve, ainsi que nous I’avons dit, la premiére
édition francaise de la fameuse Histoire de la Société royale de
Londres de Thomas Sprat, dont le but était avant tout «d’ex-
poser la supériorité de la méthode expérimentale et de démontrer
qu’elle ne menace ni les universités ni la religion chrétienne ».
Les idées exprimées par Sprat dans son livre devaient trouver
un terrain propice parmi les intellectuels genevois, et ce ne fut
certainement pas une simple coincidence si la méme année, soit
en 1669, Jean-Robert Chouet (1642-1731), disciple de Descartes,



192 ADRIEN CHOPARD

fut nommé professeur a la chaire de philosophie a I'’Académie.
Comme Sprat, Chouet revendiqua le droit de « douter avant de
conclure, de se déterminer sans acception d’aucune sorte ».
Cette méthode fondée également sur l'induction et la recherche
expérimentale que Chouet introduisit dans les sciences naturelles,
Jean-Alphonse Turrettini (1671-1737) l'appliqua au domaine
théologique. Dans son ouvrage Nubes Testium qu’il dédia a
Guillaume Wake, archevéque de Cantorbéry, Turrettini pro-
clama « des vérités essentielles reconnues par tous les chrétiens,
vérités qu’il est nécessaire de connaitre et de croire, tandis que
tout le reste peut étre laissé au sentiment individuel de chacun ».
En d’autres mots : la théologie de Calvin, qui jusqu’ici était
presque exclusivement basée sur la foi, devait désormais étre
guidée par les investigations de la critique rationnelle. Grace a
cette nouvelle théorie qui se rapprochait de la philosophie des
Puritains anglais, le professeur genevois réussit a détruire
I'autorité du dogme et a proclamer le libre arbitre et la tolérance
qui remplacérent le dogme et la persécution. De 1a aussi naquit
le principe de la liberté individuelle qui fut développé plus tard
par Rousseau et mis en pratique par la Révolution de 17892

Mais malgré cette conception religieuse plus libérale, I’Eglise
de Geneve fut a cette époque en butte a des critiques violentes
de la part des non-conformistes anglais. Dans une satire mor-
dante, les Sfrenuae Oxonienses, quelques écrivains d’Oxford,
faisant allusion aux réfugiés anglais de Geneve qui s’étaient
opposés a la conformité anglicane, représentaient «le Tibre
et le Lac Léman comme deux extrémités également a fuir».
On y reprochait aussi 4 I'Eglise genevoise de ne pas adopter la
liturgie anglicane et de conserver les dogmes de la prédestination
et de la grace. En outre, Delpesch, un moine converti au protes-
tantisme, accusait J.-A. Turrettini et Antoine Léger d’incliner
au socinianisme et méme a I’arminianisme, puisqu’on tolérait,
disait-il, a I’Académie de Genéve des proposants niant le péché
originel.

Ces accusations injustifiées mirent I'Eglise de Geneve en
émoi. Quelques-uns de ses membres les plus en vue, notamment

1 FRESHFIELD, p. 26-27.



GENEVE ET LES ANGLAIS 193

Jean-Alphonse et Samuel Turrettini, se rendirent en Angleterre
pour dissiper les préventions que cette Eglise manifestait
contre la discipline de Genéve. Ces professeurs expliquérent
au haut clergé anglican que Calvin avait aussi une liturgie
et mavait pas condamne I'épiscopat, el qu’ill y avait autant
de raisons d’étre presbyteérien a Genéve que d’étre épiscopal en
Angleterre. Quant aux dogmes de la prédestination et de la
grace, ils déclaraient qu’aussi bien les réformateurs d’Angle-
terre que ceux de Genéve avaient suivi les idées de Saint-
Augustin, mais que dans les deux pays on ¢tait entré dans des
sentiments plus modérés en laissant 4 chacun la liberté de penser
dans ces matieres comme il I'entendait *. Les Genevois furent
recus avec une grande prévenance par les évéques anglais, qui
regrettaient la critique qu'on avait formulée et leur témoi-
gnérent leur sympathie pour I'Eglise de Calvin.

Au reste, la mission des Turrettini marquait un succes impor-
tant. Elle ne rapprocha pas seulement davantage les deux Eglises,
I'anglaise et la genevoise, mais elle fut le point de départ d'un
nouvel échange d’idées entre les deux pays 2.

Si, aux XVIe et XVIIe siécles, Ia balance d’influence penchait
du coté de Genéve, qui restait inaccessible aux idées anglaises,
au XVIIIe siécle, les roles sont quelque peu renversés. « Les
« principes que Calvin avait enseignés 4 Knox et a ses disciples,
«ces idées queles pasteurs et les évéques anglicans avaient regues
«de Geneéve, aprés s’étre anglicisés, commencaient & revenir
«vers leur source et y apportaient la séveérité presbytérienne, la
«rigidité anglicane, I'austérité du Nord, qui ne convenait plus
«tout a fait au caractére genevois, qu’avait adouci un mélange

1 VREELAND 78-84 ; H. HEYER, p. XL-XLI. Turrettini proposait aussi
une union de toutes les confessions protestantes, a laquelle I’Angleterre
serait invitée a adhérer. Si ce projet échoua, cela provint de causes qu’il
n’était pas au pouvoir de I'Eglise anglicane de changer.

2 Turrettini continua a entretenir des relations amicales avec les digni-
taires anglicans, notamment avec I’archevéque de Cantorbéry, Guillaume
Wake, dont il sollicita 'intervention en faveur de I’abolition du Consensus
dans les Gantons évangéliques. A Geneve, Turrettini fit méme une prédi-
cation en anglais devant une congrégation d’outre-Manche, dont Ies
membres, le duc de Bridgewater et le vicomte Townshend, étaient ses
amis (E. pE Bupg, Vie de J. A. Turretlini, p. 141 et 60).



194 ADRIEN CHOPARD

« d’éléments nouveaux introduits par les émigrés de toutes les
« nations 1. »

Au commencement du XVIIIe siéecle, comme au XVIIe siécle,
Genéve vit dans ses murs un nombre assez considérable de
nobles anglais qui furent ou devinrent par la suite des hommes
connus dans I'histoire de leur pays. Il faut noter avant tout
Charles Talbot, duc de Shrewsbury, le principal agent de
I’accession de Guillaume d’Orange au trone d’Angleterre. Dans
son Journal, le duc nous raconte la réception solennelle que lul
firent les syndics a son arrivée a Genéve 2. Il nous fait aussi part
de sa grande estime pour Jean-Alphonse Turrettini, «la téte la
plus claire parmi les Genevois », avec qui il discute sur le supplice
de Michel Servet que le professeur stigmatise comme un reste
de l'intolérance catholique®. Un autre seigneur, non moins
connu, fut John Erskine, comte de Mar, chef de la rébellion de
1715 en faveur du fils de Jacques II. Réfugié a Genéve apres la
repression du mouvement stuardiste, il fut incarcéré pendant
deux ans a I'instigation du résident anglais, le comte de Marsay.
Sa captivité ne fut d’ailleurs pas trés séveére et il fut méme
autorisé a suivre les cours particuliers de Georges-Louis Le Sage?.

Parmi les étudiants en théologie de cette époque, il convient
de citer Thomas Lewis, un controversiste incisif qui attaqua

1 VREELAND, p. 190-191. Parmi les Genevois qui, 4 'exemple de
Turrettini, visiterent 1’Angleterre au commencement du XVIIIe siecle,
nous trouvons Jean Sarrasin et Jacques Serces, I’'un pasteur de I’Eglise
de Savoie a Londres, I’autre aumonier de la Chapelle de Saint-James, et
plus tard Bénédict Pictet, Théodore Tronchin, le médecin célébre, Horace
de Saussure, Firmin Abauzit et d’autres. L’influence de I’Angleterre
sur la formation intellectuelle de ces hommes est manifeste.

2 Voir aussi STEUART, A Kingmaker at Geneva in 1701.

3 Le professeur qui apres J.-A. Turrettini, jouissait de la plus haute
estime parmi les étudiants anglais, fut Jean-Jacques Burlamaqui (1696-
1748) dont le cours de droit naturel fut trés écouté. Son chef-d’ceuvre,
Principes du droit naturel, servit longtemps de texte aux lectures des
professeurs de Cambridge.

* Le comte de Mar était accompagné d’un nommeé Stuart que nous
avons identifié avec le colonel Stuart mentionné dans la liste de Le Sage
et qui fut également détenu a ’Hoétel de ville. Les deux Ecossais recou-
vrerent leur liberté en 1720. Les frais de leur emprisonnement, s’élevant
a 560 livres anglaises, furent payés par le comte de Marsay (R. C. 22 et
23 mai 1719 et 10 juin 1720). Voir I’article de Jean-P. Ferrier dans B.H.G.,
t. VI, p. 384-401.



GENEVE ET LES ANGLAIS 195

violemment I'Eglise anglicane dans plusieurs libelles ; Daniel
Lombard, I'auteur d'une Succinct History of ancient and modern
Persecutions (1747) ; Thomas Morgan, qui fut destitué de son
ministére & cause de ses convictions déistes.

Si, au commencement du XVIIIe siecle, les jeunes Anglais
venaient généralement a Geneéve pour faire des etudes a4 I’Aca-
démie, a partir de 1730, leurs voyages au bord du L.éman avaient
un but quelque peu différent. Ils ne cherchaient plus, avant tout,
a suivre les cours des théologiens érudits, mais désiraient
acquérir une culture plus générale qui consistait a apprendre
les langues étrangéres et a connaitre surtout les beautés natu-
relles des pays qu’ils traversaient.

(C’est ’époque ou le monde commence & gotiter les jouissances
de la nature, out 'on admire les paysages agrestes, les montagnes
en particulier ; c’est I'’époque de Jean-Jacques Rousseau, de
Scheuchzer, d’Albert de Haller, d’Horace-Bénédict de Saussure
dont les écrits évoquent avec enthousiasme les beautés pitto-
resques de la Suisse. Leurs descriptions des Alpes [urent connues
en Angleterre par la Société Royale de Londres, dont Saussure
et Scheuchzer étaient membres. Le sentiment de la nature
stimulait les gens, plus encore qu’au XVIIe siécle, a4 faire des
voyages et & se familiariser avec les pays étrangers. Ce fut le
signal d’'un exode permanent d’Anglais en Suisse qul s’est
maintenu jusqu’a nos jours.

Geneve et les beaux sites du Léman et de la Savoie attiraient
tout particuliecrement les touristes anglais, qui se fixaient parfois
définitivement a Geneve et dont un certain nombre furent des
¢tudiants. Comme au siécle précédent, ceux-ci ne furent généra-
lement pas immatriculés a I’Académie, mais suivirent les cours
de professeurs particuliers, chez qui ils prirent aussi pension
dans ce qu’ils appelaient une « common room ».

La réputation de Genéve, comme centre d’éducation, devint
si grande, que le Parlement de Georges Ier accorda une pension
a Charles-Frédéric Necker, pére du ministre de Louis XVI, lui
permettant d’établir & Genéve un pensionnat de jeunes Anglais ™.
Un autre professeur privé, Georges-Louis Le Sage de la Colom-

1 Ch. BorGEAUD, op. cif., p. 519.



196 ADRIEN CHOPARD

biére (1676-1759), l'auteur des Remarques sur [ Angleterre,
mentionne dans son livre, qui parait étre le premier écrit par
un étranger sur I’Angleterre (1715), une cinquantaine d’étudiants
ayant sulvi ses cours.

Tous ces jeunes gens étaient enchantés de leur séjour a
Genéve 1. Quelques-uns d’entre eux lul ont consacré dans leurs
récits de voyage des pages pleines de charme qui eurent un
grand retentissement dans la littérature du XVIIIe siecle.
James Thomson, l'auteur des fameuses Saisons, et Thomas
Gray, pour ne citer que les plus célebres, qui visitérent Genéve
entre 1730 et 1740, trouveérent des accents élevés et sincéres pour
décrire la beauté des montagnes.

Thomas Gray fait aussi ressortir le contraste entre cette
ville bien construite, qui ne connait pas la mendicité, et la
Savoie habitée par une population affamée et mal vétue. 1 écrit :

« Pour qui traverse la Savoie comme nous le faisions, rien n’est
« plus frappant que le contraste qui s’offre a la vue des qu'on
«approche de la ville. Prés des portes de Geneve coule I'’Arve
«qui la sépare des Etats du roi de Sardaigne ; de l'autre coté
« s’étend un pays beau et fertile de nature, mais on n’yrencontre
« que des paysans haves, en guenilles, allant pieds nus et que de
« rares enfants misérables et malpropres. Vous n’avez pas plutot
« franchi la riviéere que la pauvreté n’existe plus, pas de men-
« diants ; & peine voit-on un visage a I’air mécontent. Des gens
« bien vétus fourmillent sur les remparts, les tambours battent,
« des militaires font ’exercice, des gens affairés vont et viennent ;
« tout contribue a montrer, a qui veut voir, la différence qui
« existe entre les deux gouvernements?».

1 Les autorités genevoises, il est vrai, se donnaient beaucoup de peine
pour étre en bons termes avec les Anglais et ne négligeaient rien pour
ménager leurs susceptibilités. Lorsqu’en 1724, a l'occasion des Promo-
tions, quelques jeunes seigneurs se plaignirent de ce que le recteur, dans
sa harangue, ne les et pas mentionnés parmi les étrangers assistant a la
féte, celui-ci, ainsi que M. Bonnet, durent leur présenter les excuses
du Conseil (R.C. 17 mai 1724). De méme, lorsque furent formulées des
plaintes contre les Anglais qui commettaient toute sorte d’exces, les
autorités firent preuve d’une mansuétude inaccoutumée. Elles se bor-
nérent a4 blamer les fautifs ou a citer simplement leurs gouverneurs ou
les professeurs chez qui ils étaient en pension (R.C. 1744, 1745, 1747,
1782, etc.).

2 Th. GrAY, Journal in France, 5 oct. 1739, cité par FRESHFIELD, p. 41.



GENEVE ET LES ANGLAIS 197

Les Anglais ne se bornaient cependant pas & contempler de
loin les massifs gigantesques des Alpes. En 1740 s’établit a
Genéve un groupe d’étudiants touristes qui se donnaient comme
tache d’explorer les glaciers de Chamonix, «contrée misérable»
et peu visitée par les Genevois a cette époque. Parmi eux furent
William Windham et son précepteur Benjamin Stillingfleet,
Richard Pococke et Aldworth Neville, tous devenus célébres
dans I'histoire de I'alpinisme. Windham nous a laissé une des-
cription intéressante de ses expéditions 4 Chamonix dans sa
Letter from an English Gentleman to Mr. Arlaud, giving an
account of a journey fto the glaciers or ice alps of Savoy (1744).

I’alpinisme n’était pas la seule occupation de ces jeunes
Anglais. I.’archidiacre Coxe, dans sa Life of Benjamin Stilling-
fleet, raconte qu’ils formaient & Geneve un cercle assez nombreux
d’étudiants, auquel la Vénérable Compagnie donna exception-
nellement la permission d’établir un théatre'. On y jouait
des piéces de Shakespeare qui furent trés apprécices par la
société genevoise, privée jusqu’alors de spectacles. On admirait,
parait-il, dans ses roles de femmes le comte de Bristol, rivalisant
avec la fameuse actrice parisienne du jour, M'e Clairon 2.

Comme au XVTIIe siécle, les Anglais du XVIIIe siécle s’intéres-
saient a I’histoire de Genéve, a ses institutions politiques,
ecclesiastiques et intellectuelles. Leur enthousiasme et leurs
sympathies pour la petite République leur faisaient voir les
choses parfois sous un jour trop favorable. Georges Keate, dans
son Account of the ancient history, present government and laws
of the Republic of Geneva(1751), vante la forme libérale du gouver-
nement d’alors, qui ne cherche pas a subjuguer les peuples
voisins ni & tyranniser ses propres sujets. Sa seule ambition est
de defendre les libertés de la ville contre I'étranger, de protéger
la religion et de veiller a I'observation des lois. Thomas Hollis
(1720-70) qui visita la Suisse en 1748 était d’un avis different.
Ami enthousiaste de la liberté, il critiquait le gouvernement aris-
tocratique qui, aidé par les puissances étrangéres, refusait au
peuple toute participation aux affaires de I’Etat. La sympathie

! Le Petit Conseil fut invité a assister aux représentations (R.C. 15
janvier 1740).

2 FRESHFIELD, p. 48-49.



198 ADRIEN CHOPARD

de Hollis pour le parti populaire était si grande que, lors des
troubles de 1768, il invita le Parlement anglais a4 soutenir les
democrates et 4 empécher une intervention de la France et des
Cantons suisses, soutiens du régime aristocratique .

Un des Anglais les plus connus de I'époque, Oliver Goldsmith,
Iauteur du fameux roman The Vicar of Wakefield, s’arréta a
Geneéve en 1755. 11 fait I’éloge de I’Académie qu’il juge des moins
pédantes, comme celles d’Edimbourg, de Leyde et de Goettingue,
et qui prépare les étudiants a leur vocation sans les charger de
connaissances inutiles.

Pour terminer, mentionnons trois Anglais, touristes, qui ne
furent pas des étudiants proprement dits, puisqu’ils ne vinrent
a Genéve qu’a un age avancé, mais qui nous donnent des détails
intéressants sur la société de Genéve, sa culture et ses habitudes.

Jenkins Thomas Philipps ( T 1755) prend la défense des pas-
teurs genevois contre les catholiques et vante la grande érudition
des premiers, qui sont un ornement de ’Etat. Charles Burney,
I’auteur d’une histoire générale de la musique, raconte que
le golit musical est peu répandu a Geneve, le théatre y étant
interdit. Dans les églises on voit rarement des orgues, qui ne
sont utilisées que pour le chant des psaumes, selon I'orthodoxie
calviniste. John Moore, le précepteur du duc d Hamilton,
explique dans son récit, A view of sociely and manners in
France, Swilzerland and Germany, les motifs pour lesquels les
jeunes Anglais donnent leur préférence a Geneve. Ils y trouvent
de bonnes occasions pour perfectionner leur culture. « L'étudiant
« peut y rencontrer, dit-il, un choix d’hommes éminents dans
« toutes les branches de la littérature pour I’aider dans ses études.
« Il aura maintes occasions de se trouver dans la société de gens
« de mérite dont les pensées et la conversation sont occupces
« de sujets littéraires. Il faut aussi énumérer, parmi les avantages
« que présente cette ville, qu’il s’y trouve peu de sujets de dissi-
« pation et a peine quelques sources d’amusements, a coté de
«celles qui dérivent de la beauté du pays et de l'intimité avec
«des gens dont la conversation ne peut étre que profitable a
«un jeune homme 2 ».

1 SCHIRMER, p. 176.
? FRESHFIELD, p. 48.



GENEVE ET LES ANGLAIS 199

Nous apprenons aussi par Moore que Geneve est habitée par
une nombreuse colonie anglaise dont les principales familles,
les Neville, Locke et Upton, ont beaucoup contribué a la bonne
entente qui régne entre les étrangers et les indigénes. Moore fait
¢galement une jolie description de la [éte des arquebusiers, a
laquelleil a assisté comme hote d’honneur avecle due d’Hamilton,
lord Stanhope et lord Clive, fils du conquérant des Indes.

Parmi ces trois noms, il faut relever plus particulierement celui
de lord Stanhope, dont la famille avait depuis longtemps des
attaches avec la cité de Calvin. Envoyé 4 Geneve en 1735, ol
il eut comme précepteur Abraham Trembley, le grand natura-
liste,lord Philippe devait tant se plaire dans cette ville qu’il s’y
fixa définitivement. Il fut re¢cu bourgeois de Genéve, ainsi que son
second fils Charles, qui lui succéda comme 3¢ comte de Stanhope
(1753-1816).

Lord Philippe Stanhope et son épouse appartenaient a cette
société brillante dont les membres se grouperent plus tard a
Paris dans le salon de Madame Necker, mére de Madame de
Staél. En 1774, lord Stanhope fonda Iui-méme a Geneve un club
ou les discussions avaient lieu en anglais et qui fut {réquenté par
beaucoup de citoyens influents, entre autres par H.-B. de
Saussure, le célébre alpiniste. Ce debating club eut sur la vie
intellectuelle de Genéve une influence manifeste, qui grandit
encore par la fondation de la Bibliothéque brilannique en 1796,
dont le but était de développer les relations intellectuelles avec
I’Angleterre. Le réle joué par les Stanhope est donc remarquable,
et si I’historien Sismondi appelle Genéve une ville ou Ie francais
est écrit et parlé, mais ou les gens lisent et pensent en anglais,
1l songe certainement a l'activité qui y était déployée par cette
famille anglaise 2. '

Il n’était pas dans notre intention d’établir une liste compléte
des Anglais ayant séjourné a Genéve au XVIIIe siécle. Pareille
tache aurait dépassé considérablement le cadre de notre travail.
Nous nous sommes borné a parler surtout de la jeunesse anglaise
qui, en contact étroit avec la nature, s’est formeée dans les

Z Sismonbp1, Considérations sur Genéve dans ses rapports avec I’ Angle-
terre et les Etats protestants (1814), p. 7.



200 ADRIEN CHOPARD

milieux intellectuels genevois et qui a ainsi contribué¢ dans
une large mesure a I’échange d’idées fécondes entre Geneéve et
I’ Angleterre.



	Les rapports entre l'académie de Genève et l'Angleterre

