
Zeitschrift: Bulletin de la SHAG : revue annuelle de la Société d'histoire et
d'archéologie de Genève

Herausgeber: Société d'histoire et d'archéologie de Genève

Band: 7 (1939-1942)

Heft: 2

Artikel: Genève et les Anglais : XVIe-XVIIIe siècle

Autor: Chopard, Adrien

Kapitel: 1: Les rapports entre l'académie de Genève et l'Angleterre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002657

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chapitre Premier

LES RAPPORTS ENTRE L'ACADÉMIE DE GENÈVE

ET L'ANGLETERRE

§ 1. — Le XVIe siècle.

La fondation de l'Académie à laquelle Calvin attacha son
nom (1559) eut un grand retentissement dans toute l'Europe.
Le réformateur genevois visait d'abord à faire de Genève un
centre du protestantisme français. Il voulut ensuite que l'Académie

devint le foyer où toutes les forces intellectuelles du
monde réformé se concentreraient, une institution destinée à

former des disciples capables de propager ses idées. Dès lors,
Calvin chercha à attirer près de lui les personnalités les plus
en vue de l'époque. Nombre de professeurs et étudiants étrangers
entendirent son appel et vinrent enseigner ou suivre des cours
à la Schola genevensis. Parmi eux, il y eut un nombre considérable
d'Anglais. Comment expliquer ce fait Certes, il était de tradition

dans les familles anglaises aisées d'envoyer leurs fils faire
un voyage sur le continent et visiter les Académies les plus
réputées de l'époque. Mais cette prédilection pour Genève avait
à notre avis des raisons plus profondes.

L'histoire de Genève et celle d'Angleterre présentent une
série d'analogies frappantes qui expliquent dans une certaine
mesure les rapports qui se sont établis depuis le XVIe siècle
entre les deux pays. On trouve à l'origine, dans l'un et l'autre
pays, une classe énergique et laborieuse qui constituait la base
de l'Etat et se formait au contact de l'étranger, l'étranger
cherchant à s'introduire dans l'Etat comme maître. Ce tiers-
état formait un pouvoir à part, fort et indépendant, qui souvent
exerçait une influence décisive sur les affaires du pays. D'autre



180 ADRIEN CHOPARD

part, à l'époque de la Réforme, où le prince-évêque a cessé

d'exercer son mandat, une noblesse était en voie de formation
dans son entourage. De bonne heure les deux classes se disputèrent

le pouvoir dans l'Etat, et de cet antagonisme naquit aussi
le besoin d'une réforme religieuse. Nous disons avec M. Vreeland
que « les idées d'indépendance et de liberté qui avaient des
« rapports intimes avec les fières prétentions des patriciens et les
« demandes persistantes des plébéiens, l'habitude des luttes
« politiques, ces traits communs des deux pays, les rendaient
« aptes à chercher les mêmes principes en matière de religion l. »

C'est la parenté des principes religieux qui est à la base des

rapports entre Genève et l'Angleterre.
En 1551, Calvin envoyait à Edouard VI le Commentaire

d'Isaïe avec une lettre dans laquelle il l'engageait vivement à

adopter la nouvelle doctrine. Se rendant compte que la réforme
d'Henri VIII s'était arrêtée à mi-chemin, le réformateur
exhortait le roi à « abattre les impiétés répugnantes au service
« de Dieu et à abolir tous les abus manifestes de la doctrine
« catholique ». Une année plus tard, il lui faisait parvenir son
Commentaire du Psaume 87 ; il lui demanda ensuite d'intervenir
en faveur d'un gentilhomme français détenu à Paris pour cause
de religion. Mais ce qui resserra davantage encore les liens
amicaux qui existaient déjà entre Genève et l'Angleterre,
ce fut l'établissement d'une colonie anglaise dans la cité de

Calvin.
En 1555, les persécutions religieuses de Marie Tudor obligèrent

nombre de protestants à quitter leur patrie et à se réfugier sur
le continent. Plusieurs d'entre eux, sous la direction de John
Knox et de Christophe Goodman, vinrent chercher asile à

Genève, où ils restèrent pendant quatre ans. A l'avènement de
la reine Elisabeth, les Anglais retournèrent dans leur patrie
(1559). Ce premier contact fut le point de départ de rapports
étroits. Les deux peuples se distinguaient par leur langue et leurs
mœurs, mais unissaient leurs efforts en vue d'une régénération

religieuse et morale. L'institution qui se chargera à l'avenir
de l'échange d'idées fécondes fut précisément l'Académie de

1 Vreeland, p. 36.



GENÈVE ET LES ANGLAIS 181

Calvin. Celle-ci, en effet, devait exercer une influence considérable

sur l'histoire, non seulement de l'Angleterre, mais de

tous les Etats anglo-saxons. La preuve en est que les hommes
qui prirent une part active à la vie religieuse, politique et littéraire

de l'Angleterre aux XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles, acquirent
une partie de leur culture à Genève.

Dès sa fondation, l'Académie, nous l'avons dit, eut un nombre
considérable d'étudiants anglais et écossais qui, généralement,
avaient déjà pris leurs grades universitaires dans leur patrie.
La plupart d'entre eux furent des étudiants en théologie,
d'autres firent des études de droit et de philosophie. Parfois,
avant de séjourner à Genève, ils s'arrêtaient aux Universités
de Leyde, d'Heiclelberg, de Wittenberg, de Leipzig, de Rostock ou
de Bâle. Les étudiants en droit continuaient ensuite leur
pèlerinage sur Padoue et Bologne pour y entendre les célèbres

juristes italiens. Mais outre cette jeunesse qui se pénétrait des

idées nouvelles, il y eut aussi des hommes faits qui, mêlés aux
grandes luttes ecclésiastiques en Angleterre, s'étaient réfugiés
à Genève. Parmi eux se trouvèrent Thomas Cartwright et André
Melville, qui tinrent une place dans la Schola genevensis. Leur
séjour, il est vrai, ne fut que de courte durée. Dans une école

qui voulait maintenir son union intime avec l'Eglise et où
cette Eglise était celle de Calvin et de Bèze, il était impossible
de formuler des idées qui ne concordaient pas entièrement
avec la doctrine établie. Ces professeurs durent se soumettre à

la volonté de Calvin ou quitter la ville. Néanmoins, leur activité
future portera l'empreinte ineffaçable de leur séjour à Genève.
Ils en reçurent une impulsion nouvelle et se préparèrent à la
tâche qui les attendait.

La grande majorité des théologiens qui firent leurs études
à Genève inclinait vers le puritanisme ; quelques-uns, comme
Alexandre Campbell et André Lamb, tous deux évêques de

Brechin, furent partisans de la hiérarchie épiscopale. Parmi les

Puritains, on peut citer les Ecossais David Hume, historien et
polémiste, et André Kingsmill, ainsi que les Anglais Walter
Travers, un des chefs du parti puritain sous le règne d'Elisabeth,
qui écrivit à Genève sa Disciplina ecclesiastica, Percival Wiburne
et George Wither qui, ayant à souffrir des persécutions de l'arche-



182 ADRIEN CHOPARD

vêque Parker, vinrent à Genève en 1566 solliciter l'intervention
de Théodore de Bèze en faveur des non-conformistes anglais1.
Mais deux hommes surtout attirent notre attention et méritent
d'être mentionnés plus particulièrement : Thomas Cartwright
et André Melville qui, fidèles disciples de Calvin, ont joué un
rôle décisif dans l'établissement de l'Eglise presbytérienne en

Angleterre et en Ecosse.
Thomas Cartwright (1535-1603) était membre de l'autorité

universitaire (senior) à Cambridge. Homme très cultivé et doué
d'un talent oratoire, il adopta de bonne heure les principes puritains

qu'il défendit avec impétuosité contre les Anglicans.
Mais il ne se contenta pas de changer les formes extérieures
de l'Eglise. Selon lui, la réforme ne devait pas se limiter à la
question des vêtements sacerdotaux et de la forme des cultes,
mais porter sur l'organisation entière de l'Eglise, qu'il entendait
ramener à l'état de celle des premiers chrétiens. Nommé
professeur de théologie à Trinity College en 1569, il critiqua ouvertement

l'Eglise anglicane et fut destitué déjà l'année suivante.
A Genève, où il ne resta qu'une année (1572), il suppléa Théodore
de Bèze dans sa chaire de théologie. Ce séjour, aussi court qu'il
fût, marqua une étape importante dans la carrière de Cartwright.
Dès sa rentrée en Angleterre il rédigea la fameuse Admonestation
au Parlement qui, dit Ch. Borgeaud 2, est une preuve frappante
de la descendance calvinienne du système ecclésiastique des

Puritains et se révèle le manifeste le plus retentissant et le plus
gros de conséquences qui parût sous le règne d'Elisabeth.
Cartwright fit connaître en outre ses idées dans sa lettre servant
de préface à la Disciplina Ecclesiastica de Walter Travers
(mentionnée plus haut) qu'il traduisit en anglais et qui fut publiée
à Genève en 1580 sous le titre : A full and plain declaration
of ecclesiastical discipline out of the words of God and of the

declining of the Church of England. Cartwright et Walter Travers
se déclarèrent contre toute hiérarchie dans l'Eglise et dans les
universités. A la différence de la loi genevoise, qui donnait au

1 Lettre de Théodore de Bèze à Henri Bullinger du 29 juillet 1567,
dans Zurich Letters IIe série, p. 154.

2 Histoire de l'Université de Genève, t. I, p. 107-108.



GENÈVE ET LES ANGLAIS 183

Conseil le droit d'intervenir dans l'élection des pasteurs,
présentés à son choix par la Compagnie des ministres, ceux-ci
devaient être nommés par la congrégation des fidèles. En
préconisant ainsi la souveraineté de la communauté, Cartwright et
Travers donnèrent un caractère plus démocratique à leur Eglise,
qu'ils cherchèrent à soustraire en quelque sorte à l'influence de

l'Etat.
Ces idées furent reprises et développées par André Melville,

qui avait été pendant cinq ans régent au collège de Genève et
qui succéda à Knox à la tête de l'Eglise presbytérienne. A
l'exemple de Cartwright et de Travers, le réformateur écossais
confie la consécration des pasteurs à un conseil d'anciens
(eldership), mais il les fait élire par la communauté et n'admet
aucune autorité intermédiaire. Il établit des tribunaux ecclésiastiques

qu'il rend indépendants des tribunaux civils, de même

qu'il interdit au clergé de juger en matière civile.
En délimitant exactement le champ d'activité de l'autorité

civile et de l'autorité ecclésiastique, les trois fondateurs du
congrégationalisme contribuèrent ainsi à la séparation des

pouvoirs dans l'Etat, que le calvinisme genevois semblait
confondre. Ce principe fut également mis en pratique par leur
disciple, Robert Brown, dont les adhérents s'établirent dans la
première colonie de la Nouvelle-Angleterre

Parmi les étudiants qui s'intéressèrent aux questions de droit
et qui devinrent par la suite des juristes éminents, se trouvent
sir Thomas Bodley, le fondateur de la fameuse bibliothèque qui
porte son nom à Oxford, sir John Skeene, le célèbre légiste qui
prépara la revision des lois d'Ecosse, sir Henry Wotton2,
l'ambassadeur d'Angleterre à Vienne, et sir Edwin Sandys,
l'organisateur de la Virginie et l'inspirateur des démocraties
puritaines de l'Amérique. D'autres, des diplomates connus, tels
que Henri Lok, agent de Robert Cecil à Genève, et sir Thomas

1 Ch. Borgeaud, La Nouvelle Angleterre, berceau de la démocratie
américaine, et Genève, p. 2.

2 Sir Henry fut en pension chez Isaac Casaubon, qu'il détermina à
venir en Angleterre en 1610. Il fut également ambassadeur à Venise,
où il tenta de fonder, de concert avec Jean Diodati, une communauté
réformée (E. de Budé, Vie de Jean Diodati, p. 30).



184 ADRIEN CHOPARD

Wilson, consul d'Angleterre en Italie et en Espagne, s'occupaient
plus particulièrement de la situation de Genève. Ils envoyèrent
des rapports à leur gouvernement. Celui de Lok sur l'Escalade
est importantl.

L'Académie de Calvin fut aussi un centre d'attraction pour la
noblesse anglaise, dont les membres venaient compléter leurs
études dans les universités du continent, avant d'occuper de

hautes charges politiques et militaires dans leur pays. Au cours
des cinquante premières années, on y rencontre les noms des

familles les plus illustres de l'époque, tels que ceux de William
Cecil, fils de lord Burghley, le fameux ministre de la reine
Elisabeth, d'Anthony Bacon, qui fut en pension chez Théodore
de Bèze, de Bobert Devereux, comte d'Essex, le futur
commandant en chef des troupes du Parlement, de Roger Manners,
comte de Rutland, d'Henry Neville, baron d'Abergavenny,
le fameux sportsman, de Georges Keith, le cinquième lord
Maréchal, diplomate écossais, partisan de l'union de son pays
avec l'Angleterre et fondateur de l'Université d'Aberdeen2, de
Francis Stuart Hepburn, le neveu du roi d'Ecosse, de John
Ruthven, l'infortuné comte de Godrie, l'adversaire de l'autorité
absolue de Jacques Ier, etc.

Nous constatons donc que pendant la seconde moitié du
XVIe siècle, l'Académie de Calvin eut une influence décisive,
surtout au point de vue religieux, sur la Grande-Bretagne. Elle
entretenait les rapports qui s'étaient établis entre Genève et
l'Angleterre et servait de trait d'union entre les deux pays.
C'est grâce aux efforts de John Knox, d'André Melville, de David
Lindsay, et d'autres, qui tous ont passé par l'Ecole, de Genève,

que le calvinisme s'introduisit en Ecosse et fut déclaré religion
d'Etat en 1585. En Angleterre, ce mouvement, dirigé par
Thomas Cartwright et Walter Travers, anciens universitaires
de Genève, aboutit à l'établissement des communautés
puritaines.

** *

1 Documents sur l'Escalade, p. 430 et suiv.
2 Les universités-collèges de Glasgow, de Saint-Andrews et d'Edimbourg

sont également issues de l'Académie de Genève.



GENÈVE ET LES ANGLAIS 185

L'influence des idées politiques de Calvin sur l'Angleterre
n'est pas moins importante que l'influence de ses doctrines
religieuses. Une des questions qui préoccupaient le réformateur

genevois, développée et discutée avec violence par les

Presbytériens, se rapporte au principe de l'autorité. Calvin, dans
son Institution chrétienne, admet la résistance du peuple contre
les puissances supérieures, lorsque celles-ci n'observent pas les
commandements de Dieu. Cependant, il a en pratique un grand
respect pour l'autorité et déconseille toute révolte 1. Mais, après
la Saint-Barthélemy, ses disciples, Théodore de Bèze, François
Hotman, John Knox et Christophe Goodman, allèrent plus
loin. Ils acceptèrent les dernières conséquences du système
calviniste et approuvèrent l'emploi de la force, si les circonstances
le rendaient nécessaire. En 1558, John Knox fit imprimer à

Genève un violent pamphlet intitulé : Premier coup de trompette
contre le monstrueux gouvernement des femmes 2. Il y visait le

gouvernement sanguinaire de Marie Tudor. Knox déclare que
l'élévation d'une femme au trône d'où elle exerce son autorité
sur un empire est un acte contraire à la nature et à la volonté
de Dieu. Le réformateur applique ainsi sans restrictions l'idéal
théocratique de Calvin : il importe que, dans l'Eglise comme dans

l'Etat, la loi suprême soit la volonté de Dieu. Ces mêmes idées
se retrouvent dans le traité de Goodman : Comment les puissances
supérieures doivent être obéies par leurs sujetss. Comme Knox,
Goodman oppose à l'obéissance sans conditions le principe
théocratique. Il affirme que le peuple doit avoir certains droits
que Dieu lui a donnés et que nul souverain ne peut lui enlever.
Et l'un de ces droits consiste précisément à refuser toute obéissance

au gouvernement dont les ordres sont contraires à la
volonté de Dieu. Les Anglais allaient donc plus loin que Calvin
et posaient des principes nouveaux qui, à cette époque, furent
considérés comme subversifs. Mais dépouillées de leur caractère
violent, ces idées devaient, au XVIIe siècle, s'affirmer d'une

1 De Vries, p. 14.
2 The first blast of the trumpet against the monstruous regiment of

women (Charles Martin, Les Protestants anglais, p. 155-224).
3 How superior powers oght to be obeyd of their subjects, Geneva, 1558.



186 ADRIEN CHOPARD

façon définitive dans la grande lutte entre la monarchie absolue
de Charles Ier et le Parlement, défenseur des libertés populaires.

§ 2. — Le XVIIe siècle.

Au XVIIe siècle, l'Académie de Calvin continua à jouer un
rôle important dans les rapports anglo-genevois. Certes, sa situation

n'était pas aussi brillante qu'au temps de son fondateur.
Les guerres interminables avec le duc de Savoie, les efforts
incessants qu'elle devait faire pour conserver sa liberté
avaient presque ruiné Genève. Des ressources insuffisantes
obligèrent la République à suspendre, au moins pour un certain
temps, son Ecole. De ce fait, l'Académie prit un caractère
essentiellement théologique.

Les difficultés que la Schola Genevensis eut à surmonter ne
furent pas uniquement d'ordre matériel ; elle traversa à ce

moment aussi une crise intellectuelle. En effet, le commencement
du XVIIe siècle vit mourir les derniers grands hommes du
calvinisme : Théodore de Bèze, Simon Goulart, Jacques Lect, Michel
Roset. Leurs successeurs, malgré leur érudition, manquaient
de cette puissance d'esprit qui avait distingué leurs prédécesseurs.

Seuls François Turrettini et Jean Diodati se révélèrent des
hommes d'action et jouirent d'une autorité incontestable en
matière de religion. Leur but principal était de maintenir dans
son intégralité la doctrine calvinienne, notamment le dogme de

la grâce. Les successeurs de Calvin refusèrent à l'homme toute
faculté de discuter les choses religieuses et d'en avoir une opinion
libre. A leurs yeux la raison individuelle n'avait d'autre but que
de constater l'exactitude des principes établis par la Réforme.
Cet immobilisme intellectuel eut son origine dans l'histoire de
Genève. Ses habitants, menacés à la fois par les armées du
duc de Savoie et les bulles d'excommunication des papes,
combattaient pour l'invariabilité de la doctrine calvinienne
comme ils combattaient pour leur indépendance. « L'intransigeance

dogmatique devint une des formes de leur patriotisme '. »

1 Ch. Borgeaud, Histoire de l'Université de Genève, I, p. 337.



GENÈVE ET LES ANGLAIS 187

Cette immobilité voulue et imposée par les autorités politiques,
ecclésiastiques et universitaires, dans les pays où dominait la
religion réformée, fut combattue par le théologien Arminius et
l'école de Saumur, partisans du principe du libre examen. Les
deux opinions se livrèrent une lutte acharnée au synode de
Dordrecht (1618-1619), qui finalement condamna la doctrine
d'Arminius. Ainsi le parti orthodoxe représenté par Jean Diodati
et Théodore Tronchin triompha. Il réussit à faire taire toute
opinion dissidente dans le monde calviniste et conserva à

l'Académie de Genève la renommée dont elle jouissait au temps
de son fondateur.

En Angleterre, le calvinisme subit une évolution analogue.
Les Puritains, il est vrai, au commencement firent preuve
d'opinions plus larges et plus libres. Aussi leurs députés au
synode de Dordrecht s'abstinrent-ils de collaborer aux cinq
articles condamnant la doctrine d'Arminius. De même, Alexandre
Morus, un Ecossais, qui fut professeur de théologie et recteur
de l'Académie de Genève en 1646, revendiquait dans une certaine
mesure la liberté de l'enseignement. Mais cette tolérance des

opinions demeura un fait isolé. Aussi bien à Genève, que Morus
dut quitter, qu'en Angleterre, où on se trouvait sous le coup du
désastre des Protestants palatins, le mouvement orthodoxe
l'emporta. Le puritanisme devenait intolérant et n'admettait
plus de compromis avec le catholicisme qui, à l'époque des

Tudors, se voyait encore traité sur le même pied que le
protestantisme.

Au point de vue de la doctrine, on constate également une
analogie frappante entre le calvinisme genevois et le calvinisme
anglais 1.

Les Anglais firent ressortir surtout le caractère utilitaire de

l'éthique calvinienne. On se demande sans cesse : Suis-je du
nombre des élus comment puis-je avoir la certitude du salut
et on répond qu'il ne peut être acquis que par les bonnes

œuvres, une régénération morale et une foi efficace, qui doivent

1 Le passage suivant, est tiré du livre intéressant de M. le professeur
Herbert Schöffler, Protestantismus und Literatur (1922), qui traite
d'une façon approfondie de l'influence du calvinisme sur la littérature
d'Angleterre.



188 ADRIEN CHOPARD

se manifester non pas derrière les murs d'un couvent, mais au
service de ce monde. Les bonnes œuvres et une vie exemplaire
sont le symbole de notre élection à la vie éternelle. Ainsi, le
fidèle doit avoir des pensées graves, il doit travailler pour l'honneur

de Dieu, il doit se dire que le but de son élection est
une vie sans reproche. La première question du catéchisme de

Westminster de 1648 est ainsi conçue : Quel est le but, la fin
dernière de l'humanité De glorifier Dieu et de le servir toujours.

Cette conscience du travail pour Dieu procura une force morale
énorme au calvinisme et lui fit accomplir des actes héroïques
que seule une abnégation complète de soi-même peut expliquer.
Sans cette conviction, qui allait jusqu'au fanatisme, l'œuvre
de Cromwell eût été impossible.

Une pareille doctrine évidemment n'avait que mépris pour les

jouissances et les plaisirs qui font appel aux sens. A Genève

comme en Angleterre, on condamna toute littérature n'ayant
pas un caractère religieux et on fit une guerre sans merci au
théâtre et à la poésie. Seule la lecture de la Bible, du catéchisme
et des écrits de recueillement était autorisée. Le vicaire Alexandre
Home dans ses Iiymns and Sacred Songs mit la jeunesse en

garde contre la lecture des sonnets profanes et des vaines ballades
d'amour, qui ramenaient le peuple au papisme. Le pasteur
écossais John Brown s'éleva encore en plein XVIIIe siècle contre
les pièces et les romans de Young, de Thomson, d'Addison et de

Richardson, qui charment l'âme et empêchent la méditation des
choses saintes.

Malgré les entraves apportées par la théologie à la liberté de

l'enseignement académique, malgré le coût assez élevé de la vie
à Genève 1, la jeunesse anglaise continuait à affluer en grand
nombre dans cette ville. L'influence du calvinisme sur les
intellectuels d'outre-Manche ne se révéla jamais aussi importante
qu'au cours du XVIIe siècle. Certes, ce n'était plus le système
théologique de la doctrine calvinienne qui intéressait avant tout
les étudiants, mais c'étaient les idées démocratiques, appliquées

1 Henry Wotton cité plus haut nous raconte que ses dépenses à Genève
se montaient à 20 livres par an et étaient supérieures de 5 livres 4 shillings
à celles d'un étudiant économe qui fréquentait les universités d'Angleterre
(A. LäTT, Intellectuel relations between Great-Britain and Switzerland, p. 8).



GENÈVE ET LES ANGLAIS 189

d'une façon heureuse dans la constitution de Genève, qui répondaient

à leur conception et qu'ils cherchèrent dans une certaine-

mesure à réaliser dans leur propre pays. En Angleterre on se

rendit vite compte de ces influences républicaines. Richard
Lassels, un écrivain catholique, reprochait à ses compatriotes
leurs fréquents séjours à Genève, qui leur faisaient perdre l'amour
de la patrie et l'estime pour la monarchie S et Clarendon, dans
son Histoire de la Rébellion, cite les exemples de Nathaniel
Fiennes, membre du Long Parlement, et de sir Henri Vane, le
célèbre homme d'Etat, à qui Genève, dit-il, avait inculqué les

idées du puritanisme et leur aversion pour le gouvernement
épiscopal. En effet, nombre d'étudiants, surtout ceux de la
noblesse, devaient, dans la guerre civile de 1642 et dans la
Révolution de 1688, se déclarer contre l'absolutisme des Stuarts et
soutenir la cause du Parlement de Cromwell et du prince
d'Orange, partisans des libertés populaires. On peut mentionner
pour la première moitié du XVIIe siècle Robert Royle, fils du
comte de Cork et fondateur du Collège philosophique, origine de

la Société royale de Londres, dontla première histoire en français
devait paraître à Genève en 1669, avec la devise Nullius in
verba-, Roger Boyle, comte d'Orrery, qui fut commandant des

troupes parlementaires de 1647 à 1650 ; Archibald Campbell,
comte d'Argyll, le défenseur résolu des libertés de l'Ecosse ;

Philibert Herbert, comte de Pembroke, membre du Long
Parlement et président du conseil d'Etat de Cromwell ; Sir
Henri Mildmav, un partisan de Cromwell, condamné à la déportation

lors de la restauration des Stuarts ; William Cavendish,
comte de Devon, chef du parti royaliste en 1642, qui se rallia
trois ans plus tard au parti du Parlement. Dans la seconde moitié
du XVIIe siècle, Genève reçoit William Cavendish, duc de

Devon (fils du précédent), et le marquis de Wharton, adversaires
de Charles II et de Jacques II, qui signeront plus tard avec
d'autres lords la lettre invitant Guillaume d'Orange à monter
sur le trône d'Angleterre ; John Maitland, duc de Lauderdale,
presbytérien rigide qui devint par la suite, comme membre du
ministère connu sous le nom de « Cabal », le défenseur de la

1 Richard Lassels, Voyage d'Italie (1670), cité par Schirmer, p. 75.



190 ADRIEN CHOPARD

monarchie absolue des Stuarts. Du côté des royalistes, nous
trouvons encore Thomas Wentworth, le fameux ministre de

Charles Ier, le comte de Menteith, ennemi des convenantaires
écossais, les Sackville, comtes de Dorset, les Savile, marquis
d'Halifax, et d'autres.

Le XVIIe siècle voit naître en Angleterre le goût des voyages.
Des lettrés commencent à s'intéresser aux pays « étrangers »,

à leur constitution et à leurs mœurs. Ils visitent la France,
l'Italie et la Suisse, qu'ils apprennent ainsi à mieux connaître.
Ce ne sont plus des étudiants proprement dits, mais des hommes
occupant des postes dans la diplomatie, dans la hiérarchie
épiscopale, des poètes qui ont raconté leurs impressions de

voyage dans de nombreux écrits. Un de leurs buts préférés sur
le continent fut Genève, dont ils faisaient en général un tableau
véridique et émouvant.

Tandis que sir Isaac Wake, ambassadeur d'Angleterre à Turin,
vante l'expérience des Genevois dans les affaires militaires et la
situation stratégique de la ville, qu'il estime la meilleure de toute
l'Europe1, d'autres, comme l'évêque Gilbert Burnet et le poète
John Evelyn, l'auteur du fameux Diary, donnent des détails
intéressants sur les institutions politiques de la petite République,
sur les mœurs c-t coutumes de ses habitants, leur érudition et
leur hospitalité 2.

En 1639, Genève accueillit dans ses murs John Milton.
Revenant d'Italie, l'auteur du Paradis perdu fut l'hôte de Jean
Diodati, l'oncle de Charles Diodati qu'il avait connu à Venise.
Ce fut à Genève que Milton apprit la mort de celui qui était son
ami intime et dont il honora la mémoire dans un poème élégant :

Epitaphium Damonis. Plus tard, devenu le champion des exécuteurs

de Charles Ier et le défenseur du régime de Cromwell, le

poète se souviendra de Genève, dans son pamphlet Contra
Morum defensio (1655). Il y fait l'éloge de la politique sage et
énergique de la ville qui, au milieu de voisins puissants, a su

1 Dans : A threefold help to political observations contained in three
discourses (London, 1655, in-8).

2 Le récit de Burnet est intitulé : Some letters containing an account
of what seemed remarquable in Switzerland, Italy. etc. (1686).



GENÈVE ET LES ANGLAIS 191

conserver sa liberté et qui offre au peuple des avantages plus
considérables que maint grand monarque.

§ 3. — Le XVIIIe siècle.

Au XVIIIe siècle les rapports entre l'Académie et l'Angleterre
s'intensifient encore. Genève attire toujours plus de jeunes
Anglais ; ils se sentent mieux à l'aise dans les villes protestantes
que dans la France devenue foncièrement catholique depuis la
révocation de l'Edit de Nantes et qui, pendant la guerre de Sept
ans et celle de l'Indépendance des Etats-Unis, fut l'adversaire
politique de l'Angleterre. Ce fut aussi l'époque où nombre de
Genevois se mirent à visiter l'Angleterre et s'intéressèrent à la
théologie et à la politique de ce pays, à ses universités et à sa

société.
Au commencement du XVIIIe siècle, les rapports entre

Genève et l'Angleterre eurent encore un caractère essentiellement
théologique. Les ecclésiastiques anglicans, les prédicateurs et
les évêques, même les plus orthodoxes, appréciaient la
philosophie profonde, la clarté et la simplicité des thèses des professeurs

genevois, et les églises françaises d'Angleterre s'attachaient
volontiers les pasteurs formés à l'Académie de Genève.

Il est vrai que la théologie enseignée par l'Académie à cette
époque n'était plus celle de Calvin et des hommes de Dordrecht,
dont l'esprit était occupé de disputes dogmatiques et qui
cherchaient à empêcher le développement des sciences naturelles.
En effet, dans la seconde moitié du XVIIe siècle, un changement
important s'était produit.

En 1669 parut à Genève, ainsi que nous l'avons dit, la première
édition française de la fameuse Histoire de la Société royale de

Londres de Thomas Sprat, dont le but était avant tout «

d'exposer la supériorité de la méthode expérimentale et de démontrer
qu'elle ne menace ni les universités ni la religion chrétienne ».

Les idées exprimées par Sprat dans son livre devaient trouver
un terrain propice parmi les intellectuels genevois, et ce ne fut
certainement pas une simple coïncidence si la même année, soit
en 1669, Jean-Robert Chouet (1642-1731), disciple de Descartes,



192 ADRIEN CHOPARD

fut nommé professeur à la chaire de philosophie à l'Académie.
Comme Sprat, Chouet revendiqua le droit de « douter avant de

conclure, de se déterminer sans acception d'aucune sorte ».

Cette méthode fondée également sur l'induction et la recherche
expérimentale que Chouet introduisit dans les sciences naturelles,
.Jean-Alphonse Turrettini (1671-1737) l'appliqua au domaine
théologique. Dans son ouvrage Nubes Testium qu'il dédia à

Cxuillaume Wake, archevêque de Cantorbéry, Turrettini
proclama « des vérités essentielles reconnues par tous les chrétiens,
vérités qu'il est nécessaire de connaître et de croire, tandis que
tout le reste peut être laissé au sentiment individuel de chacun ».

En d'autres mots : la théologie de Calvin, qui jusqu'ici était
presque exclusivement basée sur la foi, devait désormais être
guidée par les investigations de la critique rationnelle. Grâce à

cette nouvelle théorie qui se rapprochait de la philosophie des

Puritains anglais, le professeur genevois réussit à détruire
l'autorité du dogme et à proclamer le libre arbitre et la tolérance
qui remplacèrent le dogme et la persécution. De là aussi naquit
le principe de la liberté individuelle qui fut développé plus tard
par Rousseau et mis en pratique par la Révolution de 1789 1.

Mais malgré cette conception religieuse plus libérale, l'Eglise
de Genève fut à cette époque en butte à des critiques violentes
de la part des non-conformistes anglais. Dans une satire
mordante, les Strenuae Oxonienses, quelques écrivains d'Oxford,
faisant allusion aux réfugiés anglais de Genève qui s'étaient
opposés à la conformité anglicane, représentaient « le Tibre
et le Lac Léman comme deux extrémités également à fuir».
On y reprochait aussi à l'Eglise genevoise de ne pas adopter la
liturgie anglicane et de conserver les dogmes de la prédestination
et de la grâce. En outre, Delpesch, un moine converti au
protestantisme, accusait J.-A. Turrettini et Antoine Léger d'incliner
au socinianisme et même à l'arminianisme, puisqu'on tolérait,
disait-il, à l'Académie de Genève des proposants niant le péché
originel.

Ces accusations injustifiées mirent l'Eglise de Genève en
émoi. Quelques-uns de ses membres les plus en vue, notamment

1 Freshfield, p. 26-27.



GENÈVE ET LES ANGLAIS 193

•Jean-Alphonse et Samuel Turrettini, se rendirent en Angleterre
pour dissiper les préventions que cette Eglise manifestait
contre la discipline de Genève. Ces professeurs expliquèrent
au haut clergé anglican que Calvin avait aussi une liturgie
et n'avait pas condamné l'épiscopat, et qu'il y avait autant
de raisons d'être presbytérien à Genève que d'être épiscopal en
Angleterre. Quant aux dogmes de la prédestination et de la
grâce, ils déclaraient qu'aussi bien les réformateurs d'Angleterre

que ceux de Genève avaient suivi les idées de Saint-
Augustin, mais que dans les deux pays on était entré dans des
sentiments plus modérés en laissant à chacun la liberté de penser
dans ces matières comme il l'entendait1. Les Genevois furent
reçus avec une grande prévenance par les évêques anglais, qui
regrettaient la critique qu'on avait formulée et leur
témoignèrent leur sympathie pour l'Eglise de Calvin.

Au reste, la mission des Turrettini marquait un succès important.

Elle ne rapprocha pas seulement davantage les deux Eglises,
l'anglaise et la genevoise, mais elle fut le point de départ d'un
nouvel échange d'idées entre les deux pa}?s 2.

Si, aux XVIe et XVIIe siècles, la balance d'influence penchait
du côté de Genève, qui restait inaccessible aux idées anglaises,
au XVIIIe siècle, les rôles sont quelque peu renversés. « Les
« principes que Calvin avait enseignés à Knox et à ses disciples,
«ces idées que les pasteurs et les évêques anglicans avaient reçues
« de Genève, après s'être anglicisés, commençaient à revenir
« vers leur source et y apportaient la sévérité presbytérienne, la
« rigidité anglicane, l'austérité du Nord, qui ne convenait plus
« tout à fait au caractère genevois, qu'avait adouci un mélange

1 Vreeland 78-84 ; H. Heyer, p. XL-XLI. Turrettini proposait aussi
une union de toutes les confessions protestantes, à laquelle l'Angleterre
serait invitée à adhérer. Si ce projet échoua, cela provint de causes qu'il
n'était pas au pouvoir de l'Eglise anglicane de changer.

2 Turrettini continua à entretenir des relations amicales avec les dignitaires

anglicans, notamment avec l'archevêque de Cantorbéry, Guillaume
Wake, dont il sollicita l'intervention en faveur de l'abolition du Consensus
dans les Gantons évangéliques. A Genève, Turrettini fit même une
prédication en anglais devant une congrégation d'outre-Manche, dont les
membres, le duc de Bridgewater et le vicomte Townshend, étaient ses
amis (E. de Budé, Vie de J. A. Turrettini, p. 141 et 60).



194 ADRIEN CHOPARD

« d'éléments nouveaux introduits par les émigrés de toutes les
« nations 1. »

Au commencement du XVIIIe siècle, comme au XVIIe siècle,
Genève vit dans ses murs un nombre assez considérable de

nobles anglais qui furent ou devinrent par la suite des hommes
connus dans l'histoire de leur pays. Il faut noter avant tout
Charles Talbot, duc de Shrewsbury, le principal agent de

l'accession de Guillaume d'Orange au trône d'Angleterre. Dans
son Journal, le duc nous raconte la réception solennelle que lui
firent les syndics à son arrivée à Genève 2. Il nous fait aussi part
de sa grande estime pour Jean-Alphonse Turrettini, «la tête la

plus claire parmi les Genevois », avec qui il discute sur le supplice
de Michel Servet que le professeur stigmatise comme un reste
de l'intolérance catholique3. Un autre seigneur, non moins
connu, fut John Erskine, comte de Mar, chef de la rébellion de
1715 en faveur du fils de Jacques II. Réfugié à Genève après la
répression du mouvement stuardiste, il fut incarcéré pendant
deux ans à l'instigation du résident anglais, le comte de Marsay.
Sa captivité ne fut d'ailleurs pas très sévère et il fut même
autorisé à suivre les cours particuliers de Georges-Louis Le Sage4.

Parmi les étudiants en théologie de cette époque, il convient
de citer Thomas Lewis, un controversiste incisif qui attaqua

1Vreeland, p. 190-191. Parmi les Genevois qui, à l'exemple de
Turrettini, visitèrent l'Angleterre au commencement du XVIIIe siècle,
nous trouvons Jean Sarrasin et Jacques Serces, l'un pasteur de l'Eglise
de Savoie à Londres, l'autre aumônier de la Chapelle de Saint-James, et
plus tard Bénédict Pictet, Théodore Tronchin, le médecin célèbre, Horace
de Saussure, Firmin Abauzit et d'autres. L'influence de l'Angleterre
sur la formation intellectuelle de ces hommes est manifeste.

2 Voir aussi Steuart, A Kingmaker at Geneva in 1701.
3 Le professeur qui après J.-A. Turrettini, jouissait de la plus haute

estime parmi les étudiants anglais, fut Jean-Jacques Burlamaqui (1696-
1748) dont le cours de droit naturel fut très écouté. Son chef-d'œuvre,
Principes du droit naturel, servit longtemps de texte aux lectures des
professeurs de Cambridge.

4 Le comte de Mar était accompagné d'un nommé Stuart que nous
avons identifié avec le colonel Stuart mentionné dans la liste de Le Sage
et qui fut également détenu à l'Hôtel de ville. Les deux Ecossais
recouvrèrent leur liberté en 1720. Les frais de leur emprisonnement, s'élevant
à 560 livres anglaises, furent payés par le comte de Marsay (R. C. 22 et
23 mai 1719 et 10 juin 1720). Voir l'article de Jean-P. Ferrier dans B.H. G.,
t. VI, p. 384-401.



GENÈVE ET LES ANGLAIS 195

violemment l'Eglise anglicane dans plusieurs libelles ; Daniel
Lombard, l'auteur d'une Succinct History of ancient and modern
Persecutions (1747) ; Thomas Morgan, qui fut destitué de son
ministère à cause de ses convictions déistes.

Si, au commencement du XVIIIe siècle, les jeunes Anglais
venaient généralement à Genève pour faire des études à

l'Académie, à partir de 1730, leurs voyages au bord du Léman avaient
un but quelque peu différent. Ils ne cherchaient plus, avant tout,
à suivre les cours des théologiens érudits, mais désiraient
acquérir une culture plus générale qui consistait à apprendre
les langues étrangères et à connaître surtout les beautés naturelles

des pays qu'ils traversaient.
C'est l'époque où le monde commence à goûter les jouissances

de la nature, où l'on admire les paysages agrestes, les montagnes
en particulier ; c'est l'époque de Jean-Jacques Rousseau, de

Scheuchzer, d'Albert de Kaller, d'LIorace-Bénédict de Saussure
dont les écrits évoquent avec enthousiasme les beautés
pittoresques de la Suisse. Leurs descriptions des Alpes furent connues
en Angleterre par la Société Royale de Londres, dont Saussure
et Scheuchzer étaient membres. Le sentiment de la nature
stimulait les gens, plus encore qu'au XVIIe siècle, à faire des

voyages et à se familiariser avec les pays étrangers. Ce fut le

signal d'un exode permanent d'Anglais en Suisse qui s'est
maintenu jusqu'à nos jours.

Genève et les beaux sites du Léman et de la Savoie attiraient
tout particulièrement les touristes anglais, qui se fixaient parfois
définitivement à Genève et dont un certain nombre furent des
étudiants. Comme au siècle précédent, ceux-ci ne furent généralement

pas immatriculés à l'Académie, mais suivirent les cours
de professeurs particuliers, chez qui ils prirent aussi pension
dans ce qu'ils appelaient une « common room ».

La réputation de Genève, comme centre d'éducation, devint
si grande, que le Parlement de Georges Ier accorda une pension
à Charles-Frédéric Necker, père du ministre de Louis XVI, lui
permettant d'établir à Genève un pensionnat de jeunes Anglais C

Un autre professeur privé, Georges-Louis Le Sage de la Colom-

1 Ch. Borgeaud, op. cit., p. 519.



196 ADRIEN CHOPARD

bière (1676-1759), l'auteur des Remarques sur /'Angleterre,
mentionne dans son livre, qui paraît être le premier écrit par
un étranger sur l'Angleterre (1715), une cinquantaine d'étudiants
ayant suivi ses cours.

Tous ces jeunes gens étaient enchantés de leur séjour à

Genève 1. Quelques-uns d'entre eux lui ont consacré dans leurs
récits de voyage des pages pleines de charme qui eurent un
grand retentissement dans la littérature du XVIIIe siècle.
James Thomson, l'auteur des fameuses Saisons, et Thomas
Gray, pour ne citer que les plus célèbres, qui visitèrent Genève
entre 1730 et 1740, trouvèrent des accents élevés et sincères pour
décrire la beauté des montagnes.

Thomas Gray fait aussi ressortir le contraste entre cette
ville bien construite, qui ne connaît pas la mendicité, et la
Savoie habitée par une population affamée et mal vêtue. Il écrit :

« Pour qui traverse la Savoie comme nous le faisions, rien n'est
« plus frappant que le contraste qui s'offre à la vue dès qu'on
« approche de la ville. Près des portes de Genève coule l'Arve
« qui la sépare des Etats du roi de Sardaigne ; de l'autre côté
« s'étend un pays beau et fertile de nature, mais on n'yrencontre
« que des paysans hâves, en guenilles, allant pieds nus et que de

« rares enfants misérables et malpropres. Vous n'avez pas plutôt
« franchi la rivière que la pauvreté n'existe plus, pas de men-
« diants ; à peine voit-on un visage à l'air mécontent. Des getis
« bien vêtus fourmillent sur les remparts, les tambours battent,
« des militaires font l'exercice, des gens affairés vont et viennent ;

«tout contribue à montrer, à qui veut voir, la différence qui
«existe entre les deux gouvernements2».

1 Les autorités genevoises, il est vrai, se donnaient beaucoup de peine
pour être en bons termes avec les Anglais et ne négligeaient rien pour
ménager leurs susceptibilités. Lorsqu'en 1724, à l'occasion des Promotions,

quelques jeunes seigneurs se plaignirent de ce que le recteur, dans
sa harangue, ne les eût pas mentionnés parmi les étrangers assistant à la
fête, celui-ci, ainsi que M. Bonnet, durent leur présenter les excuses
du Conseil (R.C. 17 mai 1724). De même, lorsque furent formulées des
plaintes contre les Anglais qui commettaient toute sorte d'excès, les
autorités firent preuve d'une mansuétude inaccoutumée. Elles se
bornèrent à blâmer les fautifs ou à citer simplement leurs gouverneurs ou
les professeurs chez qui ils étaient en pension (R.C. 1744, 1745, 1747,
1782, etc.).

2 Th. Gray, Journal in France, 5 oct. 1739, cité par Freshfield, p. 41.



GENÈVE ET LES ANGLAIS 197

Les Anglais ne se bornaient cependant pas à contempler de

loin les massifs gigantesques des Alpes. En 1740 s'établit à

Genève un groupe d'étudiants touristes qui se donnaient comme
tâche d'explorer les glaciers de Chamonix, «contrée misérable»
et peu visitée par les Genevois à cette époque. Parmi eux furent
William Windham et son précepteur Benjamin Stillingfleet,
Richard Pococke et Aldworth Neville, tous devenus célèbres
dans l'histoire de l'alpinisme. Windham nous a laissé une
description intéressante de ses expéditions à Chamonix dans sa
Letter from an English Gentleman to Mr. Arlaud, giving an
account of a journey to the glaciers or ice alps of Savoy (1744).

L'alpinisme n'était pas la seule occupation de ces jeunes
Anglais. L'archidiacre Coxe, dans sa Life of Benjamin Stillingfleet,

raconte qu'ils formaient à Genève un cercle assez nombreux
d'étudiants, auquel la Vénérable Compagnie donna exceptionnellement

la permission d'établir un théâtre1. On y jouait
des pièces de Shakespeare qui furent très appréciées par la
société genevoise, privée jusqu'alors de spectacles. On admirait,
paraît-il, dans ses rôles de femmes le comte de Bristol, rivalisant
avec la fameuse actrice parisienne du jour, MUe Clairon 2.

Comme au XVIIe siècle, les Anglais du XVIIIe siècle s'intéressaient

à l'histoire de Genève, à ses institutions politiques,
ecclésiastiques et intellectuelles. Leur enthousiasme et leurs
sympathies pour la petite République leur faisaient voir les
choses parfois sous un jour trop favorable. Georges Keate, dans
son Account of the ancient history, present government and laws
of the Republic of Geneva (1751), vante la forme libérale du gouvernement

d'alors, qui ne cherche pas à subjuguer les peuples
voisins ni à tyranniser ses propres sujets. Sa seule ambition est
de défendre les libertés de la ville contre l'étranger, de protéger
la religion et de veiller à l'observation des lois. Thomas Hollis
(1720-70) qui visita la Suisse en 1748 était d'un avis différent.
Ami enthousiaste de la liberté, il critiquait le gouvernement
aristocratique qui, aidé par les puissances étrangères, refusait au
peuple toute participation aux affaires de l'Etat. La sympathie

1 Le Petit Conseil fut invité à assister aux représentations (R.C. 15
janvier 1740).

2 Freshfield, p. 48-49.



198 ADRIEN CHOPARD

de Hollis pour le parti populaire était si grande que, lors des
troubles de 1768, il invita le Parlement anglais à soutenir les
démocrates et à empêcher une intervention de la France et des
Cantons suisses, soutiens du régime aristocratique l.

Un des Anglais les plus connus de l'époque, Oliver Goldsmith,
l'auteur du fameux roman The Vicar of Wakefield, s'arrêta à

Genève en 1755. Il fait l'éloge de l'Académie qu'il juge des moins
pédantes, comme celles d'Edimbourg, de Leyde et de Goettingue,
et qui prépare les étudiants à leur vocation sans les charger de
connaissances inutiles.

Pour terminer, mentionnons trois Anglais, touristes, qui ne
furent pas des étudiants proprement dits, puisqu'ils ne vinrent
à Genève qu'à un âge avancé, mais qui nous donnent des détails
intéressants sur la société de Genève, sa culture et ses habitudes.

Jenkins Thomas Philipps f 1755) prend la défense des
pasteurs genevois contre les catholiques et vante la grande érudition
des premiers, qui sont un ornement de l'Etat. Charles Burney,
l'auteur d'une histoire générale de la musique, raconte que
le goût musical est peu répandu à Genève, le théâtre y étant
interdit. Dans les églises on voit rarement des orgues, qui ne
sont utilisées que pour le chant des psaumes, selon l'orthodoxie
calviniste. John Moore, le précepteur du cluc d'Hamilton,
explique dans son récit, A view of society and manners in
France, Switzerland and Germany, les motifs pour lesquels les

jeunes Anglais donnent leur préférence à Genève. Ils y trouvent
de bonnes occasions pour perfectionner leur culture. « L'étudiant
« peut y rencontrer, dit-il, un choix d'hommes éminents dans
« toutes les branches de la littérature pour l'aider dans ses études.
« Il aura maintes occasions de se trouver dans la société de gens
« de mérite dont les pensées et la conversation sont occupées
« de sujets littéraires. Il faut aussi énumérer, parmi les avantages
« que présente cette ville, qu'il s'y trouve peu de sujets de dissi-
« pation et à peine quelques sources d'amusements, à côté de
« celles qui dérivent de la beauté du pays et de l'intimité avec
« des gens dont la conversation ne peut être que profitable à

« un jeune homme 2 ».

1 SCHIRMER, p. 176.
2 Freshfield, p. 48.



GENÈVE ET LES ANGLAIS 199

Nous apprenons aussi par Moore que Genève est habitée par
une nombreuse colonie anglaise dont les principales familles,
les Neville, Locke et Upton, ont beaucoup contribué à la bonne
entente qui règne entre les étrangers et les indigènes. Moore fait
également une jolie description de la fête des arquebusiers, à

laquelle il a assisté comme hôte d'honneur avec le duc d'Hamilton,
lord Stanhope et lord Clive, fds du conquérant des Indes.

Parmi ces trois noms, il faut relever plus particulièrement celui
de lord Stanhope, dont la famille avait depuis longtemps des

attaches avec la cité de Calvin. Envoyé à Genève en 1735, où
il eut comme précepteur Abraham Trembley, le grand naturaliste,

lord Philippe devait tant se plaire dans cette ville qu'il s'y
fixa définitivement. Il fut reçu bourgeois de Genève, ainsi que son
second fils Charles, qui lui succéda comme 3e comte de Stanhope
(1753-1816).

Lord Philippe Stanhope et son épouse appartenaient à cette
société brillante dont les membfes se groupèrent plus tard à

Paris dans le salon de Madame Necker, mère de Madame de
Staël. En 1774, lord Stanhope fonda lui-même à Genève un club
où les discussions avaient lieu en anglais et qui fut fréquenté par
beaucoup de citoyens influents, entre autres par H.-B. de
Saussure, le célèbre alpiniste. Ce debating club eut sur la vie
intellectuelle de Genève une influence manifeste, qui grandit
encore par la fondation de la Bibliothèque britannique en 1796,
dont le but était de développer les relations intellectuelles avec
l'Angleterre. Le rôle joué par les Stanhope est donc remarquable,
et si l'historien Sismondi appelle Genève une ville où le français
est écrit et parlé, mais où les gens lisent et pensent en anglais,
il songe certainement à l'activité qui y était déployée par cette
famille anglaise 2.

II n'était pas dans notre intention d'établir une liste complète
des Anglais ayant séjourné à Genève au XVIIIe siècle. Pareille
tâche aurait dépassé considérablement le cadre de notre travail.
Nous nous sommes borné à parler surtout de la jeunesse anglaise
qui, en contact étroit avec la nature, s'est formée dans les

2 Sismondi, Considérations sur Genève dans ses rapports avec l'Angleterre
et les Etats protestants (1814), p. 7.



200 ADRIEN CHOPARD

milieux intellectuels genevois et qui a ainsi contribué dans
une large mesure à l'échange d'idées fécondes entre Genève et
l'Angleterre.


	Les rapports entre l'académie de Genève et l'Angleterre

