
Zeitschrift: Bulletin de la SHAG : revue annuelle de la Société d'histoire et
d'archéologie de Genève

Herausgeber: Société d'histoire et d'archéologie de Genève

Band: 1 (1892-1897)

Heft: [5]

Artikel: L'Église et l'État à Genève au XIVe siècle à l'époque du calvinisme

Autor: É.F. / Wipper, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ÉGLISE ET L'ÉTAT A GENÈVE

AU XVIe SIÈCLE

A L'ÉPOQUE DU CALVINISME

M. R. Wipper a publié, ou 1894, pour un concours ouvert à

l'Université de Moscou, un volume1 qui porte deux titres : l'un
L'influence de Calvin et du calvinisme sur la science et le mouvement

politique au XVIe siècle, l'autre, qui est le titre principal et

proprement dit, L'Église et' l'État à Genève au XVIe siècle, à

l'époque du calvinisme. Malheureusement ce volume est écrit en

russe et il n'est pas donné à chacun de pouvoir le lire; c'est

d'autant plus regrettable qu'il eût été intéressant de connaître le

jugement porté sur cette époque capitale de l'histoire de Genève

par un érudit qui est venu puiser aux sources mêmes l'histoire
qu'il a écrite et dont la nationalité russe semble offrir de rares
garanties d'impartialité. Sur notre demande, M. Wipper a bien

voulu nous faire connaître la substance de son travail et c'est ce

trop court résumé2, qu'il a eu l'obligeance de rédiger en français,

que nous publions aujourd'hui; il se compose du commencement
du discours que M. Wipper a prononcé le jour de la soutenance

de sa thèse, et de rénumération des points principaux mis en

lumière dans son livre.
Éd. F.

1 Moscou, 1894, gr. in-8 de x et 686 p., plus 54 p. de Pièces justificatives

et vu p. de sommaire.
2 Lu à la séance du 14 mars 1895.



496 BULLETIN.

Les ouvrages actuels, relatifs à l'histoire des idées politiques,
penchent généralement d'un côté. La plupart étudient les grands
représentants et les auteurs des théories originales, en faisant
abstraction des époques intermédiaires et préparatoires; dans

d'autres, les théories sont souvent comme enlevées du sol qui les

a enfantées, sorties des conditions où elles ont trouvé leur démonstration,

comme si elles avaient pris naissance dans un centre

purement intellectuel, sans aucune connexion avec la réalité. Si

l'étude est ainsi comprise, l'investigateur est naturellement porté
à envisager les idées politiques moins comme le produit des

dispositions intellectuelles et des besoins d'un certain milieu de la
société que comme un facteur créateur ou destructeur qui détermine,

à lui seul et en entier, de nouvelles formes de la vie '.

On a beau considérer, et avec raison, l'influence des idées

comme un facteur actif, du moment que le milieu qui reçoit ces

idées est inconnu ou qu'on estime qu'il peut se façonner au gré
de chacun, on ne peut jamais démontrer ni la véritable force de

telle ou telle autre direction de l'idée politique ni les raisons de

son changement. Telle est la pensée qui m'a guidé dans le choix
du sujet et dans les développements de la présente étude.

Calvin et le calvinisme du XVI" siècle, aussi bien que la Réforme

durant le premier siècle de son existence, n'ont pas créé de principes

politiques originaux. Les grands novateurs en théories poli-

1 Pour cette étude sur l'Église et l'État à Genève au XYI° siècle, à

l'époque du calvinisme, je ne me suis pas borné à consulter les ouvrages
publiés jusqu'à ce jour, mais j'ai fait des recherches à Genève, dans les

Archives d'État et dans les Archives du Consistoire. Je suis heureux

d'exprimer ma reconnaissance la plus vive à toutes les personnes qui
m'ont facilité l'accès et l'usage de ces sources si riches en renseignements

et qui m'ont aidé de leurs indications compétentes, notamment à

M. Édouard Favre, président de la Société d'histoire et d'archéologie de

Genève, à MM. Louis IHifour, archiviste, et Henri Fazy, directeur des

Archives d'État, à M. Braschoss, secrétaire du Consistoire, à M. Théophile
Dufour, directeur de la Bibliothèque publique, et à M. Hippolyte Aubert,
conservateur à la môme Bibliothèque. Je suis encore redevable à M. Louis
Dufour, non seulement de l'aide attentive qu'il m'a prêtée durant le cours
de mes recherches aux Archives, mais encore d'indications très précieuses

qu'il m'a données pour le développement de mon sujet. L'accueil cordial
et prévenant qui m'a été fait par les représentants du monde savant

genevois restera au nombre de mes meilleurs souvenirs.



L'ÉGLISE ET L'ÉTAT A GENÈVE AU XVI0 SIÈCLE. 497

tiques précèdent cette époque, Marsile de Padoue et Machiavel,

ou la suivent, Bodin, Hugues Grotius, Milton. Ni l'idée de la
souveraineté du peuple, ni la théorie du contrat social et des restrictions

constitutionnelles qui en dérivent, ni la doctrine de la
séparation de l'Église et de l'État, bases du nouveau système du droit
public depuis le XVII" siècle, ne sont nées au XVI0 siècle, mais

elles remontent à l'époque qui précède celle de la Réforme. Le
calvinisme commença par renoncer aux principes politiques plus
radicaux qui prirent naissance avant lui ; mais la fermeté de son

programme religieux, dépendant des circonstances avec lesquelles

il avait à lutter, créa en lui une grande force de résistance ; son

organisation politique militante, copiée sur l'organisation
ecclésiastique, conçut clairement les principes d'autonomie, de contrôle

par la Société, de représentation; tout cela créa une tradition
pratique qui, après avoir produit une grande impression sur
les esprits, a certainement servi de fondement sûr aux théories

ultérieures.
C'est pourquoi les doctrines et l'organisation du calvinisme au

XVIe siècle, doctrines et organisation dont les représentants par
excellence sont les « monarchomaques » des guerres de religion
en France, ne sont qu'un acheminement aux essais et aux théories

démocratiques, constitutionnels et fédératifs du XVII0 et du XVIII"
siècle. Étudier cette période alors que la vie et la pensée politiques
quittèrent le domaine de l'absolutisme de l'Église pour passer à

l'absolutisme de l'État, étudier le caractère et l'évolution de

l'élément qui, en grande partie, n'était que la continuation des

tendances ecclésiastiques du moyen âge, mais qui, grâce à son

choc avec les prétentions toujours plus grandes du pouvoir de

l'État, devint un des grands facteurs du mouvement libérateur
en revendiquant graduellement les droits de l'individu et les

droits du peuple, — voilà le but que je me suis proposé.
Mon ouvrage forme, pour ainsi dire, le premier grand chapitre

de cette étude ; il est consacré au calvinisme à Genève au XVIe siècle,

au calvinisme dans la première période, relativement très

courte, de sou existence, période qui a une grande importance
grâce à la propagande qui avait son point de départ à Genève

et à l'organisation exemplaire de l'Église genevoise. C'est à

Genève qu'ont été débattues et décidées les grandes questions



498 BULLETIN.

de politique ecclésiastique, bien qu'on ne leur ait pas toujours
donné la forme de grands principes. En étudiant l'histoire du
calvinisme genevois, c'est la question des relations de l'Église et
de l'État qui surgit comme la plus importante. C'est ce qui nous

oblige à accorder une attention particulière à la théorie de

l'Église de Calvin et à l'organisation ecclésiastique à Genève.

D'autre part, il est intéressant d'étudier les premiers pas du
calvinisme dans cette ville et ses rapports avec diverses formes et
divers procédés de la politique de l'État. De cette étude ont
clairement résulté deux faits principaux : 1" le calvinisme ne fut pas

un système ecclésiastique et politique importé à Genève et déjà
tout fait; il ne se développa qu'à Genève même, où il se trouva
dans des conditions qui lui furent les unes favorables, les autres

contraires; 2° son influence sur l'organisation ecclésiastique et

politique de Genève n'a été ni absolue ni unique.

[Ici le discours reprenait, une à une et plus au long, les thèses

suivantes :]
I. L'organisation politique de Genève au XVI" siècle a résulté

de la transformation sociale de la fin du XV° et du commencement

du XVI" siècle et des conditions dans lesquelles eut lieu la

lutte pour l'émancipation, lutte, contre la Savoie et le pouvoir
épiscopal, qui fut contemporaine de cette crise. Cette organisation,
ayant une base démocratique, fournit un terrain bien préparé à

la forme gouvernementale qui s'est constituée un peu plus tard.
La réforme ecclésiastique favorisa cet état de choses, en augmentant

l'autorité des familles dans le sein desquelles étaient pris les

magistrats '.

1 C'est la thèse que je développe au chapitre I de mon ouvrage. Je

pense y avoir démontré que la lutte contre la Savoie est préparée et

suivie par une élévation de familles nouvelles, principalement marchandes,
liées avec la classe dirigeante des républiques suisses, une sorte de

bourgeoisie plus entreprenante et énergique remplaçant la noblesse du voisinage

dans la direction des affaires de la ville. C'est la lutte contre les

deux souverains de Genève qui fut la cause du mouvement démocratique
ainsi que des procédés autoritaires du groupe des familles qui ont le plus
contribué à la libération de la ville et qui ont dirigé l'administration
pendant la double crise de la période 1525-1537. Quand je parle de

deux organisations politiques successives au XVI" siècle à Genève, je no

veux pas dire deux constitutions, deux formes fixées par la loi, j'entends,



L'ÉGLISE ET L'ÉTAT A GENÈVE AU XVI0 SIÈCLE. 499

II. L'organisation politique de Genève au XVIe siècle s'est

formée indépendamment de celle de l'Église calviniste et bien
avant cette dernière. Ni le calvinisme, ni son auteur n'eurent
d'influence sur le développement politique ultérieur de Genève;
ce n'est qu'un certain travail de rédaction qui est la part de

Calvin et des autres représentants de l'Église dans les Édits de

1543 et de 1568. La véritable influence de ces derniers se fait
sentir dans les formules religieuses du second des codes constitutionnels

du XVI" siècle; ce sont ces formules qui distinguent la
mission si caractéristique de la république de Genève durant la
dernière moitié du XVIe siècle. L'Église fait plutôt de l'opposition

sinon à la tendance générale de l'oligarchie, du moins à

certains procédés et à certains résultats de la politique oligarchique

et cette opposition est facile à discerner, surtout chez les

successeurs de Calvin.

III. L'Église se forma à Genève d'après les Églises suisses de

Zwingli. Les côtés caractéristiques de ce type dans lequel 011 sent

l'influence des mœurs communales sont : 1° la fusion des deux

pouvoirs ', l'un ecclésiastique et l'autre politique, et l'autorité
absolue du magistrat dans les questions religieuses, aussi bien

dogmatiques qu'administratives; 2° l'appropriation, par le

magistrat à lui-même, du programme d'éducation disciplinaire et
morale de la communauté, qui amène inévitablement à la
pratique de la surveillance policière; 3° la conservation dos tendances

indépendantes de l'Église sous la forme, prompte à s'affaiblir, de

l'intervention des représentants de l'Église dans la vie politique,
dans le cas où le principe moral et religieux aurait été lésé. On

peut trouver quelque analogie avec cette organisation dans

l'exemple des prophètes de l'Ancien Testament, avec un peu de

l'idée politique de représentation des « inferiores magistrates ».

d'une part la démocratie vivante et parfois immédiate de la période jusqu'à
1540, et d'autre part l'oligarchie de fait après cette année, c'est-à-dire
l'administration des familles influentes qui ne nient pas en principe la
hase démocratique de l'Etat, mais qui s'efforcent de ramener toutes les

affaires au Petit Conseil, ce dernier se renouvelant maintenant par
cooptation et devenant le centre des « dynasties » gouvernementales.

1 Ou plutôt des deux communautés, l'une ecclésiastique, l'autre
politique, dans le sens allemand de « kirchliche, politische Gemeinde. »



500 BULLETIN.

IV. Le cours nouveau imprimé à la reformation romande par
Calvin amène d'autres principes à Genève. C'est graduellement
et relativement tard que Calvin passe au protestantisme. Au
commencement, il ne nous apparaît pas comme agitateur et

organisateur, mais comme combattant théorique. Les conditions

caractéristiques dans lesquelles agissaient les premières générations

des protestants en France donnent à leurs projets d'organisation

ecclésiastique un caractère abstrait et radical. Cette

tendance caractérise la première édition de Vlnstitutio religionis
cliristianœ (1536) de Calvin. Il n'y a pas de système d'organisation

ecclésiastique dans cet ouvrage, mais son principe général

peut être qualifié de dualisme dans l'organisation religieuse et

politique.
Y. Le premier projet de l'organisation de l'Église genevoise

(Articles de 1537), dans ses traits généraux, appartient à Calvin.
Le point principal des «Articles», relatif à l'excommunication, fut
rejeté par le magistrat, bien que le parti des fervents eût la

majorité; en même temps la proposition de la confession générale
fut agréée pour des raisons quelque peu autres il est vrai que celles

des prédicants. Le programme des prédicants, pris dans son

entier, n'eut pas de succès, bien avant la chute de ses auteurs,

parce qu'il était animé d'un esprit d'opposition à la politique
religieuse du magistrat. Quant à la catastrophe de Calvin et de

Farel en 1538, elle doit être expliquée par la position généralement

défavorable des prédicants, qui les obligea à une protestation
plus active, et non par les tendances réactionnaires du nouveau

gouvernement dans lequel se transforma l'opposition do 1537.

YI. Les années d'exil (1538-1541) que Calvin passa à

Strasbourg et aux grandes conférences religieuses d'Allemagne lui
furent une excellente école pratique et contribuèrent à élargir ses

idées sur l'Église. Ce ne sont pas les tendances restauratrices des

anciens partisans de Calvin et de Farel, mais le poids de Calvin,
devenu savant émerite et organisateur ecclésiastique, qui fit que
le parti vainqueur des Guillermins, en donnant un but plus largo
et plus élevé à la politique ecclésiastique, sentit que le rappel
de Calvin à Genève était indispensable. Simultanément, le groupe
des familles qui s'acheminait au pouvoir depuis les troubles de

1539-1540 fait tout son possible pour entraver la démocratie



L'ÉGLISE ET L'ÉTAT A GENÈVE AU XVI0 SIÈCLE. 501

immédiate et pour consolider son propre pouvoir par une constitution

spéciale et favorable au gouvernement oligarchique (Édits
de 1543).

VII. Les ordonnances ecclésiastiques de 1541 sont le résultat
de compromis entre le programme primitif de Calvin qui s'en

tient au dualisme et le programme ecclésiastique des magistrats
qui se rapproche du type zwinglien. La grande victoire de Calvin
est l'admission de l'excommunication, bien qu'elle ne fût pas
absolument garantie par la constitution ecclésiastique; sa plus
grande concession, l'organisation du tribunal ecclésiastique
conformément aux consistoires suisses \

VIII. En même temps qu'il aboutissait à ce résultat pratique,
Calvin, en poursuivant le développement théorique du principe
dualiste, arrive (dans la troisième édition de YInstitution m 1543)
à un plan détaillé et systématique de l'organisation ecclésiastique;
les traits principaux en sont: la base démocratique de l'Église, la

position autoritaire de représentants ecclésiastiques, élus sans

participation du pouvoir gouvernemental mais par cooptation
contrôlée par le peuple, et l'institution de la discipline morale par
des procédés purement ecclésiastiques.

IX. Ce programme n'est pas mis en pratique dans le développement

des relations ultérieures entre l'Église et l'État de Genève;

il agit surtout comme une tradition qui place les prétentions des

représentants de l'Église plus haut que le niveau ordinaire de

leur état dans les autres communautés protestantes. Il incombe
à Calvin de défendre ses conquêtes de 1541; d'autre part, l'Église
genevoise, en s'introduisant comme facteur actif dans la vie de la

ville, renonce d'elle-même au programme tracé par Calvin dans

les années 1541 à 1543. Cela se remarque surtout dans les actes

1 Je caractérise l'organisation du Consistoire tel qu'il est formé par le

gouvernement, comme une concession faite par Calvin, parce que Calvin
avait voulu une forme purement ecclésiastique pour le tribunal des mœurs
(cfr. le développement de l'idée du presbyterium, senatus ecclesix dans

VInstitution de 1543); au contraire, les ordonnances de 1541 lui ont
imposé des représentants du magistrat, ce qui fit du Consistoire un organe
dépendant et demi-civil. Calvin — ce qui est à remarquer — évita dans

son projet le nom même de Consistoire, qui est imité par le magistrat
des constitutions ecclésiastiques zwiugliennes.



502 BULLETIN.

du Consistoire qui s'adjuge un rôle à demi civil, mêlé de police et

de juridiction, soumis en grande partie aux magistrats. — Oil
ne peut nullement qualifier la Genève de l'époque de Calvin
de théocratie. Le gouvernement se propose certains buts
ecclésiastiques et agrée des formules religieuses, mais les représentants

de l'Église ne sont considérés, jusque dans la vie ecclésiastique,

que comme gens de savoir, comme solliciteurs, comme

organes subordonnés et non comme personnes dirigeantes; dans

la discipline morale, ils en viennent à être considérés comme
accusateurs et même comme délateurs.

X. La lutte des partis à Genève de 1546 à 1555 n'est pas réduite
à une opposition aux tendances ecclésiastiques. Le parti de

l'opposition à l'Église de Calvin (auquel plus tard on a donné à

tort le nom de « Libertins ») est loin dans sa majeure partie de

dogmatiser, il est formé de divers éléments. Le mécontentement
d'un certain parti de la population contre le renforcement de

l'immigration (surtout contre l'immigration française), l'irritation
qui vient à la suite de l'intervention des predicants dans la vie

privée des citoyens ainsi que l'application de peines pour des

fautes qui auparavant restaient impunies, les prétentions de quelques

grandes familles privées du pouvoir, tout cela a été accru

par les protestations des grands représentants de l'oligarchie
contre le caractère nivellateur de la discipline ecclésiastique et

contre les prétentions autoritaires des pasteurs. L'opposition de

quelques familles détenant le pouvoir n'est pas un fait spécial à

Genève mais, tout en étant d'accord avec les principes de politique

ecclésiastique qui dominaient en Suisse, cette opposition
exprime d'une manière plus intense l'humeur et la manière de

voir de la majorité de la société et des représentants du magistrat
à Genève.

XI. La lutte qui a lieu de 1546 à 1555 démontre que le

système ecclésiastique romand que créa Calvin prit racine à

Genève. L'excommunication qui fut rejetée partout on Suisse ne
le fut pas même par l'opposition genevoise qui se borna à

revendiquer pour le magistrat l'exercice de ce droit. L'appui accordé
à l'Église par le parti qui lui était favorable dans le gouvernement

ne le fut pourtant pas au prix d'une concession à l'indépendance

ecclésiastique; cet appui ne fut qu'une aggravation de la



L'ÉGLISE ET L'ÉTAT A GENÈVE AU XVI" SIÈCLE. 503

sévérité morale et religieuse et une mesure de défense pour la

pureté dogmatique ; mais, même pour ce qui concerne cette
dernière, le magistrat penche à agir indépendamment des représentants

de l'Église ou bien concurremment avec eux, ce qui se voit
très clairement dans le procès de Servet.

XII. Ce procès marque le moment le plus critique des démêlés

do l'Église et de l'État1; le procès par lui-même est d'une grande
importance dans le dénouement du conflit. Celui-ci se termina

par un succès pour l'Église genevoise, vu qu'il lui attira l'assistance

et les sympathies des chefs protestants suisses qui, dans la période
précédente, s'étaient éloignés d'une manière assez manifeste des

communautés romandes. La chute des chefs de l'opposition per-
riniste, bien qu'elle eût des raisons purement politiques, donna à

la victoire de l'Église un caractère particulièrement décisif.

L'apparition après 1555 de nouvelles personnalités dans la
magistrature, l'accroissement des difficultés de la politique extérieure,
le changement des conditions générales du protestantisme en

Europe et surtout son développement en France, tout cela

coopère à l'affermissement — il est vrai relatif — du triomphe
des tendances ecclésiastiques à Genève. L'idée religieuse s'enchevêtre

plus étroitement avec la vie politique de l'État. Le
rigorisme ecclésiastique et disciplinaire est appliqué d'une manière

plus efficace. Le principe démocratique dans l'organisation de

l'Église selon les idées de l'Institution de 1543 est mis en

pratique; mais l'autre point du programme de cette année — la

séparation du pouvoir ecclésiastique et du pouvoir de l'État —
ne l'est pas.

XIII. Vers 1560, les sympathies politiques de Calvin se forment
d'une manière décisive. Étant, depuis sa jeunesse, ennemi de la
monarchie absolue (voir le commentaire au De dementia de

Senèque 1532), et étant partisan des formes mixtes, ainsi que
des restrictions constitutionnelles, Calvin, sous l'impression des

mœurs genevoises, en vient à approuver la république qui réunit

1 La rivalité du magistrat avec l'Église est manifeste dans les trois
phases que parcourut le procès de Servet en passant des mains des

théologiens de Genève entre les mains du procureur général, pour se terminer

par les sentences des autorités ecclésiastiques extérieures auxquelles on
eut recours parce que le magistrat se défiait des siennes.



504 BULLETIN.

une base populaire avec un gouvernement aristocratique (.Insti¬
tution de 1543 et de 1559); il faut noter que cet idéal
pratique de Calvin fut contraire aux procédés oligarchiques qui
s'installaient à Genève. Dans ses ouvrages postérieurs à cette

époque, Calvin montre, à côté d'un développement de ses idées

théocratiques inspirées par l'esprit de l'Ancien Testament, un
renforcement de sympathies républicaines appuyées sur l'approbation
des petits États, étant donné l'insuccès du protestantisme dans

les grands États monarchiques; il nous fait aussi voir dans ses

ouvrages l'accroissement de sa haine contre la monarchie; on

remarque dans les ouvrages de la même époque un acheminement

vers la théorie de la résistance active au pouvoir. Pourtant le

programme politique et religieux que Calvin formula pour la
France prouve que ses tendances étaient beaucoup plus
conservatrices que celles de la majorité de la génération qui vint
après lui.

XIV. Ce n'est que pendant les premières années qui suivirent
la mort de Calvin que les relations des magistrats et de l'Église
furent d'une nature plus paisible: l'intervention des pasteurs dans

la vie politique ne provoqua plus de protestations; l'Église jouit
d'une ample compétence ; le rigorisme moral et disciplinaire
continua à se développer. Les rapports des magistrats avec l'Église
changent avec l'extinction du zèle religieux des premiers, avec
le renforcement de l'oligarchie et enfin avec les modifications que
subirent la politique étrangère et les mœurs de Genève. Les
représentants de l'Église changent aussi leur programme en ce qui
concerne leurs relations avec les magistrats : la délation, l'accusation

détaillée et la direction des poursuites disciplinaires en sont
effacées et passent à la compétence régulière et à la surveillance
du Consistoire et du lieutenant de justice. En revanche, ils témoignent

dans leurs fonctions d'une plus grande sollicitude pour les

besoins du peuple; cette sollicitude résulte d'une part de leur
commerce continuel avec tous les éléments de la population de la

ville, d'autre part, elle est la conséquence de l'idée que la direction

spirituelle et la défense politique leur incombent en leur
qualité de « magistrats inférieurs populaires. » Cette activité est

étroitement liée avec la critique faite en chaire des actions du

gouvernement et des scandales publics ; c'est cette forme-là que



L'ÉGLISE ET L'ÉTAT A GENÈVE AU XVI8 SIÈCLE. 505

s'est bornée à prendre la tendance primitive de la direction
indépendante de l'Église dans les questions d'éducation morale et

religieuse ; les pasteurs s'en tiennent à l'analogie avec les

prophètes, analogie que s'appropriaient bien plutôt les zwingliens,
mais qui n'a jamais reçu d'application pratique plus manifeste.

XV. Les démêlés entre le magistrat et l'Église, qui atteignent
leur apogée de 1571 à 1582, ont principalement pour centre la
question des droits des prédicateurs à la critique ample et libre

par la voix de la chaire. Le magistrat leur concède formellement ce

droit; mais petit à petit il le limite en principe et en fait, ce qui
n'est pas accepté par les représentants de l'Église. Le conflit de

1581 à 1582, qui fut envenimé par l'apparition dans les rangs des

pasteurs des partisans plus ardents de l'autonomie ecclésiastique

(entre autres S. Goulard et A. Chauve), se termine aux dépens de

l'Église. La connaissance de ce fait chez ses représentants est

manifeste jusqu'en 1602, époque de la catastrophe extérieure et de la
crise du gouvernement oligarchique. Le rôle des pasteurs
pendant les troubles de l'époque de l'Escalade, tout en s'affirmaut
encore une fois très clairement comme populaire et prophétique,
démontre en même temps que l'action régulière de l'Église dans

la vie politique est finie et que l'intervention des prédicateurs
dans la politique ne peut s'effectuer que dans des cas exceptionnels
et d'une manière exceptionnelle.

E. Wippek,
Professeur à l'Université d'Odessa.


	L'Église et l'État à Genève au XIVe siècle à l'époque du calvinisme

