
Zeitschrift: Berner Schulfreund

Herausgeber: B. Bach

Band: 7 (1867)

Heft: 16

Artikel: Der Glaube

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-675677

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-675677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 245 —

Es leuchtet wohl auch vou selber ein, wie zwar auf der bösen

Macht des natürlichen Verderbens die dringende Nothwendigkeit der

Erlösung beruht, wie aber gerade diese Erlösung voraussetzt, daß Gottes
Ebenbild im Sünder wohl unterdrückt und entstellt, doch keineswegs
erloschen oder gar gänzlich abgestorben sei, wie ja auch Christi Wort
und Geist sich an das zwar schwer erkrankte aber doch noch lebende

Geistige im Menschen wendet. Deßhalb ist die Wegläugnung des

natürlichen Verderbens eben so uuchristlich, als die biblisch keines-

wegs gegründete Uebertreibung desselben, wie sie zum Theil jene

Wegläugnung provocirt hat.

IV.
Der Glaube.

Auf's bestimmteste lehrt Paulus, daß der Mensch vor Gott nicht

gerecht werden könne durch die Werke des Gesetzes, d. h. durch die-

jenigeu Werke oder Handlungen, welche das Gesetz Gottes gebietet

und durch welche es erfüllt wird (Röm. 3, 20. Gal. 2, 16). Völlig
irrig ist die öfter versuchte Auslegung, der Apostel rede in seinem

Ausspruche nur von den Vorschriften des Ceremonialgcsctzes über

Opfer, Feste, Reinigungen u. dgl. Eine solche Beschränkung des

Ausdrucks wird auch nicht mit einer Sylbe angedeutet und findet

übrigens im Gesetze Moses selbst auch nicht die geringste Begründung.
Vielmehr ist anzuerkennen, daß auch alle sittlichen Vorschriften nament-

lich mitzuverstehen sind. Geschichtlich begründet nun Paulus seine

Behauptung damit, daß er im Anfang seines Römerbriefes auf das

bodenlose Sittenverderben hinweist, welches damals nicht etwa nur
unter den Heiden, sondern eben so schauerlich unter den Juden herrschte,

ohne daß das Gesetz diese davor zu bewahren vermochte (Röm. 1,

18—32. 2. 11-29. 3, 19—18). Feierlich verwahrt er sich aber

dagegen, daß das Gesetz die Schuld au dem Verderben trage; viel-

mehr ist dasselbe durchaus heilig und gut; gerade dadurch aber, daß

es trotz seiner Vortrefflichkeit nicht retten kann, offenbart sich die

Größe der Sündhaftigkeit des Menschen (Röm. 7,7—13). Bedenken

wir ferner, wie das natürliche Verderben in einem gewaltigen Ueber-

gewicht des Fleisches über den Geist, des Niedrigeren im Menschen



— 246 —

über das Höhere besteht, so leuchtet wohl ein, daß es ursprünglich
nicht sowohl am Willen, als an der Kraft fehlt, wie auch gar keinem

Zweifel unterliegt, daß ein Jeder, der noch nicht durch ein langes
Sündenleben durch und durch verdorben ist, weit lieber gut als böse

wäre, und das Gute, von dem er sich selbst vielleicht dispensirt, sehr

entschieden von Andern fordert, eben dadurch aber gegen sich selber

und für das Gute Zeugniß ablegt (Röm. 7, 15—20). Nun ist aber

völlig klar, daß ein Gesetz, so vortrefflich es sein mag, durch seine

Gebote und Verbote dem Menschen die fehlende Kraft nicht geben

kann. Wie sollte dieß geschehen? Vielmehr wird es das Fleisch,
wie es dessen Art ist, gerade durch sein Gebieten und Verbieten zur
Übertretung reizen, worauf Paulus mit Nachdruck hinweist (Rom.
7, 6.). Weiß doch jeder erfahrene Erzieher, daß es nicht wohlgethan

ist, ein Kind vor einem Fehler zu warnen, von dem es noch gar
nichts weiß; denn eben dadurch erweckt mau in ihm den Gedanken

daran und reizt es weit eher, als daß man es abschreckte. Gleich-

wohl war die Offenbarung des Gesetzes eine unerläßliche Nothwen-
digkeit, denn der Mensch mußte zum Bewußtsein der ganzen Größe
seiner Sünde und seiner Schuld, wie seines Elends und seines Ver-
derbens kommen; denn die Erkenntniß eines Uebels muß immer der

erste Schritt zur Heilung desselben sein, und diese Erkenntniß wurde

durch das Gesetz vermittelt (Röm. 3, 20. 7, 7.); deßhalb gab Gott
den Heiden wenigstens das Gesetz in ihrem Innern (Röm. 2, 13—15.).
Treffend nennt daher Paulus das Gesetz den Zuchtmeister (Pädagog)
auf Christum, weil es Israel unter seine strenge Zucht nahm und
den Menschen noch jetzt nimmt, um ihn zur Erkenntniß der Sünde
und ihrer Schuld zu führen und dadurch zu Christo zu treiben.

Wenn aber die Werke des Gesetzes nicht gerecht machen können

vor Gott, so vermag es dagegen der Gla u b e an Jesum Christum
(Röm. 3, 22. Gal. 2, 16.). Allein wie bringt denn derselbe diese

Rechtfertigung zu Stande, und wie setzt er dadurch den Sünder wie-
der in's rechte Verhältniß zu seinem Gott? Kann er dem vom

Fleische überwältigten Geiste die fehlende Kraft geben, um die ver-
lorne Herrschaft über den Menschen wieder zu erringen? Um darüber

in's Klare zu kommen, müssen wir das Wesen des Glaubens zu er-

forschen suchen. Nun ist wirklich zu bedauern, daß das deutsche Wort



— 247 —

Glaube wohl mehr als der entsprechende Ausdruck irgend einer

andern Sprache ein bloßes Fürwahrhalten in Folge einer kühlen

Prüfung des Verstandes bezeichnet, ohne daß das warme Herz irgend
einen Tbeil an dieser Zustimmung nähme. Diese Einseitigkeit des

Ausdrucks trägt unstreitig da-n bei, daß unter dem Glauben fast

dnrchgehends nur ein bloßes Fürwahrhalten verstanden wird; obschon

man nicht reckt begreift, wie ein solches den kranken Geist heilen

sollte, besonders da der Verstand nicht eben die Macht ist, welche den

Menschen beherrscht, sondern mit seiner ganzen Sophistik nur zu leicht

in den Dienst des Fleisches tritt. Entscheidend ist nun, daß das

entsprechende Wort, weder in der griechischen noch in der hebräischen

Sprache, woher es eben stammt, ein bloßes Fürwahrhalten, sondern

ein festes Vertrauen bezeichnet, und selbst da, wo es die erstere

Bedeutung zu habe» scheint, ist immer ein auf festem Vertrauen, das

keinen Zweifel zuläßt, ruhendes Fürwahrhalten zu verstehen HI. Mos.
15, 6. II. Mos. 4, 1. 8. 9.). Das Hauptmoment des Glaubens

ist daher dieses feste Vertrauen; allerdings setzt dasselbe ein Für-
wahrhalten der geoffenbarten Wahrheit und namentlich der erlösenden

Gnade in Christo voraus, aber auch umgekehrt wird es auf dieses

Fürwahrhalten sehr entscheidend zurückwirken, indem es dasselbe nicht

nur lebendiger und zuversichtlicher macht, sondern auch zur warmen
und theuren Ueberzeugung erhebt, für welche der Mensch sogar zu

sterben im Stande ist, während er für ein bloßes Fürwahrhalten
kaum ein solches Opfer brächte. Als Vertrauen wird nun der Glaube
einer Sache des Herzens oder Gemüthes, und dieses ist die Haupt-
macht, welche den Menschen beherrscht, gut oder böse, je nachdem sie

im Dienste des Fleisches oder des Geistes steht. Aus diesem Grunde

ist es so entscheidend wichtig, daß das Kind ein rechtes Vertrauen

zu seinen Eltern fasse, weil es nur dann sich ihnen hingiebt und

gerade in dieser Hingebung die Liebe zu ihnen findet, die das Un-
mögliche möglich, das Schwere leicht macht. Auf gleiche Weise wird
auch das unbedingte Vertrauen auf Gott, welches der Christ in seinem

Glauben hat, nothwendig zur eben so unbedingten Hingebung an den

himmlischen Vater, d. h. zur Liebe, die nicht mehr sich selbst, sondern
eben diesem himmlischen Vater lebt. Wie eine Sonne ohne belebende

Wärme sich gar nicht denken läßt, so ist auch ein christlicher Glaube



— 248 —

völlig undenkbar, welcher nicht die unversiegbare Quelle heiligender
Liebe wäre.

Daran wird aber Niemand zweifeln, daß ein solcher Glaube
dem menschlichen Geiste eine neue, gewaltige Kraft namentlich dadurch

zuführe, daß er ihn durch sein Vertrauen und seine Hingebung dem

Einflüsse des Geistes Gottes und seines Sohnes aufschließt, wie ja
schon das Erwachen eines solches Glaubens davon unwiderleglich

Zeugniß ablegt, daß der menschliche Geist vom göttlichen Geiste nicht

nur berührt, sondern mächtig ergriffen worden sei. Dadurch wird
der Gläubige eine Rebe an Christo, dem Weinstocke, aus welchem

derselben mehr und mehr alle ihr inneres Leben nährenden Säfte zu-

strömen, oder, nach einem andern Bilde, er wird ein Glied an Christo,
dem Haupte, aus welchem mehr und mehr aller ihn belebende, sein

Wollen und Vollbringen regierende Geist ihm zustießt. (Joh. 15, 4 ff.
Eph. 4, 15 f. Col. 2, 19). In diesem Sinne versichert Paulus:
Ist Jemand in Christo, d. h. lebt er in dem Geiste Christi als in
dem seinen Geist belebenden Elemente, so ist er eine neue Kreatur;
das Alte ist vergangen, es ist alles neu geworden (II. Cor. 5, 17.);
und wenn er diese Wahrheit auf sich selbst anwendet, kann er mit
voller Wahrheit sagen: Ich lebe, doch nun nicht ich, sondern Christus
lebet in mir. Denn wirklich welcher Unterschied zwischen seinem

frühern Leben vor seiner Bekehrung und seinem spätern nach derselben?

In einem gewissen Sinne ist er freilich der Gleiche geblieben, seine

gewaltige Thatkraft, sein Feuereifer und sein unerschütterlicher Muth
sind eher stärker als schwächer geworden, aber das alles hat der neue

Geist von oben veredelt, verklärt und geheiligt, daß er doch ein durch

und durch anderer geworden ist, so verschieden, als ein freundlicher,

erquickender Frühlingstag von einem vernichtenden Sturme mit allen

seinen Schrecken. Freilich wird die Sünde nicht sofort mit dem ersten

Eintritt des Glaubens vollständig überwunden und der Sünder ge-

heiligt sein; vielmehr wird der Glaube selbst gerade in seiner Haupt-
macht, in seinem Vertrauen und seiner Hingebung, noch matt und

schwach sich beweisen und gar sehr der Stärkung und Belebung be-

dürfen. Zugleich sträubt sich das nur zu mächtige Fleisch gewaltig

gegen die ihm feindliche Macht, und will sich nicht unterdrücken und

sich abtödten lassen, so daß es den Gläubigen gegen dessen Willen



— 249 —

noch zu mancher Verirrung verleitet. Aus diesem Grunde werden

angebende Gläubige, welche noch hart mit ihrem Fleische zu kämpfen

haben, mit neugebornen, noch kleinen Kindern verglichen si. Cor. 3,
1—3. Hebr. 5, 11 — 14. I. Petr. 2, 2). Gleicbwohl ist mit dem

eintretenden Glauben, sobald deiselbe nur aufrichtig und wahr ist,
im Grunde alles gewonnen; denn in ihm lebt der Keim der ge-

sammten neuen, christlichen Lebensentwicklung und daher die streitende

Kraft, welche den Gläubigen nöthigt, auf dem schmalen Wege der

Heiligung dem ewigen Leben zuzuschreiten. Je mehr aber die Heili-
gung fortschreitet/ desto reiner, kräftiger und lebendiger wird auch der

Glaube, während das sündige Fleisch mehr und mehr von seinem

Uebergewicht verliert und allmälig abstirbt, so daß die Macht der

Sünde im Grunde doch schon mit dem ersten Eintritt dieser segens-

reichen Entwicklung gebrochen ist, ungefähr wie das, was die Aerzte

Krisis nennen, eine schwere, mit dem Tode drohende Krankheit zwar
vollständig bricht, aber doch keineswegs so, daß mm sogleich die volle

Genesung eingetreten wäre, nach welcher nun erst mit Sorgfalt ge-

strebt werden muß. Aus diesem Grunde kann auch Gott nach seiner

vergebenden Gnade den Anfang des Werkes für die Vollendung des-

selben annehmen; deßhalb rechnete er schon dem Vater Abraham den

vertrauensvoll sich hingebenden Glauben zur Gerechtigkeit an (I. Mos.
15, 6.) und noch mehr macht der Glaube an Christum vor ihm ge-

recht (Röm. 3, 22. Gal. 2 16). Denn soviel soll ja doch für
jeden Gläubigen, selbst für einen bloßen Anfänger im Glaubensleben

für ein und allemal entschieden sein, daß er feinem Gott und seinem

Erlöser angehören will. Eben deßhalb kann auch Gottes Geist sich

mehr und mehr seines Geistes bemächtigen und ihn durchdringcn.
Allein gerade dadurch muß die Aechtheit des Glaubens sich bewähren,
daß er den Christen kräftig treibt. ohne Unterlaß über sich selbst zu

wachen und mit seinem sündigen Fleische zu ringen, aber zugleich auch

im Gebet, wie im gesammten Gottesdienst Vergebung seiner Sünden,
wie auch Stärkung gegen dieselben angelegentlich zu suchen, wie das

Beispiel jedes wahren Christen uns lehrt und das Vorbild eines

Paulus so herrlich uns vorleuchtet, wenn der große Apostel noch

gegen das Ende seines Lebens erklärt, wie auch er noch im Falle sei,

zu vergessen, was er an christlicher Heiligung errungen habe, um mit



— 250 —

aller seiner Kraft nach dem hohen Ziele der Vollendung sich zu strecken

(Phil. 3, 12-14). k.

Referat über die Frage: „Welche gemeinsame Auf-
gäbe haben Schule und Kirche zu lösen, und unter
welchen Bedingungen kann das Zusammenwirken
beider am besten gefördert werden?"

Vorgelegt der Kreis-Synode Bern-Stadt den 12. Juli 1867.

(Schlnß.)

Nicht ein äußerliches in der Unterordnung der einen unter die

andere bestehendes Band verbinde Schule und Kirche, sondern ein
innerliches. Es ist dieß zunächst das Band gemeinsamen
Glaubens.

Der Glaubensgrund, auf welchem die Schule steht, wird vor
Allem im Religions-Unterrichte an den Tag treten. Sie wissen,

daß hie und da sich Neigung zeigt, diesen aus der Zahl der Unter-
richtsfächer, wenigstens der obligatorischen, zu entfernen und die Reli-

gion lediglich der Kirche zur Unterrichtspflege zu überlassen. Ganz
abgesehen von dem schlechten Eindrucke, den dieß machen und von den

Vorurtheilen, die dadurch im Volke gegen die Schule wach gerufen

würden, würde ich diese Beseitigung des Religions-Unterrichts aus

dem Lehrplan der Schule für den größten pädagogischen Mißgriff an-
sehen. Die Schule würde dadurch zu einer bloßen Abrichtungsan-
stalt herabgewürdigt, in welcher neben dem Beibringen mechanischer

Fertigkeiten, dem Einprägen gewisser Kenntnisse und der Ausbildung
der Verstandeskräfte die erzieherische Aufgabe gänzlich verschwinden

müßte. Denn die Religion ist weit mehr als ein bloßes Unterrichts-
fach. Die Erziehung bedarf eines Prinzips, aus welchem der ganze

Unterricht fließe, und zu welchem er zurückführe. Dieses Prinzip ist
die Religion, das Gefühl der Abhängigkeit, von einem höhern Re-

genten und der Unterwerfung unter Gebote, deren Ursprung eine

Autorität beansprucht, die jenseits der Grenzen selbstgegebener Gesetze

liegt. Durch sie steht der Mensch in unmittelbarer Gemeinschaft mit
Gott. Durch sie empfängt er seine besten und heiligsten Antriebe.
Aus ihr schöpft er seine reinsten und edelsten Empfindungen. Die


	Der Glaube

