
Zeitschrift: Berner Schulfreund

Herausgeber: B. Bach

Band: 7 (1867)

Heft: 15

Artikel: Demuth und Hochmuth

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-675675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-675675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 232 —

das Kind absichtlich verkümmern zu lassen. Sondern sie bat's damit

gut gemeint, so gut wie die Mütter, welche heutzutage ihre Kinder
mit L,rrc>w-root füttern, aber eben nichr besser verstanden- Zum
Glück bat das Töchterlein sich den Magen nicht verdorben, sondern

ist groß und stark und hübsch geworden. Und es machen ihm nun
allerlei Liebhaber, welche früher freilich es nicht gekannt und seiner

sich nicht angenommen haben, fein und galant den Hof. Sie tragen
meistens Schnäuze und heißen Zeitgeist, Materialismus u. s. w.
Darum aber verachte es die etwas altvaterische Mutter nicht, wenn
sie auch in alter Gewohnheit das Kind, nicht bedenkend, daß es groß
und selbstständig geworden ist und ohne ihre Hülfe lausen kann noch

immer gerne an der Hand führen möchte. Und wenn sie etwa uneins

werden, so suche die Tochter nicht im Vertrauen darauf, daß der

Vater, ich meine damit den Staat, ihr am Ende doch gegen die

Mutter Recht geben werde, ihren Willen trotzig durchzusetzen, sondern
sich in Minne und Freundlichkeit mit ihr zu vertragen. Wie viel
wobler wird es beiden sein, wenn sie in Liebe und Frieden mit ein-
ander leben und wirken, und wie werden sie je mehr und mehr ein-

sehen, daß sie unzertrennlich zusammengehören, und einander immer
lieber werden. (Schluß folgt).

II.
Demuth und Hochmuth.

Die Demuth ist auf's innigste und unauflöslichste mit der

Gottesfurcht verbunden, so daß die eine mit Nothwendigkeit
aus der andern hervorgeht und die letztere ohne die erstere völlig
unmöglich ist; ja im Grunde sind wiederum beide nur zwei Seiten
einer und derselben Gesinnung; denn während die Gottesfurcht ein-

porschaut zu der unbegreiflichen Herrlichkeit Gottes, bleibt die Demuth
ein Gegensatz gegen diese Vollkommenheit in die Ohnmacht und die

Sündhaftigkeit des Menschen hinab und erkennt dieselben an; oder

ist denn das Eine ohne das Andere denkbar? Deßhalb stellt die

heilige Schrift des alten wie des neuen Testamentes den Hochmuth
mit seiner Hoffahrt d. h. seinem hochfahrenden Wesen mit dem Abfall
von Gott und der Abgötterei so ziemlich ans die gleiche Linie und



— 233 —

weiß dagegen die Demuth ihrem reichen Segen nicht genug zu em-

pfeblen. HMan vergleiche z. B. P. Sprichw. 3, 34, I. Petr. 5, 5.

Jak. 4, 6. Math. 5, 2). Um so bedenklicher ist, daß unsere selbst-

gefällige Zeit, welche gar nicht müde wird, ihre unvergleichliche Vor-
trefflichkeit anzupreisen, diese Demuth gar nicht eingehen Will. Man
beschuldigt sie wobl gar der Verläugnuug der Menschenwürde und

wirst sie selbst mit Niederträchtigkeit und Kriecheret zusammen. Aller-

dings läßt sich nicht läuguen, daß ein solches des Menschen nnwür-

diges Wezwerfen seiner selbst nicht selten für Demuth gegolten hat
und wohl noch gilt. Allein daran ist die heilige Schrift völlig nn-
schuldig; denn die Demuth, welche sie fordert, ist nichl nur mit der

höchsten Selbstachtung verträglich, sondern setzt dieselbe sogar voraus,
wie wir hier wollen zu fehlen suchen.

Der Mensck ist mit hoben Kräften an Leib und Seele ausge-

rüstet, besonders herrlich ist aber seine geistige Ausstattung, welche

ibn so hoch über jedes andere Geschöpf der Erde erhebt, daß gar
keine Vergleichnng zwischen ihm und dem vernnnstlosen Thiere möglich
bleibt. Mit diesen Kräften vollbringt er Großes und Herrliches, das

unser Erstaunen, Wohl gar unsere Bewunderung verdient. Er macht

sich, nach dem Worte der Schrift, die Erde Unterthan, herrscht über

die Fische des Meeres und über die Vögel unter dem Himmel und
über alle Thiere, die sich regen ans Erden HI. Mos. 1, 28.); er

unterwirft sich sogar bis ans einen gewissen Grad die gewaltigen

Kräfte der Natur, daß das Feuer ihn wärmt, das Wasser ihn nicht

nur tränkt, sondern auch seine SÄnffe trägt, und auf die mannig-
faltigste Weise als gehorsamer Diener für ihn arbeitet, daß der Dampf
seine Wagen bewegt, seine Maschinen treibt, und daß eine der ge-

heimnißvollstcn Natnrkräfte seine Gedanken mit Blitzesschnelle von
Stadt zu Stadt, von Land zu Land, von Welttheil zu Welttheil be-

fördert, und von Jahr zu Jahr schreitet er fort in dieser Herrschaft
über die Erde, je tiefer er die Natur und ihre Gesetze erforscht. Er
erhebt sich aber auch über die so große und im Vergleich mit dem

Weltall doch so kleine Erde, erforscht die Gestirne des Himmels,
mißt ihre Entfernung, ihre Größe, berechnet ihre unwandelbaren

Bahnen auf Jahrhunderte hinaus. Ja er schwingt sich mit seinem



— 234 —

Geiste hoch empor über alles Vergängliche und sinnlich Wabrnehm-

bare zum Ewigen und Unveränderlichen, bis zu Gott, seinem heiligen

Gesetze und ewigen Reiche der Gnade; er wird dadurch eben iune,

daß er nach der Versicherung der Schrift etwas Aehnliches und Ver-
wandtes mit dem Schöpfer und Erhalter aller Dinge in ibm trägt

(I. Mos. 1, 26. 27. Ap. Gesch. 17, 28). Darf nun wobl der Cbrist

dieses menschliche Wesen, auf welchem eben auch seine menschliche

Wurde beruht, in ilun selbst oder in Andern gering schätzen, oder gar

verachten? Nein fürwahr, das darf er nicht; denn wer auf solche

Weise sich selbst wegwirft, steht wirklich in Gefahr, bis zur Nieder-

trächtigkeit und wohl auch zu verächtlicher Kriecherei herabzusinken,

oder im Dienste seiner Lüste und Laster der Schande und dem Ver-
derben rettungslos zu verfallen.

Wir haben demnach das böse Wesen des Hochmutbs keineswegs

darin zu suchen, daß Jemand der menschlichen Begabung und allem

dem Herrlichen, das dadurch erreicht wird oder doch erreicht werden

könnte und sollte, einen gar hoben Werth beilegt und darin die

menschliche Würde hoch schätzt; sondern das Abgöttische des Hoch-

müthigen besteht darin, daß er weder feine Begabung noch das, was

er vermöge derselben durch seine Thätigkeit erreicht, als eine Gnaden-

gäbe seines Gottes anerkennt. Dadurch aber vergöttert er sich mehr
oder weniger selbst, indem er sich so benimmt, als könnte er alles,
was er ist und was er hat, sich selber geben oder nehmen, und ver-

möchte er alles, was er zu Stande bringt, durch seine Weisheit und

seine Thätigkeit ohne höhern Beistand zu erreichen. Mit dieser Selbst-

täuschung verbindet sich dann in der Regel der andere Selbstbetrug,
daß ein solcher Mensch sowohl seine Begabung als seine Leistungen

weit überschätzt und daher Dinge unternimmt, an Dinge sich wagt,
Welche seine Kräfte weit überragen, so daß er sich zu Grunde richtet,
oder doch wenigstens sich lächerlich, wenn nicht verhaßt macht. Nament-

lich überschätzt er seinen sittlichen Werth, er sieht an ihm nur Tugen-
den, die er nicht hoch genug zu schätzen weiß, aber keine Fehler die

er sich scharfsinnig abläugnet und am Ende sogar als Tugenden sich

anrechnet, um so rascher gehts mit ihm dem Verderben zu. Eben

aus solchen Erfahrungen ist das Sprichwort hervorgegangen: Hoch-



— 235 —

Muth kommt oft vor dem Falle. Dieser Fall tritt aber um so rascher

ein, weil der gleiche Dünkel auch den andern Selbstbetrug gar leicht

herbeigeführt, daß der Eitle sich mit dem bloßen Scheine begnügt, er

spielt den Reichen, Großen, Vornehmen, verwendet aus Nahrung,

Kleidung, Wolmung, gesellschaftliche Unterhaltung und Genüsse weit

mehr, als seine Umstände gestatten, und nimmt nur gar zu bald ein

Ende mit Schrecken. Wie aber der Hochmuth den Menschen von

Gott entfernt, so entfremdet er ihn auch seineu Brüdern. Stützt
nämlich der Eingebildete seineu Dünkel auf sein Geld, so verachtet

er alle, welche weniger baben, als er, und beneidet wohl gar bis

zum bittersten Hasse die, welche mit größern Schätzen gesegnet sind;
meint er, eine bohe Stellung einzunehmen, so sieht er mit Gering-
schätznng auf alle herab, die nach feiner Meinung unter ihm stehen,

und blickt mit giftigem Neid auf alle, welche höher gestellt sind.

Gleiche Geringschätzung und gleicher Neid zeigt sich aber auch bei

denen, welche auf ihre Neidheit, ihre Einsicht, ihre Gelehrsamkeit

ihren Hochmuth gründen, ja selbst bei dem eiteln Thoren, der sich

bloß auf die Schönbeit oder die Kraft seines Körpers, oder wohl gar
nur auf ein prunkendes Kleidungsstück Großes einbildet. Man fühlt
daher wohl, daß der Mensch, so weit er hochmüthig ist, bei der

Gottesfurcht, so auch der Menschenliebe durchaus unfähig sich er-

weist; veßhalb meidet man ihn nach Vermögen, und Jedermann freut
sich, wenn mau ihn demüthigen oder wenigstens lächerlich machen

kann, indem man Lieblosigkeit mit Lieblosigkeit vergilt.

Die christliche Demuth, wie die Schrift sie lehrt, schätzt die Be-

gabung des Menschen, besonders in ihren geistigen Kräften so hoch,

ia weit höher, als der unchristliche Hochmuth, gerade weil auf dieser

Begabung das Ebenbild Gottes, die Verwandtschaft mit dem himm-
lischen Vater beruht, so wie die Befähigung, an Erkenntniß, au sitt-
lüden und religiöser Veredlung zur Vollendung des obigen Lebens

sich zu erheben. Wohl aber erkennt der Christ gar gerne an, wie er

von allem, was er in seinem menschlichen Wesen ist und hat, durchaus

nichts durch sich selber ist und hat, wie vielmehr an Leib und Seele

Völlig alles bis auf das Allergeringste eine Gabe seines Gottes ist,

und in ihm von dem Geber auch muß erhalten werden; er erkennt



— 236 —

mit Einem Worte an, daß er nur in Gott leben, weben und sein
kaun (App. 17, 28.), d. h. wie ohne Gott für ihn kein Leben, keine

Bewegung, ja gar keine Existenz möglich ist, so daß er selbst jeden

Herzschlag, jeden Athemzug von dem empfangen muß, der die Quelle
alles Lebens ist.

Mit den von Gott empfangenen Kräften trachtet nun der Te-
müthige nach gar bohen Dingen, nach ungleich höhern, als der hoch--

müthige und hochfahrende Weltmensch; denn er strebt nach nichts

Geringerem als nach der Kundschaft Gottes, des allmächtigen Herrn
des Himmels und der Erde; er ringt auch nach einer Krone, wie sie

die Erde keinem ihrer Könige zu geben vermag, nach der Krone des

ewigen Lebens und seiner göttlichen Herrlichkeit. Sollte denn das

nicht der höchste Adel, die höchste, denkbare Würde sein? Und ein

solcher Christ sollte sich wegwerfen, vor sterblichen Sündern kriechen

können? Das ist ja rein unmöglich! Freilich weiß der Christ gar
wohl, daß er auch -in allem seinem Wollen und Vollbringen uube-

dingt von seinem Gott abhängt; am auffallendsten zeigt sich dieß an
der Arbeit des Landmanns, der mit aller Einsicht und allem Fleiß
nicht einen Grashalm aus der Erde hervorzubringen vermag, wenn
Gott nicht das Gedeihen giebt. Völlig gleich verhält es sich aber

mit der Thätigkeit eines jeden Menschen, wenn es auch weniger in
die Augen fällt. Dieser Erfahrung verdankt das Sprichwort die

Entstehung: An Gottes Segen ist alles gelegen. Namentlich ist der

Mensch in seiner sittlichen und religiösen Entwicklung völlig an Gottes
Erbarmen gewiesen. Was wäre wohl aus dem besten Christen ge-

worden, wenn Gott nicht durch die Erziehung in Haus, Schule und

Kirche, durch mannigfaltige Erlebnisse in Freude und Leid, durch

christlichen Gottesdienst, durch sein Wort und seinen Geist ohne Unter-

laß auf ihn eingewirkt hätte? In diesem Sinne frägt Paulus nicht

ohne Unwillen die etwas selbstgefälligen Corinther i Was hast du,
das du nicht empfangen hättest? So du es etwa empfangen hast,

was rühmst du dich denn, als der es nicht empfangen hätte?
(I. Cor. 4, 7). Deßhalb bleibt auch der edelste Christ immer be-

scheiden und anspruchslos, weil er für alles, was christlich rein und

gut in und an ihm ist, seinem Gott die Ehre giebt, während er mit



— 237

Beschämung einsieht, daß alles, was noch Böses, Verkehrtes und

Sündiges ihm anklebt, eben i h in angehört. Gleichwohl erkennt er

seine unbedingte Abhängigkeit wie in seiner Begabung, so auch in
allem Wollen und Vollbringen freudig und dankbar an, weil dieselbe

ihm offenbart, wie Gott gegen ihn nicht nur, wie gegen alle seine

Geschöpfe, gütig, sondern die Liebe ist, indem er sich selbst in

seinem Ebenbilde, in seinem Sohne und seinem Geiste dem Menschen

giebt, so weit dasselbe für das Göttliche empfänglich ist, damit es

ihn zu seiner Kindschaft befähige, von der Sünde und ihrem Ver-
derben rette und zum ewigen Leben erziehe. Auf diese Weise lehrt
die christliche Demuth Gott erst recht erkennen, ihm erst recht ver-

trauen, erst recht zu ihm beten und mit voller Zuversicht ihm sich

hingeben. Wie sie aber zu Gott führt, so bringt sie auch in's rechte,

segensreiche Verhältniß zu den Menschen. Daß selbst die tiefste De-

ninth, sobald sie christlich bleibt, nicht zum furchtsamen Menschen-

knecht, oder gar zum verächtlichen Schmeichler macht, davon mag uns

Paulus, der große Heidenapostcl, überzeugen. Wer kann demüthiger

sein, als er? Nicht nur bekennt er gegen das Ende seines Lebens

aufrichtig, daß er das Ziel christlicher Vollendung noch keineswegs

erreicht habe, und erst darnach ringe (Phil. 3, 12 ff.), sondern in
dem schmerzlichen Bewußtsein, die Gemeinde Gottes verfolgt zu haben,

erklärt er, nicht würdig zu sein, ein Apostel des Herrn zu heißen.

Und doch mit welcher Kühnheit blickt er, sogar in Fesseln, Königen
und Fürsten in's Angesicht (App. 25. 26.) Wie ruhig fest und

entschlossen verkündet er unter der dringendsten Todesgefahr das Evan-

gelinm, ohne je aus Menschensnrcht die Wahrheit irgendwie zu beugen?

Mit welcher Ehrfurcht schauen unzählige seiner Schüler zu ihm empor
und stutzen sich mit Zuversicht ans ihn? Ja selbst die blinde Leiden-

schaff, mit welcher ihn seine Gegner wilder, als irgend einen andern

der Apostel, verfolgen, beweist, wie sehr man ihn nicht nur achtet,

sondern in Anerkennung seiner mächtigen Wirksamkeit sogar fürchtet;
denn fürwahr gegen einen Mann, welchen man gering schätzt oder gar
verachtet hätte, würde man nun und nimmermehr mit einer solchen

Anstrengung allem aufgeboten haben, um ihn aus dem Wege zu
räumen. Zugleich bewahrt die Demuth den Christen vor aller An-

maßung und aller Selbstüberhebung, welche sonst den Menschen seinen



- 238 —

Brüdern so leicht widerlich, anstößig, ja sogar unverträglich und ver-
haßt machen und ihn dadurch allen wohlthuenden Einflusses auf ihr
Gemüth berauben; denn unverkennbar mnß er auch im Allergeringsten
seiner Mitmenschen die gleichen Menschenwürde achten und ehren,
deren er sich als Gnadengabc von oben erfreut. Deßhalb wird sein

Herz dann auch in kräftiger Menschenliebe weit und groß, weil er in
jedem seinen Bruder, selbst noch in schwerer Sünde ein Kind seines

himmlischen Vaters, wenn auch ein verirrte-Z, anerkennen muß, für
das sein Herr und Meister gestorben ist. Von dieser Liebe getrieben,
sehen wir denn auch den Apostel im gleichen Maße, wie für seinen

Herrn, so auch für seine oft so undankbaren und verkehrten Menschen-

brüder mit gänzlicher Selbstaufopferung und dem freudigsten Eifer
leben und sterben. Hätte aber der allbekannte Hanptmann zu Kaper-

uaum jenen felsenfesten Glauben, wie ihn Christus in Israel nicht

gefunden hat, und jene so anspruchslose und doch so kräftige Men-
schenliebe je erreicht ohne jene Demuth, die ihm nicht erlaubt, selbst

zu Jesu zu kommen und die erschrickt, wenn der Reine unter sein

Dach treten will? Ist's nicht rührenv, wenn wir sehen, wie er,
der Heide, durch stine Hochherzigkeit sogar den Religions- und Natio-
nalhaß der Juden vollständig überwunden hat, wenn die Aeltesten

der Stadt mit Fleiß für ihn bitten und mit Wärm? erklären, er sei

es werth, daß Christus den verlangten Dienst ihm erweise, denn er

habe ihr Volk lieb und habe ihnen die Schule erbant? Sie müssen
die treue Seele nicht nur achten, sondern auch lieben. ö.

Mittheilungen.
Die Winterschule im Seeland.

Die 214 Schulen des Scelaudes zällren im Winter 1866 ans

67 im Ganzen 5496 Schüler und 5592 Schülerinnen, zusammen

11688, was durchschnittlich 52 auf die Schule bringt. Das Maxi-
mum hat die gemischte Schule Bnttenried, K. Mühleberg, mit 95

Schülern, das Minimum die gemischte Schule Macklingen mit 26.

Durchschnittlich zählen tie Schulen im Laupenbezirk 61 Schüler, die

Schulen im Bielbezirk dagegen nur 46 die übrigen Bezirke nähern

sich der oben angegebenen, allgemeinen Durchschnittszahl.


	Demuth und Hochmuth

