
Zeitschrift: Berner Schulfreund

Herausgeber: B. Bach

Band: 6 (1866)

Heft: 9

Artikel: Der Leitfaden für den Religionsunterricht im Seminar [Fortsetzung]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-675486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-675486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abonnementspreis:
Jährlick Fr. 3. —
Halbjährlich „ t. 50

A,
Einrückungsgebühr:

Die Zeile 10 Rp.
Sendungen franko.

Bcrnn-Schulfreund.
1. Mai. Sechster Jahrgang. 1866.

Dieses Blatt erscheint monatlich zweimal. Bestellungen nehmen alle Post-
ämter an. In Bern die Expedition. Alle Einsendungen sind

an die Redaktion in Steffisburg zu adressiren.

Der Leitfaden für den Religionsunterricht im Seminar.
(Fortsetzung.)

Der Doctrin, welche dem Leitfaden zu Grunde liegt, ist gleich

im Anfang, als fie in der Schweiz auftrat, vorgeworfen worden,
daß sie, wie die pantheiftische Grundanschauung es mit sich bringt,
den Unterschied des Guten und Bösen gar zu sehr zurücktreten lasse

und bei Manchen beinahe verwische. Man hat dieß damals gewisser-

maßen zugestanden und das Sittliche seither im Ganzen mehr be-

tont. Doch ist noch in den letzten bedeutendern Verhandlungen über

diese Angelegenheiten von Hrn. Prof. R. auch in dieser Beziehung
gewiß nicht ohne Veranlassung Unbefriedigung bezeugt worden. Im
Leitfaden denn herrscht durchgängig ein wenigstens anscheinens ernst-

sittlicher Geist, mehr als in der andern Schrift, auf die hier zugleich

Rücksicht genommen wird. Ja man könnte sagen, es werde in den

auf die Lehre des neuen Testaments bezüglichen, mit ganz besonderer

Sorgfalt redigirten Paragraphen allzusehr nur das sittliche Moment
hervorgehoben, selbst bei Christo Alles nur als sittliche Thätigkeit im
gewöhnlichen Sinne dieses Wortes gefaßt. Allein bei tieferer Fas-
sung der sittlichen Dinge würde eben Christus und sein Werk nicht
nur so gefaßt und dargestellt werden.

Diese Leute reden in ihrem bekannten Organ seit längerer Zeit
theilweise mit sittlichem Ernst von der Sünde. In einem zweijährigen

9

:



— 130 —

Religionskurs jedoch, in welchem so manches für Zöglinge dieses

Alters und dieser Vorbildung nicht immer Dringliche und Passende

herbeigezogen wird, sollte in dieser Hinsicht mehr geschehen, als man

nach dem Buche annehmen kann. In dem Paragraphen über den

„Mythus", in welchem die Frage über das Dasein der Sünde und

des Uebels ihre Antwort gefunden habe, ist nichts zu bemerken, das

auf eine tiefgehende Behandlung dieser Sachen schließen ließe. Die
Frage ist freilich ungeheuer schwer, nach der innersten Tiefe der Sache

kaum mit vollkommener Sicherheit zu beantworten, die biblische Dar-
stellung auch nicht am wenigsten dadurch bewunderungswürdig, daß sie

in erhabenster und lebendigster Anschaulichkeit ein Bild das nicht in

vollkommener Deutlichkeit begrifflich zu Erkennenden vor das Be-

wußtsein hinstellt, welches geeignet ist, uns zu der wohl wichtigsten

Ahnung dieser Sache zu erheben. Es ist aber eine der grundwich-
tigsten Fragen für das religiöse und sittliche Bewußtsein. Auch ist

es bei jedem sittlichen Jüngling nicht schwer, ein Interesse dafür zu

erwecken. Sehr Wichtiges kann darüber auch eben so leicht verständlich

gemacht werden, als bei vielen dieser kritischen, speculative» und ge-
' schichtsphilosophischen Hypothesen, aus die sich so viele Paragraphen

beziehen. Kann auch nicht Alles dabei aufgehellt werden, so ist schon

viel gewonnen, wenn das sittliche Bewußtsein angeregt und mancherlei

praktisch schädlichen Irrthümern gewehrt wird.
Und es wäre um so mehr Grund zu der sorgfältigsten BeHand-

lunz dieser Frage, da man nach dem wohlbekannten zu Grunde lie-

genden System, von welchem die jungen Leute in drei Jahren doch

wohl noch etwas mehr merken werden, als im Leitfaden ausgesprochen

worden ist, die Sünde, wie schon Prof. R. richtigst hervorgehoben

hat, nur als einen in der menschlichen Entwickelung unvermeidlichen

Durchgangspunkt anzusehen pflegt, über den man denn sich oft zu

schnell beruhigt. Man läßt sich diese Fassung um so eher gefallen,
da sie scheinbar dem gegebenen Zustand entspricht. Es ist aber eine

schwer abzuweisende Consequenz derselben, daß die Sünde demnach

in einer höhern Nothwendigkeit begründet sein würde, so daß die

Meisten bedünken möchte, sie können nichts dafür. Und wenn diese

Nothwendigkeit von Gott geordnet wäre, so würde der erste Grund
der Sünde bei Gott selbst zu suchen sein. So ist verschiedentlich ge-



— 13! —

lehrt worden, und eben bei dieser Partei ist dieß ausgesprochenste

Lehre. Dieß ist aber, gesetzt es sei nicht so schlimm gemeint, wie

es scheinen kann, doch gewiß einer derjenigen Punkte, wo es viel

besser ist, die Unzulänglichkeit unsers Erkennens einzusehen, und sich

an die heil. Schrift zu halten. Die biblische Darstellung des Sün-
denfalls denn weist auf einen andern Grund des Bösen hin, stellt
die Sünde dar als Ungeborsam gegen Gott, und nicht nur als
einen sich leicht berichtigenden Schritt in der Entwickelung. Dieß
wäre sorgfältig zum Bewußtsein zu bringen, und was auch sonst in
der Schrift vorkommt von einem Gott entgegengesetzten Princip des

Bösen, nicht ohne Weiteres leichtfertig abzuweisen.

Der Paragraph redet allerdings von eingetretener Verschuldung
des Menschen, aber nicht mit großem Nachdruck. Wir irren wohl
nicht, wenn wir annehmen, die Zöglinge werden als wichtigstes Er-
gebniß dieß davon tragen, daß die ganze Erzählung eben nur ein

Mythus sei. Obschon ein gewissermaßen sittlicher Ton dem Buch

nicht abzusprechen ist, so fehlt darin doch beinahe jede Spur von

tieferem Eindringen in die Natur und Beschaffenheit der Sünde und

jede Kundgebung tiefern Schuldgefühls. Sünde, UnVollkommenheit
wird anerkannt, doch so, daß die Zöglinge dabei schwerlich zu viel
Anderem kommen, als zu der gewöhnlichen Weise des oberflächlichen

und schlaffen sittlichen Bewußtseins, wo man die Schlechtigkeit fast

immer entschuldigt, sich selbst nichts daraus macht und fort und fort
von dem ungebührlichsten Selbstgefühl erfüllt ist. Der Leitfaden
redet freilich anderswo von ernstem Kampf mit der Sünde, durch den

wir uns zu unserer Bestimmung zu erheben haben. Nach dem Geist
des Ganzen aber müssen die Zöglinge mehr zur Ueberschätzung der

eignen Tüchtigkeit und zu voreiliger Selbstbefriedigung veranlaßt
Werden, als zum höchsten sittlichen Streben.

Von Schuld im tiefern Sinne dieses Wortes, wie das Gewissen

uns sie vorhält und mit höchstem. Nachdruck die Schrift uns dafür
straft, haben wir kaum eine Andeutung gefunden. Die durchgängige

Meinung des sittlich wie theoretisch seichten Bewußtseins ist die, daß,
wenn man gefehlt habe, man es nicht mehr thun, sondern sich bessern

müsse, dann sei Alles gut. Und viel Anderes läßt sich auch hier
nicht bemerken. Daß jede Sünde eine Schuld auf uns lasten läßt,



— 132 —

auch wenn wir sie nicht mehr thun, daß die Schuld getilgt, die ge-

schehene Sünde gut oder gleichsam ungeschehen gemacht werden sollte,

daß bis dieß geschehen sei, sie eine Verringerung unseres Werthes,
ein Makel, eine Beule au unserer Seele sei, so daß, wenn sie nicht ge-

tilgt werden könnte, es für jeden von uns besser wäre, nie geboren

worden zu sein, davon steht nichts in dem Buche.

Gelangte man aber zu einem tiefern Bewußtsein der Schuld,

so müßte man auch das Bedürfniß einer Sühne empfinden. Sühne

ist nämlich etwas Anderes, als Versöhnung eines Zàenden. Der

Sühne, der Tilgung unserer Schuld bedürfen wir alle, auch wenn

wir wohl wissen, daß Gott nicht in der Weise menschlicher Rachgier

zürne und an Leiden und Blut seine Lust habe. Und wer dieß em-

pfindet, der sieht denn auch bald ein, daß durch uns selbst, und ver-

mittelst irgend einer Kreatur wahre Sühne unmöglich ist, einzig

möglich bei Gott, immerfort aber nicht vollkommen begreiflich für
unfern Verstand. Da lernt man denn eine Sühnung suchen bei Gott,
der einzig die Welt mit sich selber versöhnen kann.

Dieß sind von den wichtigsten Momenten des sittlichen Bewußt-
seins. Von diesem Allem aber findet sich kaum ein Anklang im ganzen

Buch, wie auch nicht im zu Grunde liegenden System. Dieß halten

wir für den größten Defect dieses Unterrichts. Und abermals sagen

wir, dieß haben sie nicht durch historische Kritik in der Bibel entdeckt,

sondern aus ihrer nicht sehr ausgezeichneten sittlichen Erkenntniß zu

der Bibel hinzugebracht. Hauptsächlich aus diesem Grunde denn

muß sich das neue Testament gar Manches gefallen lassen.

Die Person und das Werk Christi werden, entsprechend dieser

Verkennung der tiefsten sittlichen Momente, durchgängig sehr anders

gefaßt, als unleugbar die Apostel und Evangelisten beide faßten und

darstellen. Christo sind zwar etliche in ihrer Art recht hübsche und

ganz besonders sorgfältig redigirte Paragraphen gewidmet. Mit ohne

Zweifel aufrichtiger Verehrung wird von ihm geredet. Doch Alles

nur in der bekannten Weise der Partei. Vor Allem springt in die

Augen, daß Christus nur als Mensch aufgefaßt wird, freilich nicht

nur, wie man früher sich ausgedrückt hat und wohl bald wieder sich

ausdrücken wird, als ein Weiser, wie Sokrates oder Confucius,
oder gar, wie nicht selten, als ein liberaler, volksthümlicher und



— 133 —

wohlthätiger Mann, sondern als der religiös und sittlich vollendete

Mensch — in diesem Sinne als Menschensohn. Und wenn der

Ausdruck Gottessohn nicht ganz übergangen wird, so geschieht

auch dieß doch nur sorgfältigst im Sinne des Systems, indem die

Einheit des zu seiner vollständigen Entwickelung gekommenen mensch-

lichen Geistes mit dem göttlichen behauptet wird in den gewiß nicht
sehr populären Worten: „Die Menschheit, göttlicher Abkunft und Be-

stimmung, vollendet sich zum Menschensohn nur aus und in Gott,
und deßhalb eben, weil diese Vollendung nicht der natürlichen Völker-

entwickelung, sondern nur der tiefsten Concentration des in Gott
ruhenden Menschengeistes gelingt, so ist der Menschensohn als solcher

zugleich der Gottessohn", hl 11.) Zuvörderst bemerken wir aber, daß
bei der Unterscheidung von der natürlichen Völkerentwickelung doch

gewiß nicht an übernatürliches Wesen Christi im sonst üblichen Sinne
zu denken ist. Dann, obschon wir wohl wissen, wie man der Unfähig-
keit, die speculative Weisheit zu fassen, bezüchtigt wird, sobald

man ihre Sätze in die gewöhnliche Sprache zu übersetzen unternimmt,
wagen wir doch auszusprechen, daß wohl niemand viel Verständi-
geres hierbei wird denken können, als daß derjenige Mensch, welcher

nicht in gemein natürlicher Vorstellung und Gesinnung verharrend,

zum Allgemeinen und Göttlichen sich erhebe und in höchster Selbst-

entäußeruug sich in Gott versenke, auf diese Weise zur Gemeinschaft

und Einheit mit Gott gelange. In solchem Sinne wird die Einheit
des göttlichen und menschlichen Geistes gelehrt, doch nicht als wenn
der göttliche für sich selbst bewußtes Wesen wäre. Obgleich nicht in
so häufiger Wiederholung „dieser Mann", wie in der andern Schrift,
wird Christus überall aufgefaßt nach der Weise nur menschlichen

Wesens und menschlicher Entwickelung. Gesagt wird freilich nicht,

wie bereits auf der Kanzel geschieht, und auch in der andern Schrift
verdeutet wird, daß er auch dem Irrthum und der Sünde unter-

worsen gewesen sei. Doch ernster Kampf und Selbstbezwingung,
also wohl Kampf mit dem Bösen in ihm selber, wird von ihm be-

hauptet. Ganz im Sinne der die Bestimmung von uns allen aus-

machenden sittlichen Entwickelung wird von ihm gesprochen, freilich
diese als eine vollständig gelungene dargestellt hl 11). Diese Leute

fassen die wahre Menschheit Christi so, daß zu ihr eben auch die



— 134 —

Entwickelung aus dem natürlich sinnlichen Lebenszustand durch die

Sünde hindurch wesentlich gehört. Sie sagen von vornherein, er

war seinen Brüdern in Allem gleich, nicht ausgenommen die Sünde. Aus-
drücklich wird bei der Partei gelehrt, daß Irrthums- und Sündelosig-
keit bei Christo nicht anzunehmen sei. Das ist ohne Zweifel auch

hier die Meinung. „Er durfte", heißt es, „seine Göttlichkeit nicht

leichten Kaufs hinnehmen, sie war die fortgesetzte Arbeit seines

Lebens", hl 11.) Er wäre also nicht an sich Gottessohn gewesen,

sondern hätte sich durch seine Anstrengung so hoch hinauf gearbeitet,

daß er „unbedenklich sich diesen höchsten Namen — Gottessohn —
geben ließ". Dieß die allgemeinste Auffassung seiner Person.

Die Art und Weise, wie von diesen Leuten bei einer durchaus

menschlichen Auffassung in hohen Worten von Christo geredet wird,
kann sich unmöglich lange halten. Entweder man wird das Gött-
liche in ihm wieder im Wesentlichen nach der ältern Weise erkennen,

oder zur gemein rationalistischen Vorstellung von ihm, als einem

vorzüglich guten und weisen Mann, zurückkehren müssen, wie die

andere Schrift von ihm redet.

Was von der Lehre Christi gesagt wird, kommt ausschließlich

auf eine sublime Sittenlehre hinaus. Wie kein Bedürfniß der Sühne

für den Sünder anerkennt wird, so findet sich denn natürlich auch kein

Wort von einer sühnenden Wirkung seines Todes. Es heißt, die

Schuld der Menschheit sei damit, daß sie ihn ausgestoßen, an den Tag
gebracht worden, statt der unzweifelhaft neutestamentlichen Lehre, daß

sie durch seinen Tod sei gesühnt worden. Eine Auferstehung Christi
in wirklicher Persönlichkeit hat der Verfasser, ungeachtet einer Phrase,

welche die mit dem System nicht Vertrauten täuschen kann, sicher

nicht lehren wollen. Auch ist keine Rede von einem andern Fort-
leben Christi, als von dem in der Gemeine, ganz nach dem System,
welches die Unsterblichkeit der Seele offen verneint — demnach auch

von keiner andern Wiederkunft und zukünftigen Herrlichkeit Christi,
als in dem endlichen Siege des Guten, von keinem Gericht über

den Sünder, als dem bei der Vergleichung der Darstellung der Idee
im Gewissen sich aussprechenden, kaum von irgend einer andern Ver-
geltung, als der im Bewußtsein der That — der bösen oder guten —
sich vollziehenden. Daß Christus von diesen Dingen müsse geredet



— 135 —

haben, wie die Evangelisten berichten, scheint freilich zugegeben zu

werden, ohne eine Andeutung, daß sie ihn dabei mißverstanden haben,

in welchem Falle er sich selbst wurde getäuscht haben.

Dem Allem entsprechend ist auch, was in Hinsicht auf die Wir-
kung Christi auf die Menschen gesagt wird, durchaus so ge-

halten, daß nur an eine Anregung durch seinen Geist und sein

Vorbild zu ähnlicher Erhebung gedacht werden kann. Obgleich von
einer durch ihn entbundenen Kraft die Rede ist, so wird diese doch

ausdrücklich als eine schon vorher im Menschen vorhandene bezeichnet.

(104.) Von Guadenwirkung auf Seite Gottes, von Buße und Be-
kehrung auf Seite des Menschen keine Andeutung, als daß eine Ver-

gebung von Seite Gottes nöthig sei, diese aber bei aufrichtigem Ver-

langen nach Gott empfangen werde (105.) — eine die Sache sehr leicht-

machende Wendung, wie diese Leute denn die Lehre von der Recht-

fertigung durch den Glauben auf eine Weise vortragen, die weit

mehr, als die des Heidelbergers, geeignet ist, „sorglose und verruchte
Leute zu machen". Die neue im Menschen entbundene Kraft, heißt

es, werde als Gottes Kraft erkannt. Allein, obgleich das System
in dieser Beziehung auch andere Wendungen zuließe, haben die

Schüler Ursache, zu verstehen, man müsse von sich aus sich so hoch

erheben. Es fehlt nicht an ernstlicher Mahnung zu gleicher Selbst-
bezwingung und Erhebung, wie wir sie in Christo schauen. Die
ganze Behandlung ist aber weit mehr geeignet, eine Selbftbefriedi-

gung zu erzeugen, wie sie Christus hatte, der Mensch aber nur in
sittlich gefährlicher und an sich selbst unsittlicher Selbsttäuschung haben
kaun. (107.)

So scheint diese Schrift in den hier herausgehobenen Bezie-

huugen verstanden werden zu müssen, in Allem nach dem wohlbe-
kannten System, aus welchem heraus sie durchgängig geschrieben ist*).
Der Verfasser beruft sich ausdrücklich auf die angesehensten Männer
und Schriften desselben. Man ist, bis er sich anders ausspricht,

berechtigt, ihn in diesem Sinne aufzufassen. Und nach uns seit Jahren
bekannten Nachschreibungen von Seminaristen ist nicht anzunehmen,

daß die mündliche Ausführung einen andern Geist athme.

Auf diese Weise also wird auch am Inhalt der Schrift eine

*) Sie hat auch bereits die höhere Approbation hiesür erhalten.



— 136 —

ebenso durchgreifende Kritik geübt, als an dem Aenßerlichen ihrer
Bücher. Gewiß nicht eine historische. Nicht in der Schrift selbst

werden auch nur die Principien solcher Lehren gefunden, son-

dern im Wiederspruch mit dem ausgesprochenen Grundsatz, daß die

wissenschaftliche Auslegung mit aufrichtiger Selbstentäußerung nichts

wolle, als das lautere Verständniß dieser Bücher, werden dieselben

mit der größten Willkür an die Stelle der unzweifelhaft biblischen

gesetzt.

Manche, die diesem Verfahren Beifall geben, werden nicht be-

greifen, warum man sich mit der kritischen Auffassung der Schrift
so viel zu schaffen mache. Man kommt ja kürzer auf diesem specu-

lativen Wege zum Ziel. Allein die Bibel hat eben noch ein Ansehen,

und, wie der Wahrheitszeuge offen genug sagt,, soll ihr dieses entzogen

werden.

Die für unbestreitbar hingestellten Sätze haben aber auch auf
die kritische Beurtheilung der einzelnen Schriften einen großen Ein-
fluß. Weil man nichts will von höherer Dignität Christi, wird jetzt

das vor Kurzem noch allen andern vorgezogene Evangelium Johannis
verworfen und der früher zurückgesetzte Markus allen vorangestellt,

welcher am meisten seine äußerlich menschliche Erscheinung hervor-
treten läßt. Und wohl hauptsächlich um den Schein hervorzubringen,
daß die, wie man nicht leugnen kann, in den ersten Zeiten des Chri--

stenthums schon consolidirte Lehre des neuen Testaments doch nur
aus dem Kampfe sehr von einander verschiedener menschlicher An-

sichten sich so gestaltet habe, vergrößert man die Differenz zwischen

Paulus und Petrus sammt den übrigen sogenannten Judenchristen.

Durch solche Parteibestrebungen soll die Abfassung der neutestament-

lichen Bücher so durchgreifend bestimmt worden sein, daß dieselben

nur aus diesem Gegensatz heraus begriffen werden können. Es

findet aber gewiß bei diesen Kritikern weit mehr Tendenz-Schrift-
stellerei Statt, als bei den Verfassern der neutestamentlichen Bücher.

Auch ist es merkwürdig, daß gerade in einer der allerwichtigsten
Lehren Paulus denn doch auch als am allermeisten jüdisch gesinnt

erscheinen würde. Nämlich die der jetzigen Verstandesbildung am

meisten anstößige Lehre von dem Tode Christi als einem Sühnopfer

für die Sünde soll nicht von Christo selbst herrühren, sondern Haupt-



— 137 —

sächlich von Paulus aufgebracht worden sein, infolge seiner Ginge-
nommenheit von den jüdischen Opfervorstellungen. Das Wahre ist

freilich, daß sie auch in den andern Schriften liegt, als eine urchrist-
liche, in welcher alle Parteien einig gewesen sein müssen.

Und es verlohnt sich zum Schlüsse noch zu bemerken, daß in
den vier größern Paulinischen Briefen, welche noch kein Kritiker an-
zugreifen gewagt hat, nicht zu reden von den nicht sehr ernstlich be-

strittenen, alle wichtigsten Lehren der Christenheit ausgesprochen, oder,

sammt den Hauptthatsachen, unzweifelhaft vorausgesetzt sind, die an-

gezweifelten Schriften also nur ausführlicher sagen, was in den un-
bestreitbaren auch enthalten ist.

Gerne würden wir auch in Ansehung der berührten Hauptlehren
des neuen Testaments uns wenigstens so einläßlich, wie über Jnspi-
ration, Schrift, Autorität und Wunder aussprechen, und zeigen, daß

das sich an die Bibel, haltende Bewußtsein sich auch bei der jetzigen

Bildung ihres Bekenntnisses nicht zu schämen hat. Allein wir müssen

uns dieß versagen aus Rückficht auf den uns in diesen Blättern
verstatteten Raum und wohl auch auf die Ungeduld mancher Leser.

(Fortsetzung folgt.)

Die bösen Wetter und die Sicherheitslampe.
Vor nicht sehr langer Zeit gehörten rußige Oellampen und öl-

getränkte Lampenputzer zu den unabweislichen Merkmalen jeder Stadt,
vom kleinen Landstädtchen bis zur prächtigen Residenz. Wie ganz
anders ist das seit einigen Iahrzehnden geworden. Die trüben, rau-
chenden Oelflammen sind verdrängt, kaum fristen sie noch in den abgele-

gensten Gäßchen und Winkeln der größern Städte oder in kleinern

Landstädtchen ihr dürftiges Dasein. Was für ein Stärkerer ist
über sie gekommen?

Das hat das Leuchtgas, Kohlenwasserstoffgas, bewirkt, das in
unserer Zeit zum Zwecke der Beleuchtung mit wenig Ausnahmen aus

Steinkohlen bereitet wird. — Sitzt aber eine zahlreiche Gesellschaft
im festlich erleuchteten Raume und lauscht den Klängen des Orchesters
oder ergötzt sich an den Darstellungen der Schauspieler, verbreiten

Hunderte von Flammen ein Lichtmeer bis in den letzten Winkel; so

denken wohl wenige daran, welchen Gefahren der Bergmann ausge-


	Der Leitfaden für den Religionsunterricht im Seminar [Fortsetzung]

