
Zeitschrift: Berner Schulfreund

Herausgeber: B. Bach

Band: 6 (1866)

Heft: 7

Artikel: Der Leitfaden für den Religionsunterricht im Seminar. Teil 5, Die Schrift
als ächte Urkunde der geoffenbarten Religion, aber nicht Autorität

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-675470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-675470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abonnemeutspreis:
Jahrlick Fr. 3. —
Halbjährlich „ 1. 5V ^7 Einrückungsgebühr:

Die Zeile 10 Rp.
Sendungen franko.

Bemer-Schulfteund.
1. April. Sechster Jahrgang. 1866..

Dieses Blatt erscheint monatlich zweimal. Bestellungen nehmen alle Post-
ämter an. In Bern die Expedition. ME" Alle Einsendungen sind

an die Redaktion in Steffisburg zu adressiren.

Der Leitfaden für den Religionsunterricht im Seminar.
V. Die Schrift als ächte Urkunde der geoffenbarten

Religion, aber nicht Autorität.
Das bisher Besprochene ist noch gar nicht das Wichtigste. Wenn

auch es sich in Hinsicht auf die Entstehung der heil. Schrift und auf
die Natur einzelner Bestandtheile derselben verhielte, wie wir, ohne

diese Ansicht jemand aufzudringen, zuzugeben geneigt wären; so könnte

gleichwohl immerhin, gesetzt nicht jede das Weltliche betreffende Vor-
stellung früherer Zeiten, wie das Stillstehen der Sonne bei Josuas
Schlacht, in welchen Dingen die Schrift sich nicht als Offenbarung
höherer Wahrheit dargibt, doch, was das eigentlich Religiöse anbe-

langt, die Lehre der Schrift und der Glaube der Christenheit fortbe-
stehen, wofern wahrhaft und ehrlich Ernst gemacht würde mit dem

vom Verfasser selbst aufgestellten Grundsatz: „Die Schrift sei das

Wahre Zeugniß, die ächte Urkunde der israelitischen und der

christlichen Religion, deren Wesen nirgends als aus ihr, aus
ihr aber vollständig zu entnehmen sei" (1.), und mit dem

ebenfalls auf's Bestimmteste aufgestellten andern: „Die Wissenschaft--

liche Auslegung wolle nichts, als das lautere und volle
Verständniß der biblischen Bücher". (5.) Man sollte näm-
lich verstehen, was die biblischen Schriftsteller, abgerechnet, was der

vorhin angedeuteten Art ist, unzweifelhaft als christliche Religions-



— 93 —

Wahrheit lehren wollen, das solle für die diese Religion Bekennenden

gelten. Allein es handelt sich bei dieser Kritik nicht nur um das

Formelle der Schrift, sondern im Grunde hauptsächlich um ihren In-
halt. Obschon der frühere, gemeinverständige Rationalismus eben

dafür mit Geringschätzung getadelt wird (5), so wird denn doch

durchaus „vom Standpunkte moderner Verständlichkeit aus", nur
daß diese bei der Partei nicht dieselbe Gestalt angenommen hat, alles

beurtheilt, und das sich ihr nicht Empfehlende verworfen, bisweilen

weil die wirkliche Meinung der Schriftsteller nicht die gewöhnlich an-

genommene sei, durchgängiger aber, weil es so nicht sein könne,

man es jetzt besser wisse. Dies erlaubt man sich aber um so leichter,

wenn man einander eingeredet hat, die Lehre sei allmälig entstanden,

weder von Moses noch Christus so aufgestellt worden. Diese beiden

Namen und auch die der Apostel haben nämlich immer noch bei den

Meisten Gewicht. Sonst brauchte es der großen Mühe der kritischen

Untersuchungen nicht. Man kömmt schneller ans nämliche Ende durch

bloßes Verwerfen nach spekulativer Wissenschaft.

Ungeachtet der angeführten Grundsätze und mancher im höchsten

Ton von der Schrift redenden Stellen, z. B. sie sei das Buch der

Religion ohne Seinesgleichen, ein unerschöpflicher Schatz der sittlichen
und religiösen Wahrheit (2), in der heiligen Schrift sei die Höhe
der Menschheit repräsentirt (175), wird denn doch behauptet, selbst

mit der Einschränkung auf das in der Schrift enthalten sein sollende

Wort Gottes könne sie nicht in ihren Sätzen Autorität sein (173,
175). Man könnte beinahe meinen, den Bibelgläubigen zum Trotz
stehen diese Aussprüche gleichmäßig auf den ersten und auf den letz-
ten Seiten. Es ist indessen ohne Zweifel an sich achtungswerthe
Offenheit. Hier redet der Verfasser auch ganz im Geiste der Zeit-
stimmen. Der erste Denker unter den Mitarbeitern derselben hat sich

auch in der letzten größern Darlegung seiner Ansichten kaum zu etwas
Anderem so angestrengt, wie zu der Protestation dagegen, daß die

Vernunft sich beugen solle vor der Schrift. An solchen Aeußerun-
gen aber müssen die Bibel-, wenn auch nicht Buchstaben-Gläubigen
beinahe am meisten Aergerniß nehmen. Ja auch nüchterne protestan-
tische Staatsmänner, welchen im Interesse der Sittlichkeit, der prak-
tischen Charakterhaftigkeit, an einem consolidirten religiösen Bewußt-



— 99.—

sein des Volks gelegen ist, würden dazu den Kopf schütteln. Was,
frägt man unwillkürlich, soll denn für den Protestanten Autorität
sein? was von bleibendem Ansehen, daß die Ueberzeugung sich daran

halten könne? Der Vernunft, der Wissenschaft scheint die höchste

und letzte Entscheidung jeder Frage zugewiesen zu werden. In diese

schneidende Schärfe läuft jederzeit der Gegensatz zuletzt aus zwischen

dem Rationalismus und dem ernstlichen Glauben an eine bestimmte

göttliche Offenbarung. Da scheint die Anmaßung des Subjekts den

höchsten Grad erreicht zu haben. Also, werden manche sagen, der

Verfasser will Autorität sein für alle Menschen. Ganz so ist es jedoch

nicht gemeint. Auch B. macht einen Unterschied zwischen der abso-

luten 'Vernunft (die das Göttliche sei) und der endlichen, menschlichen,

in ihrer jeweiligen subjektiven Entwickelung im Individuum. Nur
für die Erstere will er von keinem Beugen etwas hören, während er

zugibt, daß die Letztere endlich, begränzt und nicht durchaus wirkliche
Vernunft sei. Und wenn sie die Sache so nehmen, könnte zunächst

das Streiten füglich aufhören. Von der göttlichen Vernunft denkt

niemand, daß sie sich vor der Schrift, als höherer Autorität, beugen

sollte.' Der menschlichen aber kommt es auch nach Biedermanns Dar-
legung zu, ihrer unvollständigen Entwickelung sich bewußt, nicht selten

bis auf Weiteres, wohl bis an's Ende all ihrer Entwickelungen, vor
ungelösten Problemen, vor Thatsachen der Natur und Geschichte sich

zu bescheiden, und dies ist wohl alles, was unter dem Beugen

verstanden wurde. In Praxis jedoch kommt es ungefähr darauf hin-
aus, daß, wo keine objektive Autorität anerkannt wird, das Subjekt
jeweilen sich die Entscheidung anmaßt. Sobald in der subjektiven

Vernunftentwickelung eine feste Ueberzeugung zu Stande gekommen

ist, meint jeder den Ausspruch der objektiven Vernunft zu vernehmen.

In der subjektiven Ueberreduug, in seiner Wissenschaft die Wahrheit
ergriffen zu haben, will er die letzte Entscheidung geben. Nur inso-
fern beschränken sich diese Ansprüche, als man der steten Weiterbil-
dung der Erkenntniß, mithin der zu erwartenden Berichtigung jeder

gegenwärtigen Ueberzeugung eingedenk bleibt. Dann aber bleibt in
der steten Umwandlung der jeweilen vermeintlich gewonnenen Er-
kenntniß gar nichts fest und sicher. Der Verfasser erklärt auch wirk-
lich gleich im Anfang (2) auf's Bestimmteste, es bedürfe keines ab-



— 100 —

geschlossenen Ausdrucks der religiösen Wahrheit. Diesen behauptet
er ohne Zweifel nicht gewonnen zu haben, obschon allerdings einen

richtigern, haltbarern, als den der heil. Schrift. Aehnlich hat in-
dessen ein nicht zu dieser Partei gehörender, sehr namhafter schweize-

rischer Gelehrter auch von einer gewissen Wandelbarkeit der sittlichen

Wahrheit gesprochen. Und allerdings kommen in andern Lebensver-

Hältnissen auch andere Seiten, Momente sogar des Sittlichen zum
Bewußtsein, daß man z. B. Zins zu nehmen nicht für ein Unrecht
ansieht, wie sie früher, und beziehungsweise auch nicht in gänzlichem

Irrthum, darüber urtheilten.
Aber ist denn auf dem Gebiet des Sittlichen nicht doch des

Festen und Bleibenden ungleich mehr, als des Wandelbaren? Wel-
ches sittliche Bewußtsein ertrüge als allgemein gelten sollend den Satz,
es gebe überall nichts Festes, Bleibendes in den sittlichen Ueberzeu-

gungen? alle sittlichen Grundsätze drücken höchstens eine relative, zeit-

weilige Wahrheit aus? Das wäre so schändlich, als wenn die

griechischen Sophisten sagten, es gebe nichts Gerechtes an sich, son-
dern für gerecht gelte nur, was jeweilen dem Stärkern nütze. Ist
es aber nicht im Wesentlichen nothwendig dasselbe in Hinsicht auf
die Religion?

Nein, es muß auch Bleibendes, Sicheres geben auf dem Ge-
biete der Religion. Sie sollen hervortreten und erklären, es sei nicht

so. Die bloß auf sich selbst gestellte Wissenschaft, wie sie auf keinem

Gebiete des Gewissen mehr hat, als in der Mathematik, so dagegen

auf keinem weniger, als in der Religion. Kaum gewinnen einzelne

ausgezeichnete Geister nur durch Wissenschaft in sich selbst Festigkeit
und Sicherheit des religiösen Bewußtseins, jedenfalls nie die Menge,
das Volk. Nur auf positiven Grundlagen ist bisher Religion zu
Stande gekommen, die den Völkern Halt, Sicherheit und Kraft ge-

währte, so lange diese Grundlage nicht durch Zweifel wankend ge-
macht wurde. Dies ist die nicht zu erschätzende Wichtigkeit der posi-
tiven Religion und des Ansehens, des Gewichtes ihrer Grundlagen
für die Gemüther. An diesen Grundlagen also ist festzuhalten, für
diese nicht weniger, als, wie einer der ältesten Weisen gesagt hat,
für das Gesetz, ist zu kämpfen, wie um die Mauer der Stadt.

Was aber ist für die evangelischen Christen die Grundlage ihrer



10! -
Religion? Dasjenige, was der geschichtliche Anfang derselben ge-
Wesen ist. Dieses aber ist, wie der Verfasser wahrhaft bezeugt, nie-

dergelegt in der auch von ihm als ächte Urkunde anerkannten hei-

ligen Schrift. Also soll die Letztere denn in Ansehen bleiben, Au-
tori tät behalten. Hätte der Verfasser in den letzten Worten seines

Buchs, hätte Hr. B. in seiner Erklärung, daß vor allem aus der

Schrift die religiöse Wahrheit geschöpft werden müsse, etwas dieser

Art gemeint, so hätten wir in dieser Sache nicht mit ihnen zu strei-

ten, aber sie sollten denn nicht so spröde thun gegen das Wort Au-
torität, entscheidend bestimmendes Ansehen. Und meinen sie es nicht

so, was wir allerdings annehmen müssen, so sind sie befangen in
einem verderblichen und ihrer nicht in Zweifel zu ziehenden Intelligenz
nicht Ehre machenden Irrthum. Allerdings haben sie Recht, wenn

sie der Schrift gegenüber für die Vernunft des Einzelnen eine gewisse

Selbstthätigkeit in Anspruch nehmen. Nicht wie das Gesetz auf die

steinernen Tafeln soll und kann die göttliche Wahrheit dem Gemüth,
der Vernunft des Menschen mechanisch eingegraben oder eingedrückt

werden. Das Subjekt kommt nicht in ihren Besitz, wenn es nicht
in eigener Thätigkeit sie ergreift, wobei jenes Prüfen, Unterscheiden

statt zu finden hat, welches Paulus und Johannes — insofern die

ersten Kritiker — nicht nur erlauben, sondern zur Pflicht machen.

Aber als das Erste und Höchste, welchem auf dem religiösen Gebiet

die Wahrheitsentscheidung zukommt, hat Paulus denn doch nicht die

Weisheit der Griechen dargestellt, sondern das Evangelium vom Kreuz

Christi. Und wenn die positive Grundlage nicht verlassen werden

soll, so hat das Subjekt denn doch weit mehr diesem Objektiven,
dem nur aus der Schrift zu erkennenden ursprünglich Gegebenen der

christlichen Religion, sich unterzuordnen, als dasselbe sich unterwerfen
zu wollen. Wo in demjenigen, was die neutestamentlichen Schrift-
steller unzweifelhaft als wesentliche und allgemein gültige religiöse
Lehre aufstellen, sich etwas mit der eigenen Vernunft nicht vertragen
will, da ist, wie so häufig vor den Thatsachen der Natur und der

Geschichte, das für uns zur Zeit Unbegreifliche deßwegen nicht zu
leugnen. Die Vernunft im allerhöchsten Sinne des Worts würde
sich mit dem wahrhaft Thatsächlichen in Uebereinstimmung finden,
unsere subjektive Vernunft hingegen, die nach Biedermanns eigenem



- 102 -
Ausdruck in sehr Vielem noch nicht zur Vernunft gekommen ist, hat
sich auf solchen Punkten zu bescheiden. Es findet im gesunden Zu-
stände auf dem religiösen Gebiete etwas Aehnliches statt, wie in der

lebendigen sittlichen Gemeinschaft des Staats. Der Bürger, wie

selbstständtg er sei, hat im Gesetz des Staates eine Autorität, eine

Macht sich gegenüber, der er sich unterzuordnen hat. Thut er dies

nicht, so tritt er thatsächlich aus der Gemeinschaft, oder diese löst
sich in sich selbst auf. Aehnlich in der religiösen Gemeinschaft. Auch

diese besteht nur, so lange eine solche allgemeine Macht vorhanden

ist, die für den einzelnen nicht geringer zu achten ist, als für den

Bürger das Gesetz des Staats.
Und in der evangelischen Kirche kann nur der Schrift eine solche

Dignität zukommen, nämlich demjenigen in ihr, wovon unzweifelhaft

vor Augen liegt, daß es im neuen Testament als bleibend anzuer-
kennende Religionswahrheit beurkundet ist. Die Ausscheidung des-

jenigen, dem diese Bedeutung nicht zukomme, ist in Manchem sehr

schwierig. Sie hat aber nicht zu geschehen nur nach den Meinungen,
Vermuthungen, Ueberredungen einer nie zu voller Entwickelung und

daheriger Sicherheit gelangten subjektiven Vernunft, sondern vielmehr
aus dem unzweifelhaften Gesammtinhalt und Geist der Schrift selbst

heraus. Diesem ist die Bedeutung einer höchsten Autorität bei-

zulegen.

Eine solche Bedeutung für die Schrift in Anspruch zu nehmen,

hindert uns der Umstand durchaus nicht, daß wir allerdings nicht
mit Sicherheit wissen, von wem einzelne Schriften und Stellen ge-
rade in der uns überlieferten Gestalt herrühren, und daß die ganze

neutestamentliche Sammlung nur allmälig zur allgemeinen Anerken-

nung gekommen ist. In Hinsicht auf die Abfassung sagt Lucas selbst,

daß vor ihm viele Aufzeichnungen von Christo gemacht worden waren,
und wie er, so möchten auch die andern Evangelisten verschiedene

Nachrichten benutzt haben und es möchte Einzelnes umgearbeitet wor-
den sein. Zu verwundern wäre es, wenn dies nicht geschehen wäre.

Und erst in Ansehung der Anerkennung würde es ein Wunder sein,

wie kaum ein schwerer glaubliches berichtet wird, wenn sie bei der

damaligen Schwierigkeit des literarischen Verkehrs sogleich allgemein

zu Stande gekommen wäre. Die neutestamentlichen Schriften haben



— lvz —

auch diese Bedeutung nicht auf den Namen einzelner Männer, son-

dern auf eine andere Gewähr hin, die für eine allgemeine geschicht-

liche Betrachtung wichtiger ist, nämlich nach dem Zeugniß der innern

Geschichte des ersten Christenthums. Wie es sich verhalten möge

mit Einzelnem, so ist doch so unzweifelhaft gewiß, als etwas solches

gewiß sein kann, daß keine richtigern Urkunden der christlichen Reli-
gion aus der Zeit ihrer Gründung je existirt haben können, daß das

Allerwesentlichste der Lehre von Aposteln so niedergeschrieben worden

ist, und daß die christlichen Gemeinen, noch unter dem frischen Ein-
druck des von den Aposteln oder doch ihren Schülern erhaltenen Im-
Pulses, in einem Zustande geringerer Trübung und Corruption des

urchristlichen Bewußtseins, als, eben mit Ausnahme des ApostelkreiseS

selbst, wohl je bestanden hat, in diesen, nach den neuesten und zu-
verläßigsten Untersuchungen schon im II. Jahrhundert größtentheils

gesammelten Schriften den richtigsten Ausdruck der Lehre und der

Lebensimpulse, die ihnen durch die Apostel mitgetheilt worden waren,
gefunden haben. Es hat zwar ohne Zweifel, wie ebenfalls selbst

Rothe bezeugt, eine keineswegs gering zu achtende Kritik bei der An-
erkennung dieser Schriften statt gefunden. Doch wollen wir, ohne
das Gleiche Andern zuzumuthen, annehmen, sie haben nicht immer
mit vollkommenster Sicherheit gewußt, von wem einzelne Stellen nud

vielleicht sogar Schriften herrühren. Das aber mußten sie wissen,
die Ueberlieferung und die Lehre, die ihnen von den Aposteln und
deren jünger» Zeitgenossen mitgetheilt und Glaube der ersten Chri-
penheit geworden war, sei eben diejenige, welche in diesen Schriften
niedergelegt ist. Weil sie in den Apokryphen der neutestamentlichen

Zeit dieselbe nicht, in den kanonischen Schriften hingegen auf's Voll-
kommenste ausgedrückt fanden, wurden die erstern verworfen, die letz-

tem aber in dieser Bedeutung anerkannt. Und eben deßwegen sollen
sie für uns die Autorität der ächten und vollgenügenden Urkunde der

ursprünglichen Gestalt des Christenthums haben, und für Alle, die

von dieser nicht abgehen wollen, behalten.
Und da diese Lehren und Schriften jedenfalls nicht nach mensch-

licher Erfindung und Willkür, und namentlich nicht infolge gewöhn-
licher Bildungsentwickelung und Wissenschaft entstanden sind, und doch

in Hinsicht auf Sittlichkeit und Religion nicht bloß alles Gleichzeitige



- M -
unendlich weit übertreffen, allem Vorzüglichsten in der spätern Cul-
turentwickelung um Jahrtausende vorausgeeilt sind, sondern so sehr

allem Guten, dessen wir uns in unserer Bildung freuen, zu Grunde

liegen, daß wir bekennen müssen, ohne die christliche Religion wären

wir ohne Zweifel in einem nicht vorzüglichern Zustande, als die

europäischen Heiden gewesen sind und die asiatischen noch jetzt sind —
da also eine ganz ungewöhnliche providentielle Leitung und Wirkung
in diesem Allen vor Augen liegt: so haben wir in diesen Thatsa-
chen ein geschichtliches Zeugniß, wie irgend ein solches ge-

dacht werden kann, von der Göttlichkeit dieser Lehre und dieser

Schriften, welches die unbefangene Geschichtsbetrachtung anerkennen

muß, auch wenn es dabei an der eignen Glaubens- und Lebenser?

fahrung fehlte.

Tiefe ist freilich für den Einzelnen die weit bessere Bezeugung.
Und wie man ebenfalls bei Rothe, dem hochgeachtetsten Mann bei

der gegenwärtigen freisinnigen Bewegung in Deutschland, lernen könnte,

müßte jeder nothwendig diese Lebenserfahrung selbst machen, der mit
einiger Empfänglichkeit für solche Sachen sich der Betrachtung der

biblischen Schriften hingäbe, und damit die sonstigen Schriften der

damaligen Zeit und überhaupt alle Literatur aller Völker zusammen

hielte.

Der Pauperismus im alten Rom.
In der römischen Geschichte ist der P a u peris m u s, zusammen-

hängend mit der ungleichen Verthetlung der politischer Rechte und

daher meist mit ihr zusammengenommen, fast die ganze Zeit der Re-

publik hindurch das treibende Element der Entwicklung gewesen. Das
harte Schuldrecht trug nicht wenig zur Verarmung bei. Der Ver-
schuldete oder Zahlungsunfähige mußte sogar mit seinem Körper has-

ten, wurde eingethürmt und, war er im Freien, so durfte er sogar,

um das Entspringen.chei Feldarbeiten zu verhüten, in Fesseln gelegt
werden. Faktisch war er Herr seiner Kinder und seiner Habe, aber

da er doch in der Gewalt seines Creditors war, waren diese eben so

gut verpfändet, als deren Herr. Die häufigen Auswanderungen der

gedrückten armen Plebs, die ganze Bewegung der grachischen Unruhen
beruhen zum Theil auf dem über Hand nehmenden Pauperismus,


	Der Leitfaden für den Religionsunterricht im Seminar. Teil 5, Die Schrift als ächte Urkunde der geoffenbarten Religion, aber nicht Autorität

