
Zeitschrift: Berner Schulfreund

Herausgeber: B. Bach

Band: 6 (1866)

Heft: 6

Artikel: Der Leitfaden für den Religionsunterricht im Seminar. Teil 4, Von
menschlicher und göttlicher Wirkung bei ihrem Entstehen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-675431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-675431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abonnementspreis:
Jährlich Fr. 3. —^
Halbjährlich „ 1. 50 -

Einrückungsgebühr:
Die Zeile t0 Rp.
Senduttgen franko.

Bemer-Schulsteund.
16. März. Sechster Jahrgang. 1866.

Dieses Blatt erscheint monatlich zweimal. Bestellungen nehmen alle Post-
ämter an. In Bern die Expedition. Alle Einsendungen sind

an die Redaktion in Steffisburg zu adressiren.

Der Leitfaden für den Religionsunterricht im Seminar.
IV. Von menschlicher und göttlicher Wirkung bei

ihrem Entstehen.
Wichtiger aber, als die Zeit, in welcher, und die Namen der

Menschen, durch welche die Schriften geschrieben worden feien, ist
die Frage, wie es bei ihrer Entstehung hergegangen sei? ob nur ge-

wöhnliche schriftstellerische Thätigkeit der Verfasser oder ob eine gött-
liche Wirkung dabei angenommen werden solle? Die Schrift selbst

spricht wirklich von höherer Eingebung, doch nicht so, daß mit Sicher-
heit behauptet werden kann, durchaus jedes Wort sei vom heiligen
Geist den dabei thätigen Männern eingegeben worden, wie wenn einer

einem Andern in die Feder dictirt. Dieß ist eine Auffassung der

Theolo t in den ersten Zeiten nach der Reformation, die jetzt nicht
leichr jemand Andern durchaus zur Gewissenssache wird machen wol-
len. Da sich die Individualität der Verfasser nach Sprache, Denk-

art, Begabung und auch etwas Menschliches in Ungenauigkeiten der

Erinnerung bemerklich macht, so haben sie sich nicht bloß wie todte

Werkzeuge bei dem Entstehen der Schriften verhalten. Was hingegen

Petrus sagt: Die heiligen Menschen Gottes haben geredet, getrieben

von dem heiligen Geist — dieß wird man nicht so schnellfertig ver-
werfen sollen.

Der Verfasser des Leitfadens jedoch liebt auch diese Ausdrucks-
weise nicht, während derjenige der andern Schrift doch einen gött-



— 82 —

lichen Antrieb nicht gerade verwirft. Kaum gibt es Stellen im Leit-

faden, durch die derselbe mehr Anstoß und Aergerniß gibt, als durch

die gleich auf der ersten Seite jedem in die Augen springende Be-

Häuptling: „Nicht durch die Art der Entstehung unterscheiden sich die

biblischen Bücher von allen übrigen wahrhaft guten und edeln Schrif-
ten, sondern einzig durch ihre geschichtliche Stellung. Tie Schriften
des alten Testaments sind Früchte der religiösen Entwickelung des

israelitischen Volkes, die des neuen Testamentes Früchte der Grün-

dungs- und ersten Entwickelungszeit des Christenthums. Die heil.

Schrift ist also nicht selbst Gottes Wort, nicht selbst Offenbarung,
wenn dieß in einem andern, als dem allgemeinen Sinne verstanden

wird, nach welchem, wo irgend Wahres und Gutes ausgesprochen

wird, durch das sich wiedere Andere erleuchtet und gehoben fühlen,
dieß aus Gott geschöpft ist." Damit ist wirklich die Schrift nach

ihrem Entstehen und ihrem Inhalt sogar dem gleichgesetzt, was der

Hr. Verfasser mündlich den Zöglingen oder hier im Buche Erleuchten-
des ausspricht. Und diese Auffassung liegt vielen aus diese Sache

bezüglichen Stellen zu Grunde. Das alte Testament heißt dann auch

die geistige Schöp f u n g des israelitischen Volkes (S.
11), dieses Volk freilich von Gott erwählter Träger seiner Offen-
barung; immer wieder tritt aber der schöpferische Volk s gerst,
der religiöse Genius des Volks (20) als das eigentliche Her-
vorbringende in den Vordergrund, Gott hingegen fast ganz zurück.

In den Propheten wird keine übernatürliche Wirksamkeit des gött-
lichen Geistes anerkannt. Dieß, heißt es, vertrüge sich weder mit der

Geistigkeit Gottes, noch mit der des Menschen (was freilich nirgends

begründet, sondern nur nach der unter der Partei geltenden specula-

tiven Ansicht behauptet wird). Daher wird bei den Propheten und

den andern biblischen Schriftstellern Alles aus psychologischen und

historischen Ursachen erklärt (34). Die geschichtlichen Bücher und

fast Alles, Was nicht in lyrischer Dichtung unmittelbarer Erguß des

Gefühls ist, sind dargestellt als ans Volksliedern und Sagen nach

jeweiliger Stimmung des Volks entstanden, theils in einer keine Ab-
ficht bei dem Einzelnen auskommen lassenden Wirkung des Volks-

geistes, doch sehr Vieles etwa so, wie ein didactischer Tendenz-Roman

entsteht, wenn der Dichter wenig restektirt, von genialer Inspiration



— 83 —

erfüllt ist, und dabei von einer mächtigen Erregung seines Volks,

z. B. bei kriegerischer sowohl als religiöser Erhebung desselben, be-

herrscht wird. Die Geschichte werde durch die Wirkung des geistigen

Lebens des Volks zum Ausdruck einer Idee gemacht (53), zum Theil
die Ueberlieferung durch den Volksgeist geformt, so daß oft nur ein

armer Rest zuverlässiger Ueberlieferung übrig bleibe (52). Die Ge-

schichte solle das religiöse Bewußtsein des Volks laut aussprechen

(53) ; sie gestalte sich so zur Offenbarung, indem die Darstellung
des geistigen Lebens des Volks als eine Reihe von Offenbarungen
Gottes dargestellt werde (52). Dann Habs die Beantwortung einer

Menge von Fragen, die auf dem Gebiete der geschichtlichen Ueber-

lieferung nirgends eine Stelle finden konnten, sich vor der Geschichte

angesetzt und zu Mythen ausgeprägt, z. B. die Schöpfung, die Ent-
stehung der Sünde und des Uebels (54). Auch die Weissagung der

Propheten sei nur ein Vorausschauen des Reiches Gottes, nach wel-

chem die edelsten Kräfte rangen, in der Zukunft gewesen, (80) so daß

der wirkliche Verlauf der Dinge damit habe zusammentreffen können,
es aber oft nicht gethan habe (82). Nach dieser Fassung wäre die

Schrift das Erzeugnis der geistigen Thätigkeit der Menschen, welche

in ausgezeichneten Individuen am meisten hervortrete, eigentlich aber

im Volk lebe. Dabei wird der in der Gemeine waltende Geist frei-
lich auch der göttliche Geist genannt, aber als religiöser Geist eben

selbst der göttliche. In allem diesem wird der mit solchen Schriften
Vertraute nicht wohl etwas anderes finden können, als die bekannte

pantheistische Ansicht der Partei, nach welcher Gott und Welt so sehr

als Eins gefaßt wird, daß Gott die einheitliche aber durchaus un-
abtrennbare Macht der Welt sei, was die nicht über den Verstandes-
gebrauch hinaus Speculative:: nicht sehr anders vorstellen können, als
etwa wie die allgemeine Naturkraft sich zu ihren Wirkungen verhalte.
Aus der Entwickelung des israelitischen Volks wäre die alttestament-
liche Religion und ihre Bücher hervorgegangen, und nicht wesentlich
anders die neutestamentlichen aus dem unter den damaligen durch
die von Christo ausgehenden Impulse erregten Menschen vor sich

gehenden Lebensprozeß, nur daß Christo eine höhere Bedeutung zuge-
schrieben wird, als Moses und den Propheten, den Verfassern der

Schriften aber weniger individuelle Bedeutung, hingegen mehr selbst-



— 84 —

bewußte trübende Absichtlichkeit. Der unpersönlich, nicht als Einzel-
geist, gedachte Gott wäre bei dieser Hervorbringung gegenwärtig, aber

nicht wesentlich anders, als bei allem, was in der Geschichte geschieht,

wenigstens bei dem, was in irgend einem Sinn gut heißen kann.

Der Verfasser spricht in solchen Stellen ganz aus dem System der

Zeitstimmen heraus. Meint er es anders, so sage er es anders.

Es kommen freilich auch einige anderslautende Stellen vor, näm-

lich aus einer andern Urkunde, wo der Gott des alten Testaments

bezeichnet wird als über allem Endlichen und Natürlichen stehend

(64), die Religion des alten Testaments, als bei weitem nicht bloß

das Produkt der natürlichen Bestimmtheit von Volk und Land, stehend

über dem Volk, so daß dieses sich an ihr und zu ihr hinauf ent-

wickele (65). Da sollte man glauben, es sei von dem Gott die Rede,

den das alte Testament ausspricht und zum Bewußtsein bringt als

eigentlichen, in sich selbst wissenden und wollenden, den Menschen

höhere Wahrheit, höheres Leben mittheilenden Geist. Allein die an-
dere Richtung überwiegt so sehr, daß sogleich wieder nur von der

geistigen Macht der Geschichte die Rede ist und nur diese Letztere

als Offenbarung anerkannt wird. Auch in Hinsicht aus das neue

Testament findet sich von keiner andern Offenbarung eine Andeutung.
Der himmlische Vater, von dem Christus redet, scheint durchgängig
der spekulativen Grnndansicht der Partei entsprechend gefaßt zu wer-
den, nach welcher, obschon eine gewisse Unterscheidung zwischen Welt
und Gott gemacht wird, der erste Denker der Partei in der Schweiz,

zu dem unsere junge Schule sich entschieden genug bekannt hat, dem

Letzteru doch niemals Wissen und Wollen zuschreiben mochte.

Wir dürfen freilich auch nach der Bibel nicht behaupten, mit
Gewißheit zu wissen, wie das Wort des Herrn zu denen geschehen

sei, die dasselbe vernommen zu haben bezeugten, ob in sinnlich hör-
baren Worten menschlicher Sprache, oder in einem innerlichen Ver-
nehmen. Auch bei solchen Ausdrücken, auch bei einzelnen Beschrei-

bungen von Gesichten, welche sie gesehen, möchte an Eigenthümlich-
keiten orientalischer Veranschaulichung zu denken sein. Das aber ist

unzweifelhaft, daß die biblischen Schriftsteller sagen wollen, wenig-
stens ein inneres Vernehmen höherer Wahrheitsmittheilung habe bei

ihnen Statt gefunden, auf eine Weise, daß sie, wie namentlich



— 85 —

Paulus sich darüber bestimmt ausspricht, dasselbe von ihrem natür-
lichen Fühlen und Denken unterscheiden konnten, und diese Mitthei-
lung von dem über alles Endliche erhabenen Gott empfangen zu

haben sich bewußt waren. Im Leitfaden hingegen kann es nicht so

gemeint sein.

Es bleibt nichts anderes übrig, als zu verstehen, das Bewußt-
werden höherer Wahrheit und edlerer Lebenserregung bei den bib-
lischen Schriftstellern werde, wie dieß zu ausdrücklich erklärt wird,
ganz ähnlich gefaßt, wie bei aller andern irgendwo stattfindenden

Erkenntniß des Wahren und Guten. Da denn doch in so hohem

Ton von den Vorzügen der Bibel und des religiösen Lebens bei den

Juden gesprochen wird, so denkt mau freilich, dem Grade nach müsse

sich die biblische Wahrheits- und Lebcnserzeugung von aller sonst vor-
kommenden unterscheiden. Allein auch diese Annahme scheint unzu-
läßlich, da die jetzige kritische und spekulative Wissenschaft Alles so

viel besser weiß, als die biblischen Schriftsteller, ja wohl Manches
besser als Christus selbst. Die eigentliche Meinung ist wohl am

faßlichsten ausgedrückt, wenn S. 39 die Aufgabe der Juden in Hin-
ficht auf die Religion ganz ähnlich gefaßt wird, wie die der Römer
in Hinsicht auf das Recht und die der Griechen in Beziehung auf
die Philosophie. In einer ganz ähnlichen Stelle eines Seminaristen-
Heftes fanden wir vor Jahren bei den Griechen auch die Kunst ge-
nannt. Ganz entsprechend der Entstehung der Schrift- und Kunst-
Werke bei den Griechen und der Gesetze, der Rechtsbildung der Rö-

mer, wäre demnach die der heil. Schrift zu fassen. Und wie die

Schriften und Bildsäulen der Griechen für die Philosophie und Kunst,
wie das Corpus Juris für das Recht, so wäre die Bibel für die

Religion zu benutzen. Die Theologen hätten sich zu ihr zu verhalten,
wie die Juristen zum eorpus Mris, und wie diese das Recht weiter
bilden nach den Bedürfnissen der jeweiligen Zeit, so würde die Reli-
gion durch die Erstern jeweilen zu gestalten sein.

Die Christenheit hingegen hat seit Christo und den Aposteln eine

andere Vorstellung von der Eingebung der Schrift. Und auch der

doch selbst zu den Autoritäten des Verfassers gehörende, aber jetzt an
der Spitze der freisinnigen Religionsentwickeluug in Deutschland ste-

hende Professor Rothe lehrt eine eigentliche Inspiration der Männer,



durch welche die heil. Schriften zu Stande gekommen seien, und zwar
nicht etwa nur -ein Innewerden aus dem ewigen Born des göttlichen
Lebens aufquellender göttlicher Wahrheit, wie man sich allenfalls auch

bei 'pantheistischer Auffasfungsweise ausdrücken könnte, sondern ein

Hereintreten Gottes in die Natur und die Geschichte, gleichwie eine

selbst handelnde Person, unter übernatürlichen Ereignissen, in denen

er sich dem menschlichen Bewußtsein, mit unbestreitbarer Evidenz ma-
nifestirt, sich geoffenbart, und dabei das Verstehen dieser Offen-
barung als eigentliche Inspiration bewirkt habe. Waren aber

die Verfasser der biblischen Schriften in diesem Sinne inspirtrt, so

muß diese Inspiration, so weit es möglich war, ein solches Geistes-
leben in geschriebenen Worten auszudrücken, auch in die Schriften
übergegangen sein, wenn vielleicht nicht in einer so unmittelbar fühl-
baren Macht und Fülle, wie in ihre mündliche Rede, so doch gewiß
in nicht geringerer Richtigkeit, da sie ohne Zweifel um diese sich beim

schriftlichen Ausdruck nicht weniger bemüht haben. Eine Offenbarung
und Inspiration in diesem Sinne ist gewiß auch vom allgemeinen

Vernunftstandpunkt aus nicht für unmöglich anzusehen, da selbst nach

der pantheistischen Auffassung der Einzelne seine Vernunftbegabung
und deren Anregung nicht aus sich selbst hat, sondern aus dem all-
gemeinen Grund alles Daseins, und in Hinsicht auf den wahren Gott
doch gelten muß, daß der dem Menschen den Mund geschaffen hat,
ihn auch wird lehren können. 2. Mos. 4, 11. 12.

Das Wesentliche der bisherigen Auffassung der göttlichen Ein-
gebung der Schrift wird auch von solchen Männern festgehalten. Aller-
dings aber werden wir dieselbe nicht auf jedes Wort und jeden Satz
beziehen können, z. B. nicht auf diejenigen Stellen, wo die Erwar-
tung des Weltendes schon in der Zeit der damaligen Generation aus-
gesprochen ist, nicht auf das, was Paulus nur als seine Meinung
gibt (1. Cor. 7, 25.), was als sprachliche Eigenthümlichkeit oder als
Ungenauigkeit des Gedächtnisses offenbar menschlich ist, oder auch,

wo sie von nicht religiösen Dingen nicht als vom heil. Geist getrie-
ben reden. Einer der mit Recht berühmtesten alten Weltweisen ver-
gleicht das Ewig Gute mit der Sonne. In ähnlicher Vergleichung
möchten wir denn sagen, wie die Sonne die Ursache alles Lichtes
sei im irdischen Tage, ihr Licht jedoch nicht immer voll und rein zu



— 87 —

uns gelange, sondern mannigfach gebrochen und getrübt, je nach der

Beschaffenheit des Dunstkreises, unter dem wir uns befinden — ge-
wissermaßen Aehnliches geschehe mit dem geistigen Lichte der göttlichen

Wahrheit, wenn dieses durch die Vermittelung menschlicher Fassung
und Darstellung bis zu uns herüber geleitet werde. Ueberdieß liegt
die Trübung, wie beim physischen Sehen, gar oft nur im eigenen

Auge. Allein nicht nur nach der unwissenschaftlichen Vorstellung frü-
herer Zeiten, sondern eben mit den ersten der gegenwärtig in Deutsch-
land nach einer neuen Gestaltung der christlichen Kirche und Lehre

Ringenden, machen wir Ernst mir dem Glauben an den lebendigen,
über alles Natürliche erhabenen Gott der Bibel. Wir stehen auch

in der Zuversicht, daß nach der Bestimmung aller Geschlechter der

Menschen, die auf dem Erdboden wohnen, daß sie Gott suchen sollen,
ob sie ihn fühlen und finden möchten HApostelg. 17, 26. 27), wir
einigermaßen ihn fühlen, auch in einem demjenigen dieser Kritiker
und Philosophen nicht weit nachstehenden Denken und Erkennen ihn
finden, als den allerdings in der Geschichte sich Offenbarenden, doch

nicht nur in dem Jneinanderwirken der geschichtlich und natnrwissen-

schaftlich für uns erkennbaren Dinge Bestehenden, der nicht nur der

unbestimmbare Grund alles Daseins der endlichen Geister, sondern

in sich selbst das allervollkommenste, realste und wahrhafteste Geistes-
leben sei, und als solches dem menschlichen Geiste sich zu fühlen und

zu finden gebe — allerdings auch in der Natur und in der sonstigen

Geschichte, jedoch, wie durchaus nie und nirgends sonst, in der hei-

ligen Geschichte und der heiligen Schrift. Und mit der Christenheit

ist es unsere Ueberzeugung, nicht sei die heilige Schrift entstanden,

wie die Worte des Leitfadens feiner, die der andern Schrift unfeiner

sagen, nur durch die Thätigkeit — die unbewußte oder die selbstbe-

wußte, die irrende oder die richtige — der Menschen, der Einzelnen
oder der Völker, sondern, nach ihrer wahren und höchsten Ursache,

durch die Wirksamkeit Gottes. Dieß ist freilich zunächst Sache des

Glaubens. Für diesen Glauben aber, und dafür, daß eine solche

göttliche Wirksamkeit nicht unmöglich genannt werden soll, werden
die Gründe später wenigstens angedeutet werden.

Das reine Himmelslicht der göttlichen Offenbarung in der Ge-

brochenheit und Trübung des Dunstkreises menschlicher Fassung und



— 88 —

Darstellung zu empfinden, das Ewig-Göttliche von dem Zeitlich-
Menschlichen zu unterscheiden, das ist freilich eine Aufgabe, die nur
durch herzhafte Arbeit gelöst werden kann. Es hat nun einmal Gott
gefallen, diese Aufgabe uns zu stellen, wahrscheinlich, damit wir auch

im Religiösen weniger träge werden. Und er hat uns, bei der Un-
sicherheit unseres Suchens, in der Schrift selbst, in ihrem Geist und

Gesammtinhalt, eine Leuchte und einen festen Halt gegeben.

Die Zeit des Lernes ist nicht die Zeit des Urtheilens
und der Kritik.

In dem vortrefflichen Werk über Pestalozzi gibt unser verehrte

Herr alt Seminardirektor Mors in seinem dießjährigen Neujahrsblatt
von Seite 41 bis 74 den Hauptinhalt an von dem Buche Pestalozzi's:

„Wie Gertrud seine Kinder lehrt." In der heutigen Zeit, wo unter

dem Deckmantel der Freiheit und des zeitgemäßen Fortschritts oft
Kinder und Jünglinge nur allzufrüh zum Aburtheilen und Kritisiren
selbst der schwierigsten und dem Menschenherzen heiligsten Dinge an-

geleitet werden, ist es doppelt interessant zu hören, was denn eigent-

lich Pestalozzi, der Großmeister der Erziehung und Pädagogik, unter

obiger Aufschrift in jenem Buche uns Lehrern und Erziehern sagt.

Wir lassen daher die betreffende Stelle hier wörtlich folgen:

„Ich bin nicht dafür, das Urtheil der Kinder Hund Jünglinge)
über irgend einen Gegenstand vor der Zeit scheinreif zu machen, son-

dern vielmehr dafür, dasselbe so lange als möglich zurückzu-
halten, bis sie jeden Gegenstand, über den sie sich äußern sollten,

von allen Seiten und unter vielen Umständen in's Auge gefaßt, und

mit den Worten, die das Wesen und die Eigenschaften desselben be-

zeichnen, unbedingt bekannt sind. Der Zeitpunkt des Urtheilens
geht mit der Vollendung des Lernens, er geht mit der

Reifung der Ursachen, um derentwillen man urtheilt und urtheilen

darf, an; und ich glaube, jedes Urtheil, das bei dem Individuum,
das es ausspricht, innere Wahrheit haben soll, muß
aus einer umfassenden Kenntniß so reif und vollendet
herausfallen, wie der gereifte Kern vollendet, frei und gewalt-
los von selbst aus der Schale fällt. Mensch! so wie du in jeder


	Der Leitfaden für den Religionsunterricht im Seminar. Teil 4, Von menschlicher und göttlicher Wirkung bei ihrem Entstehen

