Zeitschrift: Bremgarter Neujahrsblatter
Herausgeber: Schodoler-Gesellschaft

Band: - (2004)

Artikel: Heinrich Bullinger

Autor: Busser, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-965434

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-965434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heinrich Bullinger

VON F. BUSSER

An einer Feier zum 400.Geburtstag von Heinrich Bullinger
stellte der Ziircher Kirchenhistoriker Emil Egli (1848—-1908) fest:
«Heinrich Bullinger, Zwinglis Nachfolger im Pfarramt Gross-
miinster hat um die Kirche und das geistige Leben Ziirichs, ja
der ganzen reformierten Welt, hohe Verdienste erworben, ist
aber im Verhdltnis dazu viel zu wenig bekannt und gewiirdigt»
(Zwingliana | 419). Es ist der Sinn der folgenden Ausfiihrungen
zum 500. Geburtstag von Heinrich Bullinger zu fragen, wie weit
Bullingers Verdienste heute besser bekannt und gewdirdigt sind.

Dabei gehe ich — im Sinne einer Wiirdigung zugleich des da-
maligen Referenten — von einer Quelle aus, die Egli im gleichen
Jahr 1904 erschlossen und der Forschung zuganglich gemacht hat:
von Heinrich Bullingers Diarium der Jahre 1504 —1574 (Basel 1904).
Es handelt sich dabei um Aufzeichnungen, die Bullinger selber
tiber sein Leben und Wirken hinterlassen hat, die sich iber die
Jahre 1504 bis 1574, also von seiner Geburt bis kurz vor seinem
Tod erstrecken, in den spéateren Partien auch Nachrichten zeitge-
schichtlichen Inhalts geben und von Anfang an dem Verlauf der
Jahre folgen. Dabei stiitze ich mich nicht auf den teils lateinischen,
teils deutschen Text der Ausgabe von Egli, sondern auf eine (eben-
falls auf das Jubildum von 2004) geplante neue Ausgabe des Diari-
ums in modernem Deutsch. Ich kann diesem Text, der viel weniger
ein Tage- als ein Jahrbuch ist, auch nicht in allen Details folgen. Ich
versuche vielmehr, an Bullingers Lebenslauf ein paar Querschnitte
zu legen. Das heisst praktisch: ich mdchte anhand von Bullingers
Notizen zu den Jahren 1504, 1514, 1524, 1534, 1544, 1554, 1564
und 1574 einerseits einfach seine eigenen Ausfiihrungen zitieren,
andererseits, daran ankniipfend, auf ein paar wichtige Aspekte
seines Lebens und Wirkens, auf seine bleibenden Leistungen und
Verdienste bis heute hinweisen.



Diese Beobachtungen werden manche Unterschiede zu Le-
ben und Werk der anderen Reformatoren aufdecken und damit
zeigen, dass Bullinger mit Luther, Zwingli und Calvin zu den gros-
sen Reformatoren gezahlt werden kann.

1504 — 1514: Elternhaus und Studien

Die beiden ersten Jahreszahlen muss ich zusammenfassen,
da Bullingers Notizen bis 1524 sehr llickenhaft sind. Sie beschrén-
ken sich auf die Jahre 1504, 1509, 1516, 1520 und 1522, enthalten
dazwischen aber auch einige Angaben iiber Lebensunterhalt, Leh-
rer, Freunde und Unterkunft, sowie —besonders interessant — tiber
die Religion. Ich zitiere deshalb im folgenden nur eine kleine Aus-
wahl von Bullingers Erinnerungen an diese Zeit.

Anno domini 1504. Ich bin am 18. Juli friihmorgens gegen drei Uhr
in der Stadt Bremgarten im Aargau als Sohn des Heinrich und der
Anna Bullinger, geborene Wiederkehr, geboren. Ich war nach den
Briidern Johannes Heinrich, Johannes Reinhart, Johannes Bern-
hard und Erhard der fiinfte Bruder. Meine Taufpaten waren Bern-
hard Goman und Agatha Albertina...

Offenbar erkrankte ich als Kind schwer an der Pest und wurde
gesund. Die Totengrdber waren schon da, aber ich habe mich wie-
der erholt. Kurz darauf stiirzte ich zu Boden, wie es bei Knaben
vorkommt, doch hielt ich in der Hand eine Rohrpfeife. Diese ist
in der Mitte aufgeschlagen worden und nahe am Hals eingedrun-
gen. Der Vater hat sie mir aus der Kehle gezogen, wobeij das Blut
krdftig wie aus einer Leitung herausschoss. Wiederum schien ich
leblos, so dass ich wihrend fiinf Tagen keine Nahrung zu mir neh-
men konnte. Viele Gebete wurden meinetwegen an den Herrn
gerichtet, der sich meiner erbarmte und mich bald wieder geheilt
hatte. Im Alter von drei Jahren sprach ich deutlich und mit reichem
Wortschatz die deutsche Sprache. Ich konnte sowohl das Vater-
unser als auch das Glaubensbekenntnis aufsagen. Ebenso ging
ich héiufig in die Kirche und stieg aufdie heilige Kanzel und riefvon
oben herab: «Credo in unum deum» etc.

Anno domini 1509. Am 12. Mdrz wurde ich zum ersten Mal in
den Unterricht gebracht und gab mir Miihe beim Wiedererkennen
und Lesen der Buchstaben bei dem Lehrer Johannes Schatt und
dessen Sohn Abraham.



Anno domini 1516. Am 11. Juni brach ich zum ersten Mal vom
Haus des Vaters aus in die Fremde auf. Um die Literatur kennenzu-
lernen, fuhrich am 4. Juli mit dem Schiff den Rhein hinab nach Em-
merich, das man auch Asberg nennt, eine vornehme Stadt im Her-
zogtum Kleve, bei der Teilung des Rheins gelegen. Der Vater
wiinschte, dass ich wihrend der gesamten Dauer meines Aufent-
halts in Emmerich von Tiir zu Tiir betteln gehe; nicht weil es mir an
Unterhalt fehlte, sondern weil es sein Wunsch war, dass ich die
Erfahrung mache, was die Not der Bettler bedeute, damit ich
fernerhin das ganze Leben hindurch jenen gegentiber mehr Woh!-
wollen aufbringe.

Anno domini 1519. Im Februar bin ich zum ersten Mal von Em-
merich nach Hause zuriickgekehrt. Im Mdrz bin ich wieder mit dem
Bruder nach Koln zuriickgekehrt, wo er geblieben ist, ich bin nach
Emmerich weitergefahren. Am 8. Juli bin ich nach Kéln gefahren
und an der Universitdt oder Akademie eingeschrieben worden. Ich
bin als Horer in die Montanerburse eingetreten. Dort wurden die
Traktete des Petrus Hispanus vorgelesen, kleine logische Schrif-
ten, die mit dem Kollegienhaus der Montaner im Zusammenhang
standen, alte und neue Logik und einiges von Aristoteles.

Anno domini 1522. Im Februar bin ich examiniert worden, und
einige Tage nach der Annahme der Titel war ich zusammen mit
anderen véllig ausser mir, wie es damals Sitte war. In demselben
Jahr bin ich im April in meine Heimat zuriickgekehrt und von
meiner Familie iiberaus freundlich aufgenommen worden, obwohl
ich sechs Jahre und fast sechs Monate in der Fremde verbracht
hatte. Ich war damals 18 Jahre alt.

Erstaunliche Zahlen. In erstaunlichen Zeiten: Bullingers Stu-
dien an der Lateinschule in Emmerich und an der Artisten-Fakultat
in Koln fielen in die Jahre 1516 —1522. Das waren genau die Jahre,
in denen in Deutschland und in der Eidgenossenschaft die Re-
formation begonnen hat: 1517 mit Luthers Thesenanschlag in Wit-
tenberg, 1519 mit Zwinglis Predigt am Grossmiinster in Zirich.
Erstaunlicherweise ist im Diarium liber diese mehr oder weniger
bekannten Anfange der Reformation kaum etwas zu lesen. Dage-
gen findet sich dort ein hochinteressanter Rechenschaftsbericht
tber Bullingers eigene religiose Entwicklung zum Reformator
wahrend dieser Zeit:



Religion. Etwa um das Jahr des Herrn 1520 begann man unter
den Gelehrten zu streiten und die Lehre des Doktor Luther zu erér-
tern. Weil ich sowohl in der pépstlichen wie auch in der lutheri-
schen Lehre gleichermassen unwissend war, habe ich einen, derin
der pdpstlichen Lehre erfahren war, um Rat gefragt, was ich lesen
solle, worin ich die Ubereinkiinfte und Methode der allgemeinen
und von allen anerkannten Lehre finden kdnne. Er riet mir daher,
die sententiae des Petrus Lombardus zu lesen. Das tat ich, ausser-
dem las ich noch das Kirchenrecht des Gratian. Ich habe gesehen,
dass all ihre Schriften auf die heiligen Kirchenvditer zuriickgehen.
Deshalb habe ich beschlossen, auch die Schriften der Kirchenvdter
anzuschauen.

Zuerst kamen mir also die Predigten des Doktor Chrysosto-
mus lber Matthaeus in die Hénde. Ich lese und sehe, dass die
Alten bei der Abhandlung heiliger Themen eine bei weitem andere
Art verfolgten, als es Lombardus und Gratianus getan hatten. Ich
versuche auch einiges von Ambrosius, Origenes und Augustinus.
Inzwischen lese ich Luthers «Die babylonische Gefangenschaft der
Kirche», «Von der Freiheit eines Christenmenschen», die «assertio
omnium articulorums, «Von den guten Werken» etc. Ich begreife,
dass Luther niher an der alten Theologie ist als die Scholastiker.
Ich begreife auch, dass so, wie sich die Scholastiker auf die Mei-
nungen der Kirchenvdter stiitzen, die Kirchenvdter sich auf die Au-
toritdt der Schrift beider Testamente stiitzen. Also habe ich mirdas
Neue Testament verschafft, lese das Evangelium des Matthaeus
und was der heilige Hieronymus zu jenem geschrieben hat. Ich
fahre in gleicher Weise fort, die librigen Biicher des Neuen Testa-
ments kennenzulernen. Erst damals mache ich mich vom Ent-
schluss frei, Karthduserménch zu werden, im Gegenteil ich be-
ginne vollkommen von der pépstlichen Lehre Abstand zu nehmen.
Damals gerieten mir die «Loci communes» von Melanchthon in die
Hdnde, die zum ersten Mal herausgegeben waren, und durch wel-
che ich auf wunderbare Weise erfreut wurde. Schliesslich widmete
ich mich besonders der Lektlire der Heiligen Schrift. All diese
Ubungen fanden in den Néchten und Tagen der Jahre 1521 und
1522 statt.

Nach diesem Bericht hat Bullinger nicht nur ausserordent-
lich jung, sondern auch absolut selbstdndig seinen eigenen, das
heisst, den seinem Denken und Wesen entsprechenden Weg zur

10



Reformation gefunden, den Weg eines Bibelhumanisten. Rund 20
Jahre jlinger als Luther (1483) und Zwingli (1484), zwar fast gleich-
zeitigum 1520, doch auf unterschiedliche Art und Weise. Wahrend
der Mdnch Luther primar aus Sorge um sein personliches Seelen-
heil («Wie kriege ich einen gnddigen Gott?»), der Pfarrer Zwingli
aus Angst und Sorge um die durch Solddienste und Pensionenwe-
sen zerrissene und gefdhrdete Eidgenossenschaft zum Refor-
mator wurde, Calvin schliesslich nach langem Zégern «durch eine
plotzliche Bekehrung» (1533), vollzog sich des Studenten Bullin-
ger Abwendung von der romischen Kirche aufgrund einer Reihe
konsequent sich auseinander ergebender Uberlegungen und Er-
kenntnisse: von der Scholastik zuriick zu den Kirchenvatern, von
diesen zurtick zur Heiligen Schrift als alleiniger Autoritat in Fragen
von Theologie und Kirche. Wie Bullinger selber bemerkt, erfolg-
te dieser Abldsungsprozess nicht unabhdngig von Luther und
Melanchthon. Aufs ganze gesehen war er aber vor allem eine
Frucht jenes Bibelhumanismus, der seit Beginn des 16.)ahr-
hunderts in Erasmus von Rotterdam seinen bedeutendsten Ver-
treter hatte. Bullinger war 1522 zwar noch kein Reformator im
eigentlichen Sinn des Wortes. Das wurde er erst im Anschluss an
die Ziircher Reformation, im besonderen natiirlich als Nachfolger
Zwinglis. Dass er sich aber schon am Ende seiner Studien als An-
hanger der Reformation verstanden haben muss, belegt nichts
besser als sein Verstdandnis der Reformation als «Riickkehr (der
Kirche) zu ihrer urspriinglichen Form». In Vorwegnahme durchaus
moderner, dass heisst, heutiger Positionen vertrat er in einer Stel-
lungnahme zugunsten der reformierten Kirche am Augsburger
Reichstag von 1566 die Ansicht, dass das Zeitalter der Reformation
nicht nur das Werk der Reformatoren des 16.Jahrhunderts um-
fasst: «Vielmehr haben seit fiinf oder sechs Jahrhunderten alle ge-
lehrten, frommen und rechtschaffenen Mdnner den rémischen
Stuhl aufs heftigste angegriffen und sich liber die Unterdriickung
und schlechte Behandlung der Kirche Gottes beklagts. In einer
gezielten, wohl durchdachten Auswahl zdhlte Bullinger dazu nicht
bloss Wycliff und Hus, sondern auch Pierre d’Ailly und Johannes
Gerson, G.Pico della Mirandola, Lorenzo Valla und Battista Man-
tuanus... Dementsprechend wehrte sich Bullinger auch mit allen
Mitteln gegen den Vorwurf, die Reformation sei fiir die Kirchen-
spaltung verantwortlich. Seiner Meinung nach verhalt es sich ge-

11



rade umgekehrt: Von der einen heiligen katholischen (allgemei-
nen) Kirche ist nicht die reformierte, sondern die romische Kirche
abgefallen.

1524: Der Reformator

Nach seiner Riickkehr aus Deutschland wurde Bullinger an-
fangs 1523 zum Lehrer an die neugegriindete Schule des Zisterzi-
enserklosters Kappel am Albis berufen. Dort unterrichtete er bis
1529 die Schiiler in den freien Kiinsten, fiir die Monche und wei-
tere Interessenten hielt er 6ffentliche Vorlesungen iiber die Briefe
des Apostel Paulus. Daneben trieb er private Studien. Vor allem
aber verfasste er in diesen immer noch sehr jungen Jahren eine
schier unvorstellbare Menge eigener Schriften, nicht weniger als
30 auf Lateinisch, 22 auf Deutsch, «damit ich die Sprache meines
Vaterlandes richtiger und besser erlerne». Die meisten behandel-
ten theologische Fragen, nicht zuletzt Messe und Abendmahl. Mit
dieser Frage befasst sich Bullinger auch in seinem Riickblick auf
das Jahr1524:

Anno domini 1524. Am 12. Juli wurde ich ein Freund von Va-
dian, als dieser aus einer Versammlung in Zug nur mit Miihe ent-
kommen und querfeldein nach Kappel geflohen war.

Am 12. September erdffnete mir Zwingli erstmals, was er hin-
sichtlich des Sakraments des Kdrpers und des Blutes des Herrn
denke. Ich legte ihm ndmlich im Vertrauen meine Meinung dar, die
ich aus einer Schrift der Waldenser und aus den Biichern Augu-
stins geschdopft hatte. Vorerst hielt er mich davon zuriick, dass ich
dieses Mysterium irgendeinem Menschen darlege; es sei wohl
noch nicht die Zeit dafiir, wie er sich dusserte: er wolle es zum rich-
tigen Zeitpunkt vorbringen. Ich aber hatte in diesem Jahr begon-
nen, verschiedene Schriften von Autoren durchzugehen, damit ich
mit Hilfe dieser verstehe, was man in allen Dingen zu denken hat.

Damit ist das Stichwort fiir diesen Abschnitt gefallen: Das
Abendmahl. Oder praziser: der Abendmahlsstreit und Bullingers
Bemiihungen um dessen Beilegung. Oder noch genauer: Bullinger
als 6kumenischer Patriarch. Bekanntlich hat die Reformation zur
Aufspaltung der einen heiligen katholischen Kirche in vier grosse
Kirchengruppen sowie viele zahlreiche kleine, aber radikale Glau-
bensgemeinschaften gefiihrt. Paradoxerweise und zur bleibenden

12



Schande aller Christen wurde durch diese Entwicklung nicht nur
das Papsttum in Frage gestellt, sondern auch die Reformation.
Es entstand auch ein immer stdarker eskalierender, zum Teil bis
heute anhaltender Streit um das Abendmabhl, nicht bloss zwischen
Rom und den protestantischen Kirchen, sondern um 1524 auch
zwischen den Anhdngern Luthers und Zwinglis. Wohl lehnten
beide Reformatoren die romische Lehre von der Wandlung der Ele-
mente Brot und Wein in den Leib und das Blut Christi (die soge-
nannte Transsubstantiationslehre) und vom Opfercharakter der Messe
ab. Sie schieden sich jedoch sehr rasch selber untereinander in
der Frage der Gegenwart Christ im Abendmahl. Wahrend Luther
die sogenannten Einsetzungsworte («dies ist mein Leib», «dies ist
mein Blut») buchstablich verstand, interpretierte sie Zwingli sym-
bolisch («dies bedeutet mein Leib», etc.). Wahrend fiir Luther Chri-
stus im Abendmahl real (auch kérperlich) prasent ist, ist er das fiir
Zwingli (nur) geistlich. Damit verdanderte sich auch der Charakter
des Abendmahls: Wahrend dieses fiir Luther (wie fiir Rom) ein Gna-
denmittel blieb (das Abendmahl «bringt» Christus und schafft Glauben),
war es fir Zwingli primar ein Gedachtnis-, Dank- und Gemein-
schaftsmahl (Eucharistie).

Es ist hier nicht der Ort, die Geschichte des Abendmabhlstrei-
tes zu erzdhlen (die entsprechende Literatur fiillt Bibliotheken). ES mag
geniigen daran zu erinnern, dass diese Grunddifferenzen in Ver-
bindung mit vielen weiteren theologischen und politischen Moti-
ven nicht nur zum Streit unter Theologen gefiihrt haben, sondern
auch zu Krieg, und dass sie massgeblich die Vielfalt katholischer,
lutherischer und reformierter Territorien in Europa, im beson-
deren im Deutschen Reich und in der Eidgenossenschaft im
16.und 17. Jahrhundert bestimmt haben.

Bullinger war von Anfang an in diese Geschichte eingebun-
den, und er hat auch viele Entscheidungen mitgetragen. Die
Abendmahlsfrage diirfte in seinem Denken sogar eine, wenn nicht
die zentrale Rolle gespielt haben. Davon zeugen jedenfalls die
Tatsachen, dass er schon in den Kappeler Jahren nicht weniger
als elf Beitrage zu diesem Thema verfasst hat, dass auch spater
die Biicher zu Abendmahl und Abendmahlsstreit einen zentralen
Bestandteil seiner Bibliothek und der eigenen Produktion bilde-
ten. Bullinger hat sich selber dusserst aktiv an der Abendmahls-

13



kontroverse beteiligt. Das bedeutet erstens, dass er, trotz unter-
schiedlicher Gedanken, Zwinglis Auffassung immer unterstiitzt
und verteidigt hat, etwa mit der Edition von Zwinglis «Erklarung
des Glaubens» 1536 und durch das «Wahrhafte Bekenntnis der
Diener der Kirche in Ziirich» 1546 als Antwort auf Luthers letzte
Angriffe auf den toten Ziircher Reformator. Das heisst zweitens,
dass Bullinger sich stets auf dem Laufenden hielt liber alle Ent-
wicklungen, welche der Abendmahlsstreit nahm: iiber die unzah-
ligen Publikationen, die dazu erschienen, im besonderen natiirlich
tiber die Versuche, ihn beizulegen: das Marburger Gesprach von
1529, die Wittenberger Konkordie von 1536. Schliesslich gelang
es Bullinger drittens und vor allem, wenigstens unter den refor-
mierten Kirchen eine Einigung in der Abendmabhlsfrage herbeizu-
flihren. Diese erfolgte zuerst 1549 im «Consensus Tigurinus», der
«Ziircher Ubereinkunft» zwischen der Ziircher und der Genfer
Kirche unter Johannes Calvin, sodann durch das Zweite Helveti-
sche Bekenntnis von 1566, welches Bullinger zunédchst als privates
Bekenntnis verfasst und Kurfiirst Friedrich von der Pfalz zur Ver-
teidigung des reformierten Glaubens geschickt hatte, schliesslich
aber zum gemeinsamen Bekenntnis aller Reformierten Kirchen
der Eidgenossenschaft, das heisst der Kirchen «zu Ziirich, Bern,
Schaffhausen, Sankt Gallen, Chur und den Drei Biinden, ebenso zu
Miilhausen und Biel, denen sich auch die Diener der Genfer Kirche
angeschlossen haben». Dieses «Helvetische Bekenntnis» wur-
de indes bald auch zum Bekenntnis der Reformierten in Ungarn,
Polen und Osterreich; zudem anerkannten es die Reformierten
in Frankreich, Schottland und in den Niederlanden, obwohl sie
schon eigene Bekenntnisse hatten. Noch 1967 nahm es die
«General Assembly of the United Church in the USA» in ihr «Book
of Confessions» auf. Durch den Consensus Tigurinus und das
Zweite Helvetische Bekenntnis wurden Bullinger und Calvin zu
den Vitern der Okumene. Unter diesen historischen Vorausset-
zungen kann es nicht liberraschen, dass es der schweizerische
Protestantismus war, der mit Karl Barth, Emil Brunner und Adolf
Keller massgeblich zur Entstehung der kumenischen Bewegung
im 20.)ahrhundert und zur Griindung des Okumenischen Rates
der Kirchen in Amsterdam 1948 beigetragen hat. Wahrend sich
inzwischen die lutherischen und reformierten Kirchen in der soge-
nannten «Leuenberger Konkordie» im Marz 1973 in der Abend-

14



mahlsfrage ebenfalls einigen konnten, scheint nach den neuesten
Verlautbarungen des rémischen Lehramts etwas Ahnliches mit
Rom ausgeschlossen.

1534: Der Theologe

Im November 1531 ist Heinrich Bullinger von den Ziircher
Raten zum Nachfolger Zwinglis am Grossmiinster gewdhlt wor-
den. Obschon er damit 1534 eigentlich erst am Beginn einer mehr
als 4ojahrigen Tatigkeit als «Oberster Pfarrer am Grossmiinster»
(Antistes) stand, geben seine Erinnerungen an dieses Jahr doch
einen vorziiglichen Einblick in sein Leben. Im Zentrum steht der
Alltag in Ziirich, am Rand aber leuchtet bereits Bullingers welt-
geschichtliche Bedeutung auf.

Anno domini 1534. Am 14. Januar hat mich der ehrenwerte
Ziircher Stadtrat mit dem Blirgerrecht beschenkt. Am 18. habe ich
mich in eine Zunft eingekauft, die Zunft zur Meisen. Im Mdrz habe
ich einen Kommentar zu beiden Briefen des Petrus verfasst. In der
Offentlichen Predigt habe ich die Prophezeihungen des Amos,
Jonad, Abacuk und Sophonias ausgelegt, ebenso die Briefe des
Paulus an die Philipper, Kolosser, Thessalonicher, an Thimotheus,
Titus und Philemon. Am 18. Mai ist mir gegen acht Uhr morgens
ein Sohn, Heinrich, geboren worden. |hn haben Georg Miiller, der
ehemalige Abt von Wettingen, und Sophia Wirz aus der Taufe
gehoben. Im August habe ich Kommentare zu den Briefen des
Paulus an die Korinther zugefiigt. Am 6. Juli bin ich zum Baden
nach Urdorf gegangen, nach Hause zuriickgekehrt bin ich am
3.August. In demselben Monat habe ich eine Darlegung iiber
das einzige und ewige Testament Gottes verfasst. Im September
kam eine Erdrterung der beiden Naturen bei Christus dazu gegen
alle ketzerische Lehren. Im Oktober wurde das Biichlein iiber das
Testament Gottes auch in deutscher Sprache verdffentlicht.

Der Alltag in Ziirich: Bullinger wurde Biirger und Zinfter, er
schrieb Kommentare und hielt Predigten {iber zahlreiche Biicher
des Alten und Neuen Testaments. Er wurde Vater und ging ins
Bad. Schliesslich publizierte er aus aktuellem Anlass zwei Biicher,
von denen dasjenige «Vom einzigen und ewigen Testament oder
Bund Gottes» nicht nur zu kirchen- und dogmengeschichtlicher
Bedeutung gelangte, sondern zu weltgeschichtlicher Wirkung.
Wie ist das zu verstehen?

15



Vor rund 20 Jahren erschien in den USA ein Buch mit dem
Titel «Heinrich Bullinger and the Covenant. The other Reformed
Tradition». Sein Verfasser, . W. Baker, wollte mit Titel und Unterti-
tel provozieren, konkret daran erinnern, dass die evangelisch-
reformierte Kirche nach Zwinglis Tod am 11. Oktober 1531 nicht nur
ein Zentrum und einen geistlichen Fiihrer (Genf mit J. Calvin) hatte,
sondern zwei: vor, neben und sogar noch nach Calvin (gestorben
1564) auch Heinrich Bullinger in Ziirich. Baker ging dabei von der
Tatsache aus, dass Bullinger in der Dogmengeschichtsschreibung
allgemein als Begriinder der Foderal- (Bundes-) Theologie aner-
kannt war — einer Theologie, die «in ihren Anfdngen und in ihrer
grundlegenden Ausprigung ein spezifisches Eigentum der dlteren
reformierten Theologie war. Sie benutzt den biblischen Begriff des
Bundes, zundchst zur Erfassung und Darstellung der Einheit des
gottlichen Heilshandelns in Alten und Neuen Testament... Erst
schrittweise, mit unterschiedlichem Rang und gewichtigen Modi-
fikationen ist sie auch in die Dogmatik eingedrungen, wo sie zur
Darstellung des Verhdiltnisses von Gott und Mensch verwendet
wurde» ().F.G. Goeters).

In Zirich beniitzte zuerst Zwingli, bald auch Bullinger den
Begriff des Bundes zuerst in ihren Auseinandersetzungen mit den
Taufern. Bei Bullinger findet er sich denn auch bereits in einigen
seiner Kappeler Schriften, so etwa in der fiir sein Denken grundle-
genden «Ratio studiorum» («Studienanleitung») von 1528 als «allei-
niges Ziel der Schrift, auf das hin alle biblischen Biicher ausge-
richtet sind ... (und weiter wértlich:) £S gibt zu unseren Zeiten solche,
die alles auf Gesetz und Evangelium hinauslaufen lassen (gemeint
war damit in erster Linie Luther); dies missbillige ich zwar fiir den Au-
genblick nicht, ebenso wenig aber will ich es durch Lob erheben.
Soviel ist gewiss, dass alle Biicher der heiligen Schrift ein gemein-
sames Ziel haben: ... Der Gott des Himmels, jener allmdchtige Gott,
hat mit dem Menschengeschlecht auf ewig ein Testament, einen
Vertrag oder ein Biindnis abgeschlossen. So hat er ndmlich zu Ab-
raham gesprochen» (Gen.17 und 22).

Es war dann allerdings erst das Biichlein «Vom einzigen und
ewigen Testament oder Bund Gottes» von 1534, welches Bullinger
zum Vater der spater typisch reformierten Bundeslehre gemacht
hat. Es ist hier nicht der Ort, auf die weitere Entwicklung und
Differenzierung von Bullingers Idee im Detail einzugehen. Sie sind

16



hdufig dargestellt worden. Entscheidend ist im Zusammenhang
mit der oben gemachten Feststellung, wonach Bullingers Erwah-
nung seiner Schrift im Diarium etwas von der Weltbedeutung des
Ziircher Antistes aufleuchten lasse, dass diese von Ziirich aus
teils direkt, teils indirekt auch mit manchen inhaltlichen Verande-
rungen (iber Genf (Calvin in seiner «Institutio»), Heidelberg und die
Niederlande nach England und Schottland gelangte und den Puri-
tanismus (zu Hause und bald auch in den Kolonien) nachhaltig gepragt
hat. Dabei ist auch sehr wohl zu beachten, dass der Bundesge-
danke nicht nur grosse theologische, sondern auch politische Be-
deutung gewonnen hat.

In theologischer Beziehung stellt er wohl das grossartigste
theologische Konzept dar, das sich {iberhaupt vorstellen ldsst.
Schon der Ausdruck «Testament» beziehungsweise «Bund» zeigt,
dass die Bundestheologie rein hiblisch bestimmt ist. Mit dem
Begriff des Bundes stellt sie indes vor allem ein {ibergreifendes,
jedermann auch verstandliches Prinzip theologischen Denkens in
den Mittelpunkt. Im Unterschied zu vielen anderen und sicher
auch interessanten, doch oft umstrittenen und nicht unbedingt
verstandlichen Vorstellungen (wie z.B. «Gesetz und Evangelium» bei
Luther) ist dieses einfach und klar. Sinngemdss entspricht es auch
der beriihmten Formel Zwinglis bzw. Calvins, wonach «all un-
sere Weisheit, sofern sie wirklich den Namen Weisheit verdient
und wahr und zuverldssig ist, im Grunde zweierlei umfasst: die
Erkenntnis Gottes und des Menschen».

Zu besonderer Bedeutung sollte die Idee des Bundes, oder
besser: die Ubername dieses Begriffs in die Politik werden. Um
dafiir nur ein einziges, aber ganz deutliches Beispiel zu geben: Die
Idee des Bundes zwischen Gott und seinem Volk stand im Mittel-
punkt der beriihmten Rede, welche Gouverneur John Winthrop auf
der «Arbella» wihrend der Uberfahrt einer Gruppe von Puritanern
nach Nordamerika 1630 gehalten hat: «So steht die Sache zwi-
schen Gott und uns: Wir sind mit ihm in einen Bund eingetreten fiir
dieses Werk. Wir haben eine Urkunde gemacht, der Herr hat
uns Raum gegeben, unsere eigenen Artikel niederzuschreiben.
Wir haben bekannt, unsere Handlungen zu diesen und jenen Zie-
len zu unternehmen. Wir haben daraufhin ihn angefleht um Heil
und Segen. Wenn es dem Herrn nun gefdllt, uns zu erhéren und
uns in Frieden an den Ort zu bringen, den wir erstreben, dann hat

17



Er diesen Bund ratifiziert und unsere Urkunde versiegelt und wird
danach eine strikte Erfiillung der darin enthaltenen Artikel erwar-
ten. Aber wenn wir die Beobachtung dieser Artikel, die die Ziele
sind, die wir uns gesetzt haben, vernachldssigen werden, wenn
wir unserm Gott heucheln, diese gegenwdirtige Welt umarmen, un-
seren fleischlichen Neigungen nachgehen, Grosses fiir uns selbst
und unsere Nachkommen suchen, dann wird der Herr gewiss in
Zorn ausbrechen gegen uns, wird Genugtuung von solch’ einem
meineidigen Volk fordern und uns den Preis erkennen lassen, fiir
den Bruch eines solchen Bundes».

Um zu Bullinger und seiner Schrift von 1534 zuriickzukehren,
ist festzuhalten, dass der Bund fiir seine eigene Theologie nie
systembildend war. In seinen bedeutendsten Darstellungen des
christlichen Glaubens — in den Dekaden und im Zweiten Helveti-
schen Bekenntnis — kommt er kaum vor. Er ist aber im Sinne sei-
ner frithen Definition durchaus als das alleinige Ziel der Schrift,
auf das hin alle biblischen Biicher gerichtet sind, zwar nicht als
Haupt-, wohl aber als Sammelbegriff zu wiirdigen, «unter den die
wichtigsten evangelischen Lehren schrittweise dargestellt sind»
(P. Walser).

1544: Der Pfarrer am Grossmiinster

Nachdem im letzten Abschnitt die Theorie bzw. die Theologie
im Mittelpunkt standen, wende ich mich in den folgenden Ab-
schnitten den praktischen Aspekten von Bullingers Werk zu und
beginne mit einem Blick auf sein Wirken als «Oberster Pfarrer
am Grossmiinster und nach Zwinglis Tod der ziircherischen Kirche
weiser Leiter».

Anno domini 1544. Ende Februar habe ich eine Antwort auf
das Biichlein von Johannes Cochlaeus zu Ende gebracht. Als néch-
stes habe ich eine Darstellung der Zeiten, der Jahre und der Kénige
aufgeschrieben, aber nicht im Druck veréffentlicht. Am 3. Dezem-
ber ist zwischen fiinf und sechs Uhr morgens der beriihmte Mann,
der sich im Glauben und Staat hoch verdient gemacht hatte und
pater patriae gewesen ist, Diethelm Rdist gestorben. An dessen
Stelle trat am 6. Dezember um neun Uhr morgens Herr Johann
Rudolf Lavater. Im Monat November habe ich eine zweite Antwort
auf die Erwiderung des Johannes Cochlaeus geschrieben.

18



Am 19. Dezember habe ich damit begonnen flir die offentliche
Predigt das zweite Buch Samuel zu erzdhlen. Am Ostermontag
schlugen die eidgendssischen Kriegsknechte, es waren etwa
3 400, mit Hilfe der mutigen Franzosen bei Toriona und Ceresole im
Piemont die Deutschen, Spanier und Welschen, die fiir den Kaiser
kédmpften. Man schdtzt die Erschlagenen ob 13 ooo. War gar ein
herrlicher Sig, des Wilhelm Frélich uffkon etc.

Es sind drei wichtige Themen, auf die uns dieser Riickblick auf
das Jahr 1544 hinweist:

1. die Erinnerung an zwei Biirgermeister, damit an die Zusam-
menarbeit Bullingers mit den politischen Behdrden;

2. die Predigten;

3. die Polemik gegen das rémische Papsttum.

1. Mit dem Hinweis auf die zwei Biirgermeister Diethelm Rdist
und Johann Rudolf Lavater erinnert Bullinger an die seiner gesam-
ten Arbeit zugrundeliegende Tatsache, dass die Ziircher Reforma-
tion ein «City Event» war und auf der engen Zusammenarbeit von
stadtischer Obrigkeit und Kirche beruhte. Es waren 1523 (anlésslich
der Ersten Ziircher Disputation) Biirgermeister und Rdte der Stadt
Ziirich gewesen, die Zwingli griines Licht fiir sein Lebenswerk ge-
geben und in der Folge auch die Durchfiihrung der Reformation
(Abschaffung der Kloster, Beseitigung der Bilder, Schaffung einer Armen-
ordnung, Einrichtung des Ehegerichts) beschlossen und durchgesetzt
hatten. Es waren nach der Niederlage und dem Tod Zwinglis wie-
derum Biirgermeister und Rate, die Bullinger gewahlt hatten, wel-
che im November 1532 der Ziircher Kirche mit einer «Prediger-
und Synodalordnung» die verfassungsmassige Grundlage gege-
ben haben, wohlverstanden zur «Wiederherstellung und Verbes-
serung etlicher Mdngel und Missbrduche, welche sich bei den
Dienern des Wortes Gottes zugetragen haben». Damit wurde Bul-
linger ganz klar verpflichtet, das von Zwingli begonnene Werk wei-
terzufiihren.

In den folgenden Jahren lebte die reformierte Ziircher Kirche
von einer engen und von gegenseitigem Vertrauen gepragten Zu-
sammenarbeit. Wenn es auch nicht an Meinungsverschiedenhei-
ten fehlte, waren sich die Trdger der politischen und kirchlichen
Entscheidungen doch immer ihrer besonderen Verantwortung
fiir das Gemeinwesen bewusst. Rate, vor allem die Biirgermeister,

19



und Pfarrer zogen miteinander am gleichen Strick. Das war nicht
zuletzt moglich, weil Bullinger das Gliick hatte, dass «zum Kreise
seiner nachsten Freunde je die angesehensten Madnner des Staa-
tes und der Kirche gehdrten» (Carl Pestalozzi 1858). Zu den Mannern
der Kirche (und Schule) gehorten unter anderem Th. Bibliander,
L.Jud, C.Pellikan, spdter auch C.Gessner und P. M. Vermigli, zu
den Madnnern des Staates in erster Linie die Ziircher Biirgermei-
ster, das heisst, neben den hier im Diarium erwdhnten D.Rdist
(1524-1544) und J.R.Lavater (1545-1557) auch Heinrich Walder
(1524-1542), Johannes Haab (1542-1559), Georg Miiller (1557-1567),
Bernhard von Cham (1560-1571), Johannes Bram (1567-1584) und
Johannes Kambli (1571-1590). Mit ihnen allen war Bullinger in man-
nigfacher Weise verbunden, grundsatzlich natiirlich von Amtes
wegen, die enge tagliche Zusammenarbeit, daneben aber auch
durch viele personliche oder verwandtschaftliche Beziehungen:
Patenschaften, Eheschliisse. Und besonders interessant: Bullin-
ger hat fiinf Biirgermeistern sehr zielgerichtet und wohliiberlegt
bedeutende theologische Werke, der Stadt schliesslich eine Chro-
nik gewidmet.

2. Im Mittelpunkt von Bullingers Ziircher Tdtigkeit stand
die Predigt. Wie Zwingli war Bullinger «Hauptprediger der Stadt
Ziirich». Als solcher wurde er Antistes (Vorsteher), auch Episcopus
(Bischof), oder Diener und Hirt genannt. Er selber diirfte sich nach
dem Vorbild Zwinglis am ehesten als Diener (Minister) oder Prophet
verstanden haben.

Bullinger hat in den 44 Jahren seiner Ziircher Wirksamkeit un-
glaublich haufig gepredigt. Wenn er im Diarium 1544 angibt, er
habe Freitag, den 19. Dezember mit Predigten iiber das 2.Buch
Samuel begonnen, so gibt das nur eine dusserst bescheidene
Idee von dem riesigen Umfang seiner Predigttatigkeit. Unmittelbar
vorausgegangen war namlich eine Predigtreihe iiber 1.Samuel
(27.04.1543—12.12.1544); parallel dazu predigte Bullinger aber auch
vom 11.06.1542 bis 03.06.1546 (iber das Lukas-Evangelium. Aufs
ganze gesehen ldsst sich heute noch bis aufjeden einzelnen Sonn-
und Feiertag hin nachweisen, woriiber er gepredigt hat. Zusam-
men diirften es etwa 7000 Predigten sein, tiber alle Biicher des Al-
ten und Neuen Testaments, meist in zwei oder drei Reihen neben-
einander, nicht nur sonntags, sondern auch werktags.

20



Die Anzahl machte nun allerdings nicht die eigentliche Be-
deutung von Bullingers Predigttatigkeit aus. Unendlich wichtiger
war die Qualitat, der Anspruch auf Sinn und Wirkung der Predigt.
Hinter dem gewaltigen Einsatz an Kraft und Zeit, hinter einer
beispiellosen Disziplin stand als Motor die Uberzeugung Bullin-
gers, dass «die Verkiindigung von Gottes Wort Gottes Wort selbst
ist». Diese klassische und beriihmte Formulierung findet sich als
Marginalie erst im Zweiten Helvetischen Bekenntnis von 1566;
de facto begleitete und bestimmte sie Bullinger sein Leben lang.
Im einzelnen schrieb er dort: «Wir glauben und bekennen, dass
die kanonischen Schriften der heiligen Propheten und Apostel bei-
der Testamente das wahre Wort Gottes sind, und dass sie aus sich
selbst heraus Kraft und Grund genug haben, ohne der Bestdtigung
der Menschen zu bediirfen. Denn Gott selbst hat zu den Viitern,
Propheten und Aposteln gesprochen und spricht auch jetzt noch
zu uns durch die heiligen Schriften ... Wenn also heute dieses Wort
Gottes durch rechtmdssig berufene Prediger in der Kirche verkiin-
digt wird, glauben wir, dass Gottes Wort selbst verkiindigt und von
den Gldubigen vernommen werde, dass man aber auch kein an-
deres Wort Gottes erfinden oder vom Himmel her erwarten diirfe
und auch jetzt miissen wir auf das Wort selber achten, das gepre-
digt wird, und nicht auf den verkiindigenden Diener; ja, wenn die-
ser sogar ein arger Bésewicht und Siinder wdire, so bleibt nichts-
destoweniger das Wort Gottes wahr und gut». Mit diesen Worten
hat Bullinger auf seine Weise, «in genialer Knappheit», nicht nur
seine Aktivitdten als Prediger, sondern der Reformation als solcher
umschrieben, vor allem aber begriindet: «dass das Heil im Reden
Gottes, nicht im sakramentalen Handeln des Priesters erfahren
wird, und zwar in der Gemeinschaft der Angeredeten und Aufgeru-
fenen, nicht der Kirche als einer Institution. Im rémischen Katholi-
zismus héngt alles daran, dass Messe gelesen wird, im Protestan-
tismus, dass Gottes Wort zur Sprache kommt» (G.W. Locher).

Es diirfte einleuchten, dass dieser Anspruch in der Predigt im-
mer Gottes Wort zu verkiindigen, in Zirich auch auf Widerspruch
stiess. Anldsslich von Bullingers Wahl hatte es denn auch heftige
Diskussionen dariiber gegeben, ob die Pfarrer auch Kritik an Be-
horden anbringen diirften. Als Antwort auf Begehren aus der Ziir-
cher Landschaft hatte sich die Ziircher Obrigkeit nach der Nieder-
lage von Kappel dazu verpflichtet, in Zukunft nur noch Prediger

21



anzunehmen, die «friedsam» sind und sich nicht wie zu Zwinglis
Zeiten in die Staatsgeschafte einmischen. Damit war Bullinger im
Prinzip einverstanden, doch hat er gleichzeitig daran erinnert,
dass das Evangelium selber Unruhe schaffe und die Schrift selber
scharfe Worte gebrauche. Darum habe die Forderung, die Pfarrer
dirften sich nicht in Staatsgeschafte einmischen, ihre Grenzen. Im
November 1531 erreichte er in seiner Wahlkapitulation das Recht,
im Notfall allein oder zusammen mit Kollegen, miindlich und/oder
schriftlich im Rathaus Wiinsche und Beschwerden vorzutragen.
Daraus entstand in Ziirich die einzigartige Institution der Fiir-
trage — ein Vorrecht, das, klug und verantwortungsbewusst wahr-
genommen, dem Staat in mancher Krisenlage geholfen hat.

3. Das Diarium 1544 erwadhnt schliesslich zwei «Antworten»,
welche der Ziircher Antistes Im Marz und November auf Schriften
des bedeutenden katholischen Kontroverstheologen Johannes
Cochlaeus (1479-1552) herausgegeben hat. Diese drehten sich um
den eben angetonten fundamentalen Gegensatz zwischen den Kir-
chen der Reformation und dem rémischen Papsttum: um die Frage
der letzten Autoritdt in Fragen des Glaubens. So unbedingt Bullin-
ger als Anwalt der Okumene an der Einheit der christliche Kirche
festhalten wollte, so musste er doch klar und eindeutig Stellung
beziehen, als es galt, aufgrund des Schriftprinzips («allein die
Schrift») gegen den Ausschliesslichkeitsanspruch der romischen
Kirche («Schrift und Uberlieferung») zu protestieren. Er tat das — nach
etlichen vorausgegangenen Arbeiten — 1538 mit dem Konig Hein-
rich VIII. von England gewidmeten Buch «Von der Autoritat, Ge-
wissheit, Dauerhaftigkeit und Kraft sowie der absoluten Vollkom-
menheit der Schrift... und von der Einsetzung und Funktion der
Bischofe... gegen die Vorsteher des Aberglaubens und der Tyran-
nei Roms». Dabei ging es auch Bullinger grundsatzlich um den
durch den Kirchenvater Augustinus vertretenen Satz «/ch wiirde
dem Evangelium nicht glauben, wenn mich nicht die Autoritdt der
katholischen (allgemeinen) Kirche dazu bewegte». Seiner Ansicht
nach ist die damit gemeinte «allgemeine» Kirche allerdings nicht
die Kirche Roms, sondern die Gemeinschaft der Glaubigen, welche
ihren Glauben aus dem Horen des Predigtwortes empfangen. Der
Bischof von Rom ist fiir ihn nie und nimmer das Haupt der wahren
katholischen Kirche, geschweige denn Stellvertreter Christi auf

22



Erden oder Nachfolger des Petrus. Unter Bezugnahme nicht nur
auf Luther und Zwingli, sondern auch auf Marsilius von Padua,
L. Valla, Petrarca und G. P.della Mirandola, ja selbst auf das romi-
sche Kirchenrecht, holt er hier zu einem regelrechten Rundum-
schlag gegen das romische Papsttum und die von diesem einge-
flihrten Praktiken der Frommigkeit (gute Werke und Ablass, Geliibde,
Zélibat, Monchsregeln und Zeremonien) aus.

1554: Vater der Reformierten in Europa

Bullingers Notizen zum Jahr 1544 betrafen die Mitte seines
Wirkens in Ziirich, im besonderen die Predigt und den Kampf
gegen Rom. 1554 flihrt uns das Diarium eher an die Peripherie. Ob-
schon die iblichen Angaben {iber Predigten, Biicher und Familien-
angelegenheiten nicht fehlen, steht das Jahr 1554 im Zeichen der
Beziehungen Bullingers zum Ausland, im besonderen zu England.
Ich zitiere in Auswahl:

Anno domini 1554. Am 1. Mdrz schreibe ich Briefe an den K&-
nig von Ddnemark, die Fiirsten August von Sachsen, Philipp von
Hessen und Christoph von Wiirttemberg und schicke lhnen Exem-
plare «Uber die Gnade Gottes». Am 10. Mdrz kommt Doktor Tho-
mas Lever, ein Engldnder, hierher, zusammen mit seinem Begleiter
Hugo. Am 2o. desselben Monats beende ich Abdias. Ich beginne
am 3. April Haggai. Am 5. April kamen zehn vertriebene Studenten
aus England hierher. Die Namen der Engldnder: Richard Chamber,
Okonom und Pater; Robert Hornus, der dltere, kam dazu; Lever;
Jakob Pilkington; Michael Renninger; Johannes Mullinus; Thomas
Spencer; Heinricus Koccrovius; Thomas Bentamus; Robert Beau-
mundus; Laurentius Umbfridus; Guilhelmus Colus; Nikolaus Karvi-
lus. Sie wohnen wie im Kolleg in der Hintern Linde, hinter der Triiw
und der Vorderen Linde, in Froschauers Haus. Am 15. Mai habe ich
Haggai beendet; ich habe Maleachi am 29. Mai begonnen. Am 14.
August habe ich Maleachi beendet und am 21. August die Apoka-
lypse von Jesus Christus begonnen.

In Bullingers Beziehungen zum Ausland spielt natiirlich sein
Briefwechsel eine, wenn nicht die Hauptrolle. Dass dabei den Wid-
mungsschreiben an Fiirsten und andere hochgestellte Persdnlich-
keiten oder an Freunde eine besondere Bedeutung zukommt, illu-
striert sehr schon das in unserem Text vorkommende Beispiel:
Bullinger widmete 1554 seine Schrift «De gratia dei iustificante»

23



(«Von der rechtfertigenden Gnade Gottes») Konig Christian lll. von Da-
nemark, sandte Kopien aber gleichzeitig an Kurfiirst August von
Sachsen, Landgraf Philipp von Hessen und an Herzog Christoph
von Wiirttemberg. In dieser Schrift ging es um das zentrale theo-
logische Thema der Reformation im allgemeinen, um die Recht-
fertigung des Siinders allein aus Gnade. Und er widmete diese
(wortlich), um zu erreichen, «dass unsere Lehre samt den Schwei-
zer Kirchen in den Reichen Seiner Hoheit nicht unverdientermas-
sen schlecht gehért werde». Schreiben dhnlicher Art richtete Bul-
linger im Laufe der Jahre unter anderem auch an Kénig Heinrich l.
von Frankreich und an die Konige von England, Heinrich VIIl. und
Eduard VL.

Damit kommen wir auf das eigentliche Thema dieses Ab-
schnittes: Bullingers Beziehungen zu England. Diese erfolgten ei-
nerseits aufgrund persdnlicher Beziehungen in Zirich, anderer-
seits auf dem Austausch von Schriften und Briefen. Zu Hause
ergaben sich die personlichen Begegnungen meistens im Zusam-
menhang mit der Aufnahme und Betreuung von Glaubensfliicht-
lingen. Diese trafen in drei Schiiben ein: eine erste Gruppe er-
reichte Zirich 1536/37, eine zweite (die sogenannten «Henrician
Refugees») eher vereinzelt zwischen 1539 und 1547, die dritte (die
sogenannten «Marian Exiles») zur Zeit der Schreckensherrschaft Ma-
rias der Blutigen. Diese waren es denn auch, welche das Diarium
fiir 1554 erwdhnt. Sie kamen als geschlossene Gruppe im Friihjahr
und blieben bis 1559 an der Limmat. So weit sie nicht bei Bullinger
selber oder bei Rudolf Gwalther Aufnahme fanden, wohnten sie
«wie im Kolleg in der <Hintern Linde», hinter der <Triiw» und der
Vorderen Linde>, in Froschauers Haus». Es hat sich dabei fast aus-
nahmslos um hochbegabte, spater erfolgreiche und einflussrei-
che Manner gehandelt. So wurden etwa Robert Horne Bischof von
Winchester, James Pilkington Bischof von Durham, Thomas Lever
Master des St.John’s College in Cambridge, Thomas Bentham Bi-
schof von Coventry und Lichfield, William Cole Prasident des Cor-
pus Christi College in Oxford. Aufgrund der vorhandenen Korre-
spondenzen zdhlen indes zu den «Marian Exiles» fiir kiirzere oder
langere Zeit noch drei weitere bedeutende Theologen, ndamlich
John Jewel (Bischof von Salesbury), Edwin Sandys (Bischof von Wor-
cester, spater von London, schliesslich Erzbischof von York) und Thomas
Sampson.

24



Dass es diesen Engldandern in Ziirich gut gefallen hat, be-
zeugten sie spdter mit vielen dankbaren Erinnerungen. So schrieb
Sandys nach 20 Jahren am 15. August 1573 nach Ziirich: «For there
is no one to whom | should write with greater pleasure than to
Master Bullinger, whom, as | have always loved him exceedingly
for his great courtesy, so | have also much venerated him for his
singular erudition and rare piety, and other excellent qualities....».

Jedenfalls war ganz natiirlich, dass sich aus den persdnlichen
Begegnungen bald weitere Beziehungen ergaben. Diese erfolgten
zum einen auf der Ebene vielseitiger und langdauernder Korre-
spondenzen nicht allein zwischen Bullinger und den «Marian Exi-
les», sondern auch zwischen weiteren Gelehrten und Kirchenman-
nern in beiden Landern, sowie Schweizer Studenten in England.
J.). Simler, der Autor der nach ihm benannten Sammlung in der
Zentralbibliothek Ziirich, entwarf deshalb schon 1780 eine Sub-
skriptionseinladung fiir eine Edition vorwiegend brieflicher Akten
zur englischen Reformationsgeschichte. Wenn diese wegen der
franzosischen Revolution auch ohne Erfolg blieb, fiihrte Simlers
Riesensammlung Mitte des 19.Jahrhunderts doch dazu, dass in
Cambridge einige hundert Briefe aus dieser Korrespondenz publi-
ziert wurden und gleichzeitig in Oxford eine moderne englische
Ubersetzung der Dekaden erschien.

Damit befinden wir uns bereits auf der zweiten Ebene von
Bullingers schriftlichen Beziehungen mit England: von Ziirich
aus hat Bullinger die Reformation in England auch durch eine
ganze Reihe von Biichern mindestens unterstiitzt, wenn nicht be-
einflusst. Dazu zdhlen—neben den meist lateinischen Originalen —
einerseits Ubersetzungen von insgesamt 13 Arbeiten ins Engli-
sche. Diese wurden zum Teil sogar zu ausgesprochenen Bestsel-
lern, so «Der alte Glaube» («The old faith» — «ein Beweis, dass der christ-
liche Glaube nach der Heiligen Schrift so recht, wahr, alt und unzweifelbar
ist wie die Schopfung», in vier englischen Auflagen), «Der christliche Ehe-
stand» (neun, zwischen 1541-1575), die Dekaden (drei), das Zweite
Helvetische Bekenntnis (drei im 16.Jahrhundert, eine im 17. Jahrhundert,
vierim19.und 20. Jahrhundert). Zu den in England besonders einfluss-
reichen Bilichern Bullingers gehorten andererseits jene, welche
Bullinger herausragenden Englandern gewidmet hat. Unter diesen
ist an erster Stelle der zweite und dritte Band der Dekaden zu

25



nennen. Nach einem zeitgendssischen Urteil gab es im 16.Jahr-
hundert keine Schrift, welche die englischen Geistlichen besser
ausriusten konnte als dieses Predigtwerk Bullingers, «der an die
Stelle der Dunkelheit Calvins eine einzigartige Durchsichtigkeit,
an die Stelle von Musculus’ scholastischen Subtilitdten volkstim-
liche Leichtigkeit setzt. Dazu sind alle Punkte der christlichen
Lehre zusammengefasst in guter Ordnung in einem Buche mdssi-
gen Umfangs» (Die englische Gesamtausgabe von 1577 zéhlte immerhin
1170 Seiten in Folio). Den ehemaligen Ziircher Studenten widmete
Bullinger 1565 seine 66 Predigten iiber den Propheten Daniel, und
aufihren Wunsch verfasste er noch 1572 eine Verteidigungsschrift
flir Konigin Elisabeth ., tiber die 1570 Papst PiusV. Bann und Ab-
setzung verhdngt hatte.

Aufgrund der personlichen Beziehungen mit den «Marian
Exiles» in Ziirich verfasste Bullinger schliesslich auch ein Buch,
das im 16.)ahrhundert fiir alle reformierten Glaubensfliichtlinge
in ganz Europa Trost und Aufmunterung brachte: jene 100 Predig-
ten Uber die Apokalypse des Johannes, welche er zwischen dem
21.August 1554 und 29. Dezember 1556 gehalten hat. Abgesehen
von der unmittelbaren Wirkung sollten diese Predigten in England
indes noch eine ganz andere, folgenschwere Bedeutung erlangen.
Sie losten einen gewaltigen Boom englischer Apokalypse-Pre-
digten und Kommentare aus. Das kann nicht iberraschen. Das
16. und 17.Jahrhundert mit ihren gewaltigen Umwalzungen in Poli-
tik und Kirche liessen bekanntlich die brennende Frage nach dem
Weltende (Luthers Erwartung des lieben jiingsten Tages) nie zur Ruhe
kommen. Darauf aber gab gerade die Apokalypse wenigstens
vorlaufige Antworten: Zum einen erwies sie sich als das Trostbuch
flir die Gegenwart, zum andern nahrte sie die Hoffnung auf das
1000-jdhrige Reich. Das zdhlte besonders bei den anglikanischen
und puritanischen Auswanderern in die Neue Welt. Sie zogen aus,
um in Amerika eine neue «City upon the Hill» zu griinden — mit ei-
nem Sendungsbewusstsein, das bis heute andauert, allerdings
gelegentlich auch Formen angenommen hat und noch annimmt,
welche nicht unbedingt christlich zu nennen sind.

1564: Der Familienvater und Seelsorger
1564 —Bullinger war jetzt 6ojahrig — Zeit, endlich einmal einen

Blick auf sein Privatleben zu richten. Der Anlass dazu ist freilich

26



dister und sehr traurig. Im Mittelpunkt dieses Jahres stehen im
Diarium Krankheit und Tod in Familie und Freundeskreis. Diese
sollen uns allerdings Grund genug sein, um an gliicklichere Tage
im Leben Bullingers zu erinnern und auch zeigen, wie er als Seel-
sorger mit Ehe, Krankheit und Tod umgegangen ist. Ich bringe die
entsprechenden Abschnitte nur zum Teil im vollen Wortlaut, an-
dere fasse ich zusammen.

So auch den Bericht {iber den Tod einiger Mitarbeiter und
Freunde am Anfang. 1564 starben Theodor Bibliander und der
jingere Pellikan in Zirich, Andreas Hyperius in Marburg, Ambro-
sius Blarer in Winterthur, Christoph Froschauer d.Ae. in Ziirich
(«Er hat mir in seinem Testament mehr als 700 Ziircher Pfund ver-
macht»), sowie Johannes Calvin in Genf. Dann begann das Leid in
der eigenen Familie. Bullinger schreibt wortlich:

Anno domini 1564. Gegen Abend des 15. Septembers, es war
ein Freitag, erkrankte ich nach dem Essen lebensbedrohlich an der
Pest. Sie grassierte damals in Ziirich. Ich hatte Pestbeulen an drei
Stellen: Eine auf dem linken Schenkel vorne, etwa in der Mitte, wo
er am dicksten ist. Eine am rechten Schenkel unter dem Knie, auf
der Aussenseite des Schenkels, das war ein anthrax und sehr
schlimm. Und am gleichen Schenkel oben in der Leiste hatte ich ei-
nen bubo ingens. Dazu kamen unbeschreiblich heftige Schmerzen
im Kopf und an den Seiten, so dass ich Tag und Nacht kaum schla-
fen konnte. Die Arzte Dr.Gessner, Dr. Keller, Dr. Wolf, sowie der
Wundarzt Magister Giovanni Muralto aus Locarno kamen regel-
mdssig vorbei. Und Muralto brannte mir die Wundstelle unter dem
Knie aus. Aber Gott allein heilt. Am 17. Tag der Krankheit rief ich
alle Diener der Kirche zusammen, dankte ihnen und erinnerte sie,
standhaft und treu zu sein und zusammenzuhalten. Und ich iiber-
trug ihnen die Verantwortung fiir die Kirchen.

In der darauffolgenden Nacht befiel die Krankheit auch meine
inniggeliebte Ehefrau Anna Adlyschwyler. Sie lag neun Tage lang
krank, rief vertrauensvoll Gott an und starb am neunten Tag im
Krankenbett. Das geschah am Montag, dem 25. September um 12
mittags. Sie wurde tags darauf, am 26. desselben Monats, um 12
ehrenvoll von einem prachtvollen Geleitzug — viele Menschen,
anstdndige und ehrenhafte Leute aus der ganzen Stadt — zu Grabe
getragen. Sie wurde im Kreuzgang bei Herrn Joder Buchmann
begraben, neben Herrn Hans Escher, dem Stadtschreiber, und

27



Herrn Doktor Peter Martyr. Dort, wo man in den Chor tritt und von
der langen Treppe nach oben zum Gewdlbe beim Tor kommt, das
den Kreuzgang abschliesst. Am 27. Oktober, morgens zur vierten
Stunde, befdllt die Krankheit meine liebe Tochter Margreth Lava-
ter. Sie gebiert am folgenden 28. Oktober einen kleinen Buben,
Bernhard, der am 30. Oktober getauft wurde. Sein Pate und seine
Patin waren Magister Bernhard Spriingli, Séickelmeister, und
Bdrbel Wirz, die Ehefrau von Herrn Hans Koler. Das Kind stirbt in
der folgenden Nacht und die Mutter in der Nacht vom 30. Oktober
um die elfte Stunde. Sie wird am 31.in der 4. Stunde nachmittags
begraben. Viele begleiteten sie auf dem letzten Kirchgang. Sie
liegt neben dem Karlsturm begraben.

Erst am 16. November stellte ich das Bett wieder aus der
Stube. Erst am 4. Dezember liess ich den Bubo aufschneiden, der
erst nach sechs Wochen verheilte. Nachdem ich also dreizehn
Wochen krank lag und zu Hause verbringen musste, ging ich am
15. Dezember, einem Freitag, erstmals ausser Haus und predigte
noch am Freitag zum ersten Mal wieder etc. Zu Beginn meiner
Krankheit und wéihrend ich im Bett lag, besuchten mich sehr viele
ehrenhafte Leute, Blirger, Mdnner und Frauen. Allgemein wurde
ich sehr bedauert, und man bat Gott aufrichtig um mein Leben,
so dass alle meinten, ich sei von Gott «zuriickgebetet» und der
Kirche wiedergeschenkt worden. Denn die Arzte und alle anderen
hatten mein Leben schon aufgegeben. So lag ich den Dienstag
und Montag, und ich hatte nicht viel um mich wahrgenommen.
Schon wurde das Geriicht verbreitet, ich wdre tot. Meine Feinde
freuten sich, die Gldubigen trauerten. Gott schenke mir seine
Gnade.

Es gibtim 16. Jahrhundert nicht viele Texte, welche die Schrek-
ken der Pest so anschaulich schildern wie diese Worte Bullingers.
«Pest» war wie schon im ganzen Mittelalter ein Schreckenswort
wie spater Cholera, Malaria und heute Aids — mit dem gewaltigen
Unterschied, dass man damals weder die Ursachen noch eine
Prophylaxe kannte. Die Pest forderte jeweils Tausende von Opfern
und hatte schwerwiegende Konsequenzen im wirtschaftlichen
und gesellschaftlichen Bereich. Umso erstaunlicher der Bericht
Bullingers, die genaue Beschreibung der Krankheit und der Be-
mithungen der Arzte, die Pietdt und Verehrung, welche die Stadt
gegeniber den Kranken und Verstorbenen bezeugt.

28



Bullinger verlor also am 25. September 1564 seine «innigge-
liebte Ehefrau Anna Adlyschwyler» — fast auf den Tag genau elf
Jahre vor seinem eigenen Tod. Der damalige Kappeler Kloster-
lehrer hatte die ehemalige Nonne, eine Dominikanerin, anldsslich
seines Ziircher Studienaufenthaltes kennen gelernt. In einem aus-
flihrlichen «Brautbewerbungsschreiben» — einem fiir die damali-
ge Zeit ebenfalls einmaligen Dokument zur Sozial- und Kulturge-
schichte — bat er am 27 September 1527 um ihre Hand. Darin
gesteht er offen, nicht ohne Frau leben zu kdnnen, doch hatte er
bisher noch zu keiner Frau «Herz und Gemiit» gesetzt. «Du allein
bist die einzige, die ich mir vorgenommen habe. Gott weiss allein,
ob du mir verordnet bist, und meine Wahl stiitzt sich auf dein
Reden und Benehmen. So habe ich mir mit der Zeit vorgestellt,
du seiest eine solche Frau, in der Gottesfurcht und Zucht sei, mit
der ich in Lieb und Leid und in allem, was Gottes Wille ist, leben
mochte...». Damit seine «Erwahlte» genau weiss, mit wem sie es
zu tun hat, stellt sich Bullinger denn auch selber vor: «Dir ist ohne
Zweifel von meiner Heimat und meinen Eltern wohl bekannt, dass
es dariiber keines weitern Schreibens bedarf». Er sei frei, wohlbe-
leumdet und gesund, vom Studieren habe er zwar empfindliche
Augen und gelegentlich einen schweren Kopf. Er verkehre mit
anstandigen Leuten; finanziell sei alles in Ordnung und er habe im
Kloster Kappel eine rechte Stelle. Der grosste Reichtum sei aller-
dings «ein Schatz, der gar nicht fehlen kann, der ist Gott... Summa
summarum, so ist dies der grosste, gewisseste Schatz, den du bei
mir finden wirst: Gottesfurcht».

Anna Adlyschwyler antwortete rasch und positiv bereits am
27.Oktober. Wegen allerhand Schwierigkeiten, um deren Lésung
sogar das neu gegriindete Ziircher Ehegericht bemiiht werden
musste, fand die Hochzeit aber erst zwei Jahre spdter nach Bullin-
gers Wahl als Pfarrer von Bremgarten in Birmensdorf bei Ziirich
statt. Die Ehe Bullingers mit Anna Adlyschwyler wurde eine gliick-
liche. Wir diirfen aufgrund aller Quellen (des Diariums, der Viten, der
Briefe und personlicher Notizen) annehmen, dass Ehe und Familie zu
tragenden Elementen von Bullingers Leben und Werk gehdrten,
ihm Heimat waren, Schutz, Freude und Kraft schenkten, seine Rie-
senarbeit zu leisten. Leider fehlt hier der Platz, um all die gliickli-
chen Umstédnde dieses Heims, das Leben in der Familie mit elf Kin-
dern und deren Schicksalen, mit den ungezahlten Besuchern und

29



Gdsten aus aller Welt im einzelnen zu schildern. Dariiber fiihrte
Bullinger im Diarium peinlich genau Buch.

Statt dessen mdchte ich an dieser Stelle auf zwei Schriften
verweisen, welche einen Aspekt von Bullingers Werk betreffen,
der mit dem Auf und Ab des tadglichen Pfarrerlebens aufs engste
zusammenhangt und aus dessen Erfahrungen heraus entstanden
sind. Anlasslich einer Pestepidemie bereits im Jahr 1535 verfasste
Bullinger im Angesicht der Schrecken einen «Bericht der Kran-
ken», der, in der Tradition der mittelalterlichen Totentanze und
«Ars moriendi»-Literatur stehend, eine evangelisch-reformierte
Hilfe fiir Kranke und Sterbende, aber auch fiir Seelsorger sein soll-
te. Darin betont er, «dass Christus die Auferstehung und das Leben
sei, in dem auch wir auferstehen und ewig leben werden», dass
der Glaube Krankheit, Sterben und Tod als von Gott gewollte Prii-
fung tiberwinde. Wie der Bericht liber die eigene Erkrankung im
Jahre 1564 verrat, war Bullinger selber alles andere als ein Fatalist,
der sich einfach in sein Schicksal beugte, sondern ausserordent-
lich dankbar fiir die Hilfe der Ziircher Arzte.

Zum anderen gab Bullinger 1540 ein Buch «Der christliche
Ehestand» heraus, das (wie bemerkt) in England zu einem Bestsel-
ler wurde und nahezu alle Aspekte der Ehe beleuchtet hat, die
heute noch die entsprechenden Blicher behandeln.

1574: Der Historiker

Unser Bild von Bullinger wird hier durch einige wenige Hin-
weise auf den Historiker Bullinger abgerundet. Zufdlliger- und
sinnvollerweise weist uns das Diarium fiir 1574 selber auf diesen
Aspekt des Reformators hin.

Anno domini 1574. Am 28.September beendete ich die
sechs Biicher (iber die Tiguriner und liber die Geschichte der
Stadt Ziirich. Zudem schrieb ich auch die Reformationsgeschichte
des Stifts zum Grossmiinster sowie zwei partes oder Teile liber
den Kappelerkrieg und die Reformation, das waren vier Biicher.
Ich (liberreichte und schenkte sie am 14. Dezember den Herren
Pflegern, dem Verwalter und dem Kapitel des Grossmiinsters,
die es mit grosster Wertschdtzung entgegennahmen. Diese vier
Biicher habe ich unvorstellbar schnell —in nur zwei oder zweiein-
halb Jahren — neben all meinen Predigten und sonstigen Arbeiten
mit Gottes Gnade abgeschlossen.

30



Obschon ebenfalls sehr umfangreich, sind auch Bullingers
historische Arbeiten kaum bekannt. Wenn liberhaupt beachteten
Historiker und Theologen nur gerade die Reformationsgeschichte
und das Diarium. Es gehort denn auch zu den Paradoxien der
Bullingerforschung, dass es ein Englander (A.G.Dickens) war, der
Bullingers Reformationsgeschichte an die Seite der beriihmten
Werke von Sleidan «De Statu Religionis et Rei Publicae Carolo
Quinto Caesare Commentarii» und «De quatuor summis imperiis
libri tres» riickte, und gar ein Stidamerikaner (Aurelio A.Garcia
Archilla), welcher meinte, Bullinger habe damit zugleich eine um-
fassende «Theology of History» entworfen. Das heisst ganz
konkret und wortlich, Bullinger habe sich schon allein im Vorwort
der Reformationsgeschichte ganz klar liber die Aufgabe des Histo-
rikers gedussert: iber seine Absicht, im besonderen (iber den
Sinn der Geschichte fiir die Menschen von heute, lber deren
Bedeutung im Hinblick auf Gottes Handeln. «Dann dieser iar
1519—1532 Hdndel und Louff sind nitt nu wunderbar vast frélich
und ouch triffenlich trurig, sunder zuo ldsen lustig, und zuo wis-
sen nitt wenig nutzlich, darzuo ouch nodtwendig. Diewyl sunst
durch arbeytseligkeit des menschen, die nit wyt ddnkt, sunder
ouch fiirtrdffenlicher sachen bald vergessen hat, herrliche Werke
Gottes, guote leeren, und fiirtrdffenliche exempel, gar verbli-
chend, welche aber durch flyssige verzeichnusse in geschrifft ver-
fasset, widerumm zuo geddchtnis gebracht, und dem wiissen der
menschen loblich und nutzlich yngebildet werdent».

Auf Grund einer Unzahl von Quellen (sehr viel amtlichen Akten)
und Sekunddrliteratur (Flugblitter und andere Chroniken) hat Bullin-
ger in der Reformationsgeschichte mit tiefem Einfiihlungsvermo-
gen den Durchbruch der Reformation nicht nur in Ziirich, sondern
auch in der Eidgenossenschaft und im oberdeutschen Raum dar-
gestellt. Er verstand es, dieses Geschehen auch mit den grossrdu-
migen politischen Ereignissen, den Kampfen zwischen Kaiser,
Papst und Frankreich um die Vorherrschaft in Europa in Verbin-
dung zu bringen.

Im Diarium erinnert Bullinger selber daran, dass die Reforma-
tionsgeschichte nur der Schluss eines grosseren Werkes sei, die
sogenannte «Tigurinerchronik», das heisst, einer Geschichte «Von
den Tigurinern und der Stadt Ziirich Sachen», und dass er diese

31



Arbeit «unvorstellbar schnell» «in nur zwei oder zweieinhalb Jah-
ren neben all meinen Predigten und sonstigen Arbeiten abge-
schlossen» habe. Das ist in jedem Fall eine grosse Untertreibung,
insofern Bullinger sich sein Leben lang nicht nur mit Themen der
Kirchen-, sondern eben auch der Profangeschichte befasst hat.
Er hat wie kein anderer Reformator in seinen dogmatischen und
polemischen Schriften auch mit historischen Argumenten ge-
kdampft, dariiber hinaus auch Fragen der Chronologie behandelt.
In einem Brief «{iber die Sammlung historischen Materials» an den
Biindner Johann Pontisella hat er am Schluss seines Lebens be-
merkt, er habe von friith an nicht nur die Werke der grossen Histo-
riker des Altertums und des Mittelalters studiert, sondern sei sich
immer auch der Bedeutung archdologischer Quellen, der Topogra-
phie, der Sitten und Gebrduche bewusst gewesen und habe auch
miindliche Uberlieferungen beachtet — Vertreter der «oral history»
im 16. Jahrhundert.

Schliesslich hat Bullinger aber nicht nur Geschichte geschrie-
ben, sondern auch Geschichte gemacht. Das gilt in besonderem
Masse in bezug auf seine Auseinandersetzung mit den Taufern be-
ziehungsweise den Vertretern der heute sogenannten «Radikalen
Reformation». Diese begann nach dem Diarium «anno domini
1525, 16. Januar. Ich wurde nach Ziirich gerufen, um an der Dispu-
tation mit den Tdufern (Anabaptistis) teilzunehmen, welche zuerst
im Rathaus, dann im Grossmiinster stattgefunden hat... Erstaun-
lich war die Unverschdmtheit der Tdufer». Schon Staedtke hat ein-
mal bemerkt, dass «kein Historiker das geschichtliche Bild des
Taufertums so entscheidend geformt und auch so nachhaltig
beeinflusst hat wie der Ziircher Antistes». Und Heinold Fast
bemerkte vor rund 4o Jahren, dass Bullinger dabei eine dreifache
Bedeutung zukomme: «in unermiidlicher Aktivitit wirkte er er-
stens selber bei der Bekdimpfung der Tdufer in der Schweiz wie im
Ausland mit... Zum zweiten war es Bullinger, der das Bild von der
Geschichte des Tdufertums am nachhaltigsten beeinflusst hat...
Schliesslich liegt Bullingers Bedeutung fiir die Auseinanderset-
zung zwischen Reformation und Tdufertum in seiner durch einma-
lige Ausfiihrlichkeit ausgezeichneten Darstellung des theologi-
schen Konflikts». Mit diesen Feststellungen stosse ich freilich zum
Schluss meiner Darstellung von Bullingers Werk auch an dessen
uniibersehbare Grenzen.

32



Bullinger war auch in dem Sinn ein Kind seiner Zeit, dass
gerade seine Auseinandersetzung mit dem Taufertum heute iiber-
holt ist: nicht nur hat sich das historische Bild des Taufertums
seither gewaltig verandert, sondern auch die Bedeutung der
politischen, wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Faktoren bei
dessen Entstehung. Dass Gleiches auch fiir Bullingers grosse Aus-
einandersetzungen mit Rom und dem Luthertum gilt, versteht sich
von selbst. Es wdre interessant, mit dem Reformator heute einmal
tiber sein Leben und Werk zu diskutieren.

Professor Dr. F. Biisser
Hinterbergstrasse 73, 8044 Ziirich

33



34

7 =25 =
870 T
217 (e Wl T

i,
$Z855

Sicvixi,fic viso meis nunc denique libris:
Vet nunquamvidear mortuus effe bonis.

M. D. LXXV.

Heinrich Bullinger
Holzschnitt 1591
Graphische Sammlung
der ETH Ziirich.



	Heinrich Bullinger

