
Zeitschrift: Bremgarter Neujahrsblätter

Herausgeber: Schodoler-Gesellschaft

Band: - (2004)

Artikel: Heinrich Bullinger

Autor: Büsser, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965434

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Bullinger

VON F. BÜSSER

An einer Feier zum 400. Geburtstag von Heinrich Bullinger
stellte der Zürcher Kirchenhistoriker Emil Egli (1848-1908) fest:

«Heinrich Bullinger, Zwingiis Nachfolger im Pfarramt
Grossmünster hat um die Kirche und das geistige Leben Zürichs, ja
der ganzen reformierten Welt, hohe Verdienste erworben, ist
aber im Verhältnis dazu viel zu wenig bekannt und gewürdigt»
(Zwingliana I 419). Es ist der Sinn der folgenden Ausführungen

zum 500. Geburtstag von Heinrich Bullinger zu fragen, wie weit

Bullingers Verdienste heute besser bekannt und gewürdigt sind.

Dabei gehe ich - im Sinne einer Würdigung zugleich des

damaligen Referenten - von einer Quelle aus, die Egli im gleichen
Jahr 1904 erschlossen und der Forschung zugänglich gemacht hat:

von Heinrich Bullingers Diarium der Jahre 1504-1574 (Basel 1904).

Es handelt sich dabei um Aufzeichnungen, die Bullinger selber

über sein Leben und Wirken hinterlassen hat, die sich über die

Jahre 1504 bis 1574, also von seiner Geburt bis kurz vor seinem

Tod erstrecken, in den späteren Partien auch Nachrichten
zeitgeschichtlichen Inhalts geben und von Anfang an dem Verlauf der

Jahre folgen. Dabei stütze ich mich nicht auf den teils lateinischen,
teils deutschen Text der Ausgabe von Egli, sondern auf eine (ebenfalls

auf das Jubiläum von 2004) geplante neue Ausgabe des Diariums

in modernem Deutsch. Ich kann diesem Text, der viel weniger
ein Tage- als ein Jahrbuch ist, auch nicht in allen Details folgen. Ich

versuche vielmehr, an Bullingers Lebenslauf ein paar Querschnitte

zu legen. Das heisst praktisch: ich möchte anhand von Bullingers
Notizen zu den Jahren 1504,-1514, 1524, 1534, 1544,1554, 1564

und 1574 einerseits einfach seine eigenen Ausführungen zitieren,

andererseits, daran anknüpfend, auf ein paar wichtige Aspekte
seines Lebens und Wirkens, auf seine bleibenden Leistungen und

Verdienste bis heute hinweisen.

7



Diese Beobachtungen werden manche Unterschiede zu
Leben und Werk der anderen Reformatoren aufdecken und damit

zeigen, dass Bullinger mit Luther, Zwingli und Calvin zu den grossen

Reformatoren gezählt werden kann.

1504 -1514: Elternhaus und Studien
Die beiden ersten Jahreszahlen muss ich zusammenfassen,

da Bullingers Notizen bis 1524 sehr lückenhaft sind. Sie beschränken

sich auf die Jahre 1504,1509,1516,1520 und 1522, enthalten
dazwischen aber auch einige Angaben über Lebensunterhalt, Lehrer,

Freunde und Unterkunft, sowie - besonders interessant-über
die Religion. Ich zitiere deshalb im folgenden nur eine kleine
Auswahl von Bullingers Erinnerungen an diese Zeit.

Anno domini 1504. Ich bin am 18. Juli frühmorgens gegen drei Uhr

in der Stadt Bremgarten im Aargau als Sohn des Heinrich und der
Anna Bullinger, geborene Wiederkehr, geboren. Ich war nach den

Brüdern Johannes Heinrich, Johannes Reinhart, Johannes Bernhard

und Erhard der fünfte Bruder. Meine Taufpaten waren Bernhard

Goman und Agatha Albertina...

Offenbarerkrankte ich als Kind schwer an der Pest und wurde

gesund. Die Totengräber waren schon da, aber ich habe mich wieder

erholt. Kurz darauf stürzte ich zu Boden, wie es bei Knaben

vorkommt, doch hielt ich in der Hand eine Rohrpfeife. Diese ist
in der Mitte aufgeschlagen worden und nahe am Hals eingedrungen.

Der Vater hat sie mir aus der Kehle gezogen, wobei das Blut

kräftig wie aus einer Leitung herausschoss. Wiederum schien ich

leblos, so dass ich während fünf Tagen keine Nahrung zu mir nehmen

konnte. Viele Gebete wurden meinetwegen an den Herrn

gerichtet, der sich meiner erbarmte und mich bald wieder geheilt
hatte. Im Alter von drei Jahren sprach ich deutlich und mit reichem

Wortschatz die deutsche Sprache. Ich konnte sowohl das

Vaterunser als auch das Glaubensbekenntnis aufsagen. Ebenso ging
ich häufig in die Kirche und stieg aufdie heilige Kanzel und riefvon
oben herab: «Credo in unum deum» etc.

Anno domini 1509. Am 12. März wurde ich zum ersten Mal in

den Unterricht gebracht und gab mir Mühe beim Wiedererkennen

und Lesen der Buchstaben bei dem Lehrer Johannes Schatt und
dessen Sohn Abraham.

8



Anno domini 1516. Am 11. Juni brach ich zum ersten Mal vom
Haus des Vaters aus in die Fremde auf. Um die Literatur kennenzulernen,

fuhr ich am 4. Juli mit dem Schiffden Rhein hinab nach

Emmerich, das man auch Asberg nennt, eine vornehme Stadt im

Herzogtum Kleve, bei der Teilung des Rheins gelegen. Der Vater

wünschte, dass ich während der gesamten Dauer meines Aufenthalts

in Emmerich von Tür zu Tür betteln gehe; nicht weil es mir an

Unterhalt fehlte, sondern weil es sein Wunsch war, dass ich die

Erfahrung mache, was die Not der Bettler bedeute, damit ich

fernerhin das ganze Leben hindurch Jenen gegenüber mehr
Wohlwollen aufbringe.

Anno domini 1519. Im Februar bin ich zum ersten Mal von
Emmerich nach Hause zurückgekehrt. Im März bin ich wieder mit dem

Bruder nach Köln zurückgekehrt, wo er geblieben ist, ich bin nach

Emmerich weitergefahren. Am 8. Juli bin ich nach Köln gefahren
und an der Universität oder Akademie eingeschrieben worden. Ich

bin als Hörer in die Montanerburse eingetreten. Dort wurden die

Traktete des Petrus Hispanus vorgelesen, kleine logische Schriften,

die mit dem Kollegienhaus der Montaner im Zusammenhang

standen, alte und neue Logik und einiges von Aristoteles.

Anno domini 1522. Im Februar bin ich examiniert worden, und

einige Tage nach der Annahme der Titel war ich zusammen mit
anderen völlig ausser mir, wie es damals Sitte war. In demselben

Jahr bin ich im April in meine Heimat zurückgekehrt und von

meiner Familie überaus freundlich aufgenommen worden, obwohl
ich sechs Jahre und fast sechs Monate in der Fremde verbracht

hatte. Ich war damals 18 Jahre alt.

Erstaunliche Zahlen. In erstaunlichen Zeiten: Bullingers
Studien an der Lateinschule in Emmerich und an der Artisten-Fakultät
in Köln fielen in die Jahre 1516-1522. Das waren genau die Jahre,

in denen in Deutschland und in der Eidgenossenschaft die

Reformation begonnen hat: 1517 mit Luthers Thesenanschlag in

Wittenberg, 1519 mit Zwingiis Predigt am Grossmünster in Zürich.

Erstaunlicherweise ist im Diarium über diese mehr oder weniger
bekannten Anfänge der Reformation kaum etwas zu lesen. Dagegen

findet sich dort ein hochinteressanter Rechenschaftsbericht

über Bullingers eigene religiöse Entwicklung zum Reformator

während dieser Zeit:

9



Religion. Etwa um das Jahr des Herrn 1520 begann man unter
den Gelehrten zu streiten und die Lehre des Doktor Luther zu erörtern.

Weil ich sowohl in der päpstlichen wie auch in der lutherischen

Lehre gleichermassen unwissend war, habe ich einen, der in

der päpstlichen Lehre erfahren war, um Rat gefragt, was ich lesen

solle, worin ich die Übereinkünfte und Methode der allgemeinen
und von allen anerkannten Lehre finden könne. Er riet mir daher,

die sententiae des Petrus Lombardus zu lesen. Das tat ich, ausserdem

las ich noch das Kirchenrecht des Gratian. Ich habe gesehen,
dass all ihre Schriften auf die heiligen Kirchenväter zurückgehen.
Deshalb habe ich beschlossen, auch die Schriften der Kirchenväter

anzuschauen.

Zuerst kamen mir also die Predigten des Doktor Chrysosto-

mus über Matthaeus in die Hände. Ich lese und sehe, dass die

Alten bei derAbhandlung heiliger Themen eine bei weitem andere

Art verfolgten, als es Lombardus und Gratianus getan hatten. Ich

versuche auch einiges von Ambrosius, Origenes und Augustinus.
Inzwischen lese ich Luthers «Die babylonische Gefangenschaft der

Kirche», «Von der Freiheit eines Christenmenschen», die «assertio

omnium articulorum», «Von den guten Werken» etc. Ich begreife,
dass Luther näher an der alten Theologie ist als die Scholastiker.

Ich begreife auch, dass so, wie sich die Scholastiker auf die

Meinungen der Kirchenväter stützen, die Kirchenvätersich aufdie
Autorität der Schrift beider Testamente stützen. Also habe ich mir das

Neue Testament verschafft, lese das Evangelium des Matthaeus
und was der heilige Hieronymus zu jenem geschrieben hat. Ich

fahre in gleicher Weise fort, die übrigen Bücher des Neuen
Testaments kennenzulernen. Erst damals mache ich mich vom Ent-

schluss frei, Karthäusermönch zu werden, im Gegenteil ich

beginne vollkommen von derpäpstlichen Lehre Abstand zu nehmen.

Damals gerieten mir die «Loci communes» von Melanchthon in die

Hände, die zum ersten Mal herausgegeben waren, und durch welche

ich aufwunderbare Weise erfreut wurde. Schliesslich widmete
ich mich besonders der Lektüre der Heiligen Schrift. All diese

Übungen fanden in den Nächten und Tagen der Jahre 1521 und

1522 statt.
Nach diesem Bericht hat Bullinger nicht nur ausserordentlich

jung, sondern auch absolut selbständig seinen eigenen, das

heisst, den seinem Denken und Wesen entsprechenden Weg zur

10



Reformation gefunden, den Weg eines Bibelhumanisten. Rund 20

Jahre jünger als Luther (1483) und Zwingli (1484), zwar fast gleichzeitig

um 1520, doch auf unterschiedliche Art und Weise. Während

der Mönch Luther primär aus Sorge um sein persönliches Seelenheil

(«Wie kriege ich einen gnädigen Gott?»), der Pfarrer Zwingli

aus Angst und Sorge um die durch Solddienste und Pensionenwesen

zerrissene und gefährdete Eidgenossenschaft zum
Reformatorwurde, Calvin schliesslich nach langem Zögern «durch eine

plötzliche Bekehrung» (1533), vollzog sich des Studenten Bullinger

Abwendung von der römischen Kirche aufgrund einer Reihe

konsequent sich auseinander ergebender Überlegungen und

Erkenntnisse: von der Scholastik zurück zu den Kirchenvätern, von

diesen zurück zur Heiligen Schrift als alleiniger Autorität in Fragen

von Theologie und Kirche. Wie Bullinger selber bemerkt, erfolgte

dieser Ablösungsprozess nicht unabhängig von Luther und

Melanchthon. Aufs ganze gesehen war er aber vor allem eine

Frucht jenes Bibelhumanismus, der seit Beginn des 16.Jahr¬

hunderts in Erasmus von Rotterdam seinen bedeutendsten
Vertreter hatte. Bullinger war 1522 zwar noch kein Reformator im

eigentlichen Sinn des Wortes. Das wurde er erst im Anschluss an

die Zürcher Reformation, im besonderen natürlich als Nachfolger

Zwingiis. Dass er sich aber schon am Ende seiner Studien als

Anhänger der Reformation verstanden haben muss, belegt nichts

besser als sein Verständnis der Reformation als «Rückkehr (der

Kirche) zu ihrer ursprünglichen Form». In Vorwegnahme durchaus

moderner, dass heisst, heutiger Positionen vertrat er in einer

Stellungnahme zugunsten der reformierten Kirche am Augsburger

Reichstag von 1566 die Ansicht, dass das Zeitalter der Reformation

nicht nur das Werk der Reformatoren des 16. Jahrhunderts um-

fasst: «Vielmehr haben seit fünfoder sechs Jahrhunderten alle

gelehrten, frommen und rechtschaffenen Männer den römischen

Stuhl aufs heftigste angegriffen und sich über die Unterdrückung
und schlechte Behandlung der Kirche Gottes beklagt». In einer

gezielten, wohl durchdachten Auswahl zählte Bullinger dazu nicht

bloss Wycliff und Hus, sondern auch Pierre d'Ailly und Johannes

Gerson, G. Pico della Mirandola, Lorenzo Valla und Battista Man-

tuanus... Dementsprechend wehrte sich Bullinger auch mit allen

Mitteln gegen den Vorwurf, die Reformation sei für die

Kirchenspaltung verantwortlich. Seiner Meinung nach verhält es sich ge-

11



rade umgekehrt: Von der einen heiligen katholischen (allgemeinen)

Kirche ist nicht die reformierte, sondern die römische Kirche

abgefallen.

1524: Der Reformator
Nach seiner Rückkehr aus Deutschland wurde Bullinger

anfangs 1523 zum Lehrer an die neugegründete Schule des

Zisterzienserklosters Kappel am Albis berufen. Dort unterrichtete er bis

1529 die Schüler in den freien Künsten, für die Mönche und weitere

Interessenten hielt er öffentliche Vorlesungen über die Briefe

des Apostel Paulus. Daneben trieb er private Studien. Vor allem

aber verfasste er in diesen immer noch sehr jungen Jahren eine

schier unvorstellbare Menge eigener Schriften, nicht weniger als

30 auf Lateinisch, 22 auf Deutsch, «damit ich die Sprache meines
Vaterlandes richtiger und besser erlerne». Die meisten behandelten

theologische Fragen, nicht zuletzt Messe und Abendmahl. Mit
dieser Frage befasst sich Bullinger auch in seinem Rückblick auf
das Jahr 1524:

Anno domini 1524. Am 12. Juli wurde ich ein Freund von Va-

dian, als dieser aus einer Versammlung in Zug nur mit Mühe
entkommen und querfeldein nach Kappel geflohen war.

Am 12. September eröffnete mirZwingli erstmals, was er
hinsichtlich des Sakraments des Körpers und des Blutes des Herrn

denke. Ich legte ihm nämlich im Vertrauen meine Meinung dar, die
ich aus einer Schrift der Waldenser und aus den Büchern Augu-
stins geschöpft hatte. Vorerst hielt er mich davon zurück, dass ich
dieses Mysterium irgendeinem Menschen darlege; es sei wohl
noch nicht die Zeit dafür, wie ersieh äusserte: er wolle es zum
richtigen Zeitpunkt vorbringen. Ich aber hatte in diesem Jahr begonnen,

verschiedene Schriften von Autoren durchzugehen, damit ich

mit Hilfe dieser verstehe, was man in allen Dingen zu denken hat.

Damit ist das Stichwort für diesen Abschnitt gefallen: Das

Abendmahl. Oder präziser: der Abendmahlsstreit und Bullingers
Bemühungen um dessen Beilegung. Odernoch genauer: Bullinger
als ökumenischer Patriarch. Bekanntlich hat die Reformation zur
Aufspaltung der einen heiligen katholischen Kirche in vier grosse

Kirchengruppen sowie viele zahlreiche kleine, aber radikale

Glaubensgemeinschaften geführt. Paradoxerweise und zur bleibenden

12



Schande aller Christen wurde durch diese Entwicklung nicht nur
das Papsttum in Frage gesteilt, sondern auch die Reformation.
Es entstand auch ein immer stärker eskalierender, zum Teil bis

heute anhaltender Streit um das Abendmahl, nicht bloss zwischen

Rom und den protestantischen Kirchen, sondern um 1524 auch

zwischen den Anhängern Luthers und Zwingiis. Wohl lehnten

beide Reformatoren die römische Lehre von der Wandlung der
Elemente Brot und Wein in den Leib und das Blut Christi (die

sogenannte Transsubstantiationslehre) und vom Opfercharakter der Messe

ab. Sie schieden sich jedoch sehr rasch selber untereinander in

der Frage der Gegenwart Christ im Abendmahl. Während Luther

die sogenannten Einsetzungsworte («dies ist mein Leib», «dies ist
mein Blut») buchstäblich verstand, interpretierte sie Zwingli
symbolisch («dies bedeutet mein Leib», etc.). Während für Luther Christus

im Abendmahl real (auch körperlich) präsent ist, ist er das für

Zwingli (nur) geistlich. Damit veränderte sich auch der Charakter

des Abendmahls: Während dieses für Luther (wie für Rom) ein

Gnadenmittel blieb (das Abendmahl «bringt» Christus und schafft Glauben),

war es für Zwingli primär ein Gedächtnis-, Dank- und
Gemeinschaftsmahl (Eucharistie).

Es ist hier nicht der Ort, die Geschichte des Abendmahlstreites

zu erzählen (die entsprechende Literatur füllt Bibliotheken). Es mag

genügen daran zu erinnern, dass diese Grunddifferenzen in

Verbindung mit vielen weiteren theologischen und politischen Motiven

nicht nur zum Streit unter Theologen geführt haben, sondern

auch zu Krieg, und dass sie massgeblich die Vielfalt katholischer,
lutherischer und reformierter Territorien in Europa, im besonderen

im Deutschen Reich und in der Eidgenossenschaft im

16. und 17. Jahrhundert bestimmt haben.

Bullinger war von Anfang an in diese Geschichte eingebunden,

und er hat auch viele Entscheidungen mitgetragen. Die

Abendmahlsfrage dürfte in seinem Denken sogar eine, wenn nicht

die zentrale Rolle gespielt haben. Davon zeugen jedenfalls die

Tatsachen, dass er schon in den Kappeler Jahren nicht weniger
als elf Beiträge zu diesem Thema verfasst hat, dass auch später
die Bücher zu Abendmahl und Abendmahlsstreit einen zentralen

Bestandteil seiner Bibliothek und der eigenen Produktion bildeten.

Bullinger hat sich selber äusserst aktiv an der Abendmahls-

13



kontroverse beteiligt. Das bedeutet erstens, dass er, trotz
unterschiedlicher Gedanken, Zwingiis Auffassung immer unterstützt
und verteidigt hat, etwa mit der Edition von Zwingiis «Erklärung
des Glaubens» 1536 und durch das «Wahrhafte Bekenntnis der
Diener der Kirche in Zürich» 1546 als Antwort auf Luthers letzte

Angriffe auf den toten Zürcher Reformator. Das heisst zweitens,
dass Bullinger sich stets auf dem Laufenden hielt über alle

Entwicklungen, welche der Abendmahlsstreit nahm: über die unzähligen

Publikationen, die dazu erschienen, im besonderen natürlich
über die Versuche, ihn beizulegen: das Marburger Gespräch von

1529, die Wittenberger Konkordie von 1536. Schliesslich gelang

es Bullinger drittens und vor allem, wenigstens unter den
reformierten Kirchen eine Einigung in der Abendmahlsfrage herbeizuführen.

Diese erfolgte zuerst 1549 im «Consensus Tigurinus», der
«Zürcher Übereinkunft» zwischen der Zürcher und der Genfer

Kirche unter Johannes Calvin, sodann durch das Zweite Helvetische

Bekenntnis von 1566, welches Bullingerzunächstals privates
Bekenntnis verfasst und Kurfürst Friedrich von der Pfalz zur
Verteidigung des reformierten Glaubens geschickt hatte, schliesslich
aber zum gemeinsamen Bekenntnis aller Reformierten Kirchen

der Eidgenossenschaft, das heisst der Kirchen «zu Zürich, Bern,

Schaffhausen, Sankt Gallen, Churund den Drei Bünden, ebenso zu
Mülhausen und Biel, denen sich auch die Diener der Genfer Kirche

angeschlossen haben». Dieses «Helvetische Bekenntnis» wurde

indes bald auch zum Bekenntnis der Reformierten in Ungarn,
Polen und Österreich; zudem anerkannten es die Reformierten
in Frankreich, Schottland und in den Niederlanden, obwohl sie

schon eigene Bekenntnisse hatten. Noch 1967 nahm es die
«General Assembly of the United Church in the USA» in ihr «Book

of Confessions» auf. Durch den Consensus Tigurinus und das

Zweite Helvetische Bekenntnis wurden Butlinger und Calvin zu

den Vätern der Ökumene. Linter diesen historischen Voraussetzungen

kann es nicht überraschen, dass es der schweizerische

Protestantismus war, der mit Karl Barth, Emil Brunner und Adolf
Keller massgeblich zur Entstehung der ökumenischen Bewegung
im 20.Jahrhundert und zur Gründung des Ökumenischen Rates

der Kirchen in Amsterdam 1948 beigetragen hat. Während sich

inzwischen die lutherischen und reformierten Kirchen in der
sogenannten «Leuenberger Konkordie» im März 1973 in der Abend-

14



mahlsfrage ebenfalls einigen konnten, scheint nach den neuesten

Verlautbarungen des römischen Lehramts etwas Ähnliches mit
Rom ausgeschlossen.

1534: Der Theologe
Im November 1531 ist Heinrich Bullinger von den Zürcher

Räten zum Nachfolger Zwingiis am Grossmünster gewählt
worden. Obschon er damit 1534 eigentlich erst am Beginn einer mehr

als 40jährigen Tätigkeit als «Oberster Pfarrer am Grossmünster»

(Antistes) stand, geben seine Erinnerungen an dieses Jahr doch

einen vorzüglichen Einblick in sein Leben. Im Zentrum steht der

Alttag in Zürich, am Rand aber leuchtet bereits Bullingers
weltgeschichtliche Bedeutung auf.

Anno domini 1534. Am 14. Januar hat mich der ehrenwerte

Zürcher Stadtrat mit dem Bürgerrecht beschenkt. Am 18. habe ich

mich in eine Zunft eingekauft, die Zunft zur Meisen. Im März habe

ich einen Kommentar zu beiden Briefen des Petrus verfasst. in der

öffentlichen Predigt habe ich die Prophezeihungen des Arnos,

Jonad, Abacuk und Sophonias ausgelegt, ebenso die Briefe des

Paulus an die Philipper, Kolosser, Thessalonicher, an Thimotheus,
Titus und Philemon. Am 18. Mai ist mir gegen acht Uhr morgens
ein Sohn, Heinrich, geboren worden. Ihn haben Georg Müller, der

ehemalige Abt von Wettingen, und Sophia Wirz aus der Taufe

gehoben. Im August habe ich Kommentare zu den Briefen des

Paulus an die Korinther zugefügt. Am 6. Juli bin ich zum Baden

nach Urdorf gegangen, nach Hause zurückgekehrt bin ich am

3. August. In demselben Monat habe ich eine Darlegung über
das einzige und ewige Testament Gottes verfasst. Im September
kam eine Erörterung der beiden Naturen bei Christus dazu gegen
alle ketzerische Lehren. Im Oktober wurde das Büchlein über das

Testament Gottes auch in deutscher Sprache veröffentlicht.
Der Alltag in Zürich: Bullinger wurde Bürger und Zünfter, er

schrieb Kommentare und hielt Predigten über zahlreiche Bücher

des Alten und Neuen Testaments. Er wurde Vater und ging ins

Bad. Schliesslich publizierte er aus aktuellem Anlass zwei Bücher,

von denen dasjenige «Vom einzigen und ewigen Testament oder

Bund Gottes» nicht nur zu kirchen- und dogmengeschichtlicher
Bedeutung gelangte, sondern zu weltgeschichtlicher Wirkung.
Wie ist das zu verstehen?

15



Vor rund 20 Jahren erschien in den USA ein Buch mit dem

Titel «Heinrich Bullinger and the Covenant. The other Reformed

Tradition». Sein Verfasser, J. W. Baker, wollte mit Titel und Untertitel

provozieren, konkret daran erinnern, dass die evangelischreformierte

Kirche nach Zwingiis Tod am 11. Oktober 1531 nicht nur
ein Zentrum und einen geistlichen Führer (Genf mit J.Calvin) hatte,
sondern zwei: vor, neben und sogar noch nach Calvin (gestorben

1564) auch Heinrich Bullinger in Zürich. Baker ging dabei von der

Tatsache aus, dass Bullinger in der Dogmengeschichtsschreibung

allgemein als Begründer der Föderal- (Bundes-) Theologie
anerkannt war - einer Theologie, die «in ihren Anfängen und in ihrer

grundlegenden Ausprägung ein spezifisches Eigentum der älteren

reformierten Theologie war. Sie benutzt den biblischen Begriffdes

Bundes, zunächst zur Erfassung und Darstellung der Einheit des

göttlichen Heilshandelns in Alten und Neuen Testament... Erst

schrittweise, mit unterschiedlichem Rang und gewichtigen
Modifikationen ist sie auch in die Dogmatik eingedrungen, wo sie zur
Darstellung des Verhältnisses von Gott und Mensch verwendet

wurde» (J. F. G. Goeters).

In Zürich benützte zuerst Zwingli, bald auch Bullinger den

Begriff des Bundes zuerst in ihren Auseinandersetzungen mit den

Täufern. Bei Bullinger findet er sich denn auch bereits in einigen
seiner Kappeler Schriften, so etwa in der für sein Denken grundlegenden

«Ratio studiorum» («Studienanleitung») von 1528 als «alleiniges

Ziel der Schrift, auf das hin alle biblischen Bücher ausgerichtet

sind... (und weiter wörtlich:) Es gibt zu unseren Zeiten solche,

die alles auf Gesetz und Evangelium hinauslaufen lassen (gemeint

war damit in erster Linie Luther); dies missbillige ich zwar für den

Augenblick nicht, ebenso wenig aber will ich es durch Lob erheben.

Soviel ist gewiss, dass alle Bücher der heiligen Schrift ein gemeinsames

Ziel haben:... Der Gott des Himmels, jener allmächtige Gott,

hat mit dem Menschengeschlecht auf ewig ein Testament, einen

Vertrag oder ein Bündnis abgeschlossen. So hat er nämlich zu
Abraham gesprochen» (Gen. 17 und 22).

Es war dann allerdings erst das Büchlein «Vom einzigen und

ewigen Testament oder Bund Gottes» von 1534, welches Bullinger

zum Vater der später typisch reformierten Bundeslehre gemacht
hat. Es ist hier nicht der Ort, auf die weitere Entwicklung und

Differenzierung von Bullingers Idee im Detail einzugehen. Sie sind

16



häufig dargestellt worden. Entscheidend ist im Zusammenhang
mit der oben gemachten Feststellung, wonach Bullingers Erwähnung

seiner Schrift im Diarium etwas von der Weltbedeutung des

Zürcher Antistes aufleuchten lasse, dass diese von Zürich aus

teils direkt, teils indirekt auch mit manchen inhaltlichen Veränderungen

über Genf (Calvin in seiner «Institutio»), Heidelberg und die

Niederlande nach England und Schottland gelangte und den Puri-

tanismus (zu Hause und bald auch in den Kolonien) nachhaltig geprägt
hat. Dabei ist auch sehr wohl zu beachten, dass der Bundesgedanke

nicht nur grosse theologische, sondern auch politische
Bedeutung gewonnen hat.

In theologischer Beziehung stellt er wohl das grossartigste
theologische Konzept dar, das sich überhaupt vorstellen lässt.

Schon der Ausdruck «Testament» beziehungsweise «Bund» zeigt,
dass die Bundestheologie rein biblisch bestimmt ist. Mit dem

Begriff des Bundes stellt sie indes vor allem ein übergreifendes,

jedermann auch verständliches Prinzip theologischen Denkens in

den Mittelpunkt. Im Unterschied zu vielen anderen und sicher

auch interessanten, doch oft umstrittenen und nicht unbedingt
verständlichen Vorstellungen (wie z.B. «Gesetz und Evangelium» bei

Luther) ist dieses einfach und klar. Sinngemäss entspricht es auch

der berühmten Formel Zwingiis bzw. Calvins, wonach «all

unsere Weisheit, sofern sie wirklich den Namen Weisheit verdient

und wahr und zuverlässig ist, im Grunde zweierlei umfasst: die

Erkenntnis Gottes und des Menschen».

Zu besonderer Bedeutung sollte die Idee des Bundes, oder

besser: die Übername dieses Begriffs in die Politik werden. Um

dafür nur ein einziges, aber ganz deutliches Beispiel zu geben: Die

Idee des Bundes zwischen Gott und seinem Volk stand im Mittelpunkt

der berühmten Rede, welche Gouverneur John Winthrop auf
der «Arbella» während der Überfahrt einer Gruppe von Puritanern

nach Nordamerika 1630 gehalten hat: «So steht die Sache

zwischen Gott und uns: Wir sind mit ihm in einen Bund eingetreten für
dieses Werk. Wir haben eine Urkunde gemacht, der Herr hat

uns Raum gegeben, unsere eigenen Artikel niederzuschreiben.

Wir haben bekannt, unsere Handlungen zu diesen und jenen Zielen

zu unternehmen. Wir haben daraufhin ihn angefleht um Heil

und Segen. Wenn es dem Herrn nun gefällt, uns zu erhören und

uns in Frieden an den Ort zu bringen, den wir erstreben, dann hat

17



Er diesen Bund ratifiziert und unsere Urkunde versiegelt und wird
danach eine strikte Erfüllung der darin enthaltenen Artikel erwarten.

Aber wenn wir die Beobachtung dieser Artikel, die die Ziele

sind, die wir uns gesetzt haben, vernachlässigen werden, wenn
wirunserm Gott heucheln, diese gegenwärtige Welt umarmen,
unseren fleischlichen Neigungen nachgehen, Grosses für uns selbst
und unsere Nachkommen suchen, dann wird der Herr gewiss in

Zorn ausbrechen gegen uns, wird Genugtuung von solch' einem

meineidigen Volk fordern und uns den Preis erkennen lassen, für
den Bruch eines solchen Bundes».

Um zu Bullinger und seiner Schrift von 1534 zurückzukehren,
ist festzuhalten, dass der Bund für seine eigene Theologie nie

systembildend war. In seinen bedeutendsten Darstellungen des

christlichen Glaubens - in den Dekaden und im Zweiten Helvetischen

Bekenntnis - kommt er kaum vor. Er ist aber im Sinne seiner

frühen Definition durchaus als das alleinige Ziel der Schrift,
auf das hin alle biblischen Bücher gerichtet sind, zwar nicht als

Haupt-, wohl aber als Sammelbegriff zu würdigen, «unter den die

wichtigsten evangelischen Lehren schrittweise dargestellt sind»

(P.Walser).

1544: Der Pfarrer am Grossmünster
Nachdem im letzten Abschnitt die Theorie bzw. die Theologie

im Mittelpunkt standen, wende ich mich in den folgenden
Abschnitten den praktischen Aspekten von Bullingers Werk zu und

beginne mit einem Blick auf sein Wirken als «Oberster Pfarrer

am Grossmünster und nach Zwingiis Tod der zürcherischen Kirche

weiser Leiter».

Anno domini 1544. Ende Februar habe ich eine Antwort auf
das Büchlein von Johannes Cochlaeus zu Ende gebracht. Als nächstes

habe ich eine Darstellung derZeiten, derJahre und der Könige

aufgeschrieben, aber nicht im Druck veröffentlicht. Am 3. Dezember

ist zwischen fünfund sechs Uhrmorgens der berühmte Mann,
der sich im Glauben und Staat hoch verdient gemacht hatte und

pater patriae gewesen ist, Diethelm Röist gestorben. An dessen

Stelle trat am 6. Dezember um neun Uhr morgens Herr Johann

Rudolf Lavater. Im Monat November habe ich eine zweite Antwort
auf die Erwiderung des Johannes Cochlaeus geschrieben.

18



Am ig. Dezember habe ich damit begonnen für die öffentliche

Predigt das zweite Buch Samuel zu erzählen. Am Ostermontag

schlugen die eidgenössischen Kriegsknechte, es waren etwa

3400, mit Hilfe der mutigen Franzosen beiToriona und Ceresole im

Piémont die Deutschen, Spanier und Welschen, die für den Kaiser

kämpften. Man schätzt die Erschlagenen ob 13 000. War gar ein

herrlicher Sig, des Wilhelm Frölich uffkon etc.

Es sind drei wichtige Themen, auf die uns dieser Rückblick auf
das Jahr 1544 hinweist:

1. die Erinnerung an zwei Bürgermeister, damit an die
Zusammenarbeit Bullingers mit den politischen Behörden;

2. die Predigten;

3. die Polemik gegen das römische Papsttum.

1. Mit dem Hinweis auf die zwei Bürgermeister Diethelm Röist

und Johann Rudolf Lavater erinnert Bullinger an die seiner gesamten

Arbeit zugrundeliegende Tatsache, dass die Zürcher Reformation

ein «City Event» war und auf der engen Zusammenarbeit von
städtischer Obrigkeit und Kirche beruhte. Es waren 1523 (anlässlich

der Ersten Zürcher Disputation) Bürgermeister und Räte der Stadt

Zürich gewesen, die Zwingli grünes Licht für sein Lebenswerk

gegeben und in der Folge auch die Durchführung der Reformation

(Abschaffung der Klöster, Beseitigung der Bilder, Schaffung einer

Armenordnung, Einrichtung des Ehegerichts) beschlossen und durchgesetzt
hatten. Es waren nach der Niederlage und dem Tod Zwingiis
wiederum Bürgermeister und Räte, die Bullinger gewählt hatten, welche

im November 1532 der Zürcher Kirche mit einer «Predigerund

Synodalordnung» die verfassungsmässige Grundlage gegeben

haben, wohlverstanden zur «Wiederherstellung und Verbesserung

etlicher Mängel und Missbräuche, welche sich bei den

Dienern des Wortes Gottes zugetragen haben». Damit wurde

Bullinger ganz klar verpflichtet, das von Zwingli begonnene Werk

weiterzuführen.

In den folgenden Jahren lebte die reformierte Zürcher Kirche

von einer engen und von gegenseitigem Vertrauen geprägten
Zusammenarbeit. Wenn es auch nicht an Meinungsverschiedenheiten

fehlte, waren sich die Träger der politischen und kirchlichen

Entscheidungen doch immer ihrer besonderen Verantwortung
für das Gemeinwesen bewusst. Räte, vor allem die Bürgermeister,

19



und Pfarrer zogen miteinander am gleichen Strick. Das war nicht

zuletzt möglich, weil Bullinger das Glück hatte, dass «zum Kreise

seiner nächsten Freunde je die angesehensten Männer des Staates

und der Kirche gehörten» (Carl Pestalozzi 1858). Zu den Männern

der Kirche (und Schule) gehörten unter anderem Th. Bibliander,

L.Jud, C. Pellikan, später auch C.Gessner und P. M.Vermigli, zu

den Männern des Staates in erster Linie die Zürcher Bürgermeister,

das heisst, neben den hier im Diarium erwähnten D.Röist

(1524-1544) und J.R. Lavater (1545-1557) auch Heinrich Walder

(1524-1542), Johannes Haab (1542-1559), Georg Müller (1557-1567),

Bernhard von Cham (1560-1571), Johannes Bräm (1567-1584) und

Johannes Kambli (1571-1590). Mit ihnen allen war Bullinger in

mannigfacher Weise verbunden, grundsätzlich natürlich von Amtes

wegen, die enge tägliche Zusammenarbeit, daneben aber auch

durch viele persönliche oder verwandtschaftliche Beziehungen:

Patenschaften, Eheschlüsse. Und besonders interessant: Bullinger

hat fünf Bürgermeistern sehr zielgerichtet und wohlüberlegt
bedeutende theologische Werke, der Stadt schliesslich eine Chronik

gewidmet.

2. Im Mittelpunkt von Bullingers Zürcher Tätigkeit stand

die Predigt. Wie Zwingli war Bullinger «Hauptprediger der Stadt

Zürich». Als solcher wurde er Antistes (Vorsteher), auch Episcopus

(Bischof), oder Diener und Hirt genannt. Er selber dürfte sich nach

dem Vorbild Zwingiis am ehesten als Diener (Minister) oder Prophet
verstanden haben.

Bullinger hat in den 44 Jahren seiner Zürcher Wirksamkeit

unglaublich häufig gepredigt. Wenn er im Diarium 1544 angibt, er

habe Freitag, den 19. Dezember mit Predigten über das 2. Buch

Samuel begonnen, so gibt das nur eine äusserst bescheidene

Idee von dem riesigen Umfang seiner Predigttätigkeit. Unmittelbar

vorausgegangen war nämlich eine Predigtreihe über 1. Samuel

(27.04.1543-12.12.1544); parallel dazu predigte Bullinger aber auch

vom 11.06.1542 bis 03.06.1546 über das Lukas-Evangelium. Aufs

ganze gesehen lässtsich heute noch bis auf jeden einzelnen Sonn-

und Feiertag hin nachweisen, worüber er gepredigt hat. Zusammen

dürften es etwa 7000 Predigten sein, über alle Bücher des

Alten und Neuen Testaments, meist in zwei oder drei Reihen

nebeneinander, nicht nur sonntags, sondern auch werktags.

20



Die Anzahl machte nun allerdings nicht die eigentliche
Bedeutung von Bullingers Predigttätigkeit aus. Unendlich wichtiger

war die Qualität, der Anspruch auf Sinn und Wirkung der Predigt.

Hinter dem gewaltigen Einsatz an Kraft und Zeit, hinter einer

beispiellosen Disziplin stand als Motor die Überzeugung Bullingers,

dass «die Verkündigung von Gottes Wort Gottes Wort selbst
ist». Diese klassische und berühmte Formulierung findet sich als

Marginalie erst im Zweiten Helvetischen Bekenntnis von 1566;

de facto begleitete und bestimmte sie Bullinger sein Leben lang.

Im einzelnen schrieb er dort: «Wir glauben und bekennen, dass

die kanonischen Schriften der heiligen Propheten und Apostel beider

Testamente das wahre Wort Gottes sind, und dass sie aus sich

selbst heraus Kraft und Grund genug haben, ohne der Bestätigung
der Menschen zu bedürfen. Denn Gott selbst hat zu den Vätern,

Propheten und Aposteln gesprochen und spricht auch jetzt noch

zu uns durch die heiligen Schriften... Wenn also heute dieses Wort

Gottes durch rechtmässig berufene Prediger in der Kirche verkündigt

wird, glauben wir, dass Gottes Wort selbst verkündigt und von
den Gläubigen vernommen werde, dass man aber auch kein
anderes Wort Gottes erfinden oder vom Himmel her erwarten dürfe
und auch jetzt müssen wir auf das Wort selber achten, das gepredigt

wird, und nicht auf den verkündigenden Diener; ja, wenn dieser

sogar ein arger Bösewicht und Sünder wäre, so bleibt
nichtsdestoweniger das Wort Gottes wahr und gut». Mit diesen Worten

hat Bullinger auf seine Weise, «in genialer Knappheit», nicht nur
seine Aktivitäten als Prediger, sondern der Reformation als solcher

umschrieben, vor allem aber begründet: «dass das Heil im Reden

Gottes, nicht im sakramentalen Handeln des Priesters erfahren

wird, und zwar in der Gemeinschaft derAngeredeten und Aufgerufenen,

nicht der Kirche als einer Institution. Im römischen Katholizismus

hängt alles daran, dass Messe gelesen wird, im Protestantismus,

dass Gottes Wort zur Sprache kommt» (G.W. Locher).

Es dürfte einleuchten, dass dieser Anspruch in der Predigt
immer Gottes Wort zu verkündigen, in Zürich auch auf Widerspruch
stiess. Anlässlich von Bullingers Wahl hatte es denn auch heftige
Diskussionen darüber gegeben, ob die Pfarrer auch Kritik an

Behörden anbringen dürften. Als Antwort auf Begehren aus der
Zürcher Landschaft hatte sich die Zürcher Obrigkeit nach der Niederlage

von Kappel dazu verpflichtet, in Zukunft nur noch Prediger

21



anzunehmen, die «friedsam» sind und sich nicht wie zu Zwingiis
Zeiten in die Staatsgeschäfte einmischen. Damit war Bullinger im

Prinzip einverstanden, doch hat er gleichzeitig daran erinnert,
dass das Evangelium selber Unruhe schaffe und die Schrift selber

scharfe Worte gebrauche. Darum habe die Forderung, die Pfarrer

dürften sich nicht in Staatsgeschäfte einmischen, ihre Grenzen. Im

November 1531 erreichte er in seiner Wahlkapitulation das Recht,

im Notfall allein oder zusammen mit Kollegen, mündlich und/oder
schriftlich im Rathaus Wünsche und Beschwerden vorzutragen.
Daraus entstand in Zürich die einzigartige Institution der

Fürträge - ein Vorrecht, das, klug und verantwortungsbewusst

wahrgenommen, dem Staat in mancher Krisenlage geholfen hat.

3. Das Diarium 1544 erwähnt schliesslich zwei «Antworten»,
welche der Zürcher Antistes Im März und November auf Schriften

des bedeutenden katholischen Kontroverstheologen Johannes

Cochlaeus (1479-1552) herausgegeben hat. Diese drehten sich um

den eben angetönten fundamentalen Gegensatz zwischen den

Kirchen der Reformation und dem römischen Papsttum: um die Frage

der letzten Autorität in Fragen des Glaubens. So unbedingt Bullinger

als Anwalt der Ökumene an der Einheit der christliche Kirche

festhalten wollte, so musste er doch klar und eindeutig Stellung
beziehen, als es galt, aufgrund des Schriftprinzips («allein die

Schrift») gegen den Ausschliesslichkeitsanspruch der römischen

Kirche («Schrift und Überlieferung») zu protestieren. Er tat das - nach

etlichen vorausgegangenen Arbeiten - 1538 mit dem König Heinrich

VIII. von England gewidmeten Buch «Von der Autorität,
Gewissheit, Dauerhaftigkeit und Kraft sowie der absoluten Vollkommenheit

der Schrift... und von der Einsetzung und Funktion der

Bischöfe... gegen die Vorsteher des Aberglaubens und der Tyrannei

Roms». Dabei ging es auch Bullinger grundsätzlich um den

durch den Kirchenvater Augustinus vertretenen Satz «Ich würde

dem Evangelium nicht glauben, wenn mich nicht die Autorität der

katholischen (allgemeinen) Kirche dazu bewegte». Seiner Ansicht

nach ist die damit gemeinte «allgemeine» Kirche allerdings nicht

die Kirche Roms, sondern die Gemeinschaft der Gläubigen, welche

ihren Glauben aus dem Hören des Predigtwortes empfangen. Der

Bischof von Rom ist für ihn nie und nimmer das Haupt der wahren

katholischen Kirche, geschweige denn Stellvertreter Christi auf

22



Erden oder Nachfolger des Petrus. Unter Bezugnahme nicht nur
auf Luther und Zwingli, sondern auch auf Marsilius von Padua,
L. Valla, Petrarca und G. P. della Mirandola, ja selbst auf das römische

Kirchenrecht, holt er hier zu einem regelrechten Rundumschlag

gegen das römische Papsttum und die von diesem
eingeführten Praktiken der Frömmigkeit (gute Werke und Ablass, Gelübde,

Zölibat, Mönchsregeln und Zeremonien) aus.

1554: Vater der Reformierten in Europa

Bullingers Notizen zum Jahr 1544 betrafen die Mitte seines

Wirkens in Zürich, im besonderen die Predigt und den Kampf

gegen Rom. 1554 führt uns das Diarium eher an die Peripherie. Ob-

schon die üblichen Angaben über Predigten, Bücher und

Familienangelegenheiten nicht fehlen, steht das Jahr 1554 im Zeichen der

Beziehungen Bullingers zum Ausland, im besonderen zu England.
Ich zitiere in Auswahl:

Anno domini 1554. Am 1. März schreibe ich Briefe an den König

von Dänemark, die Fürsten August von Sachsen, Philipp von
Hessen und Christoph von Württemberg und schicke Ihnen Exemplare

«Über die Gnade Gottes». Am 10. März kommt Doktor Thomas

Lever, ein Engländer, hierher, zusammen mit seinem Begleiter
Hugo. Am 20. desselben Monats beende ich Abdias. Ich beginne
am 3. April Haggai. Am 5. April kamen zehn vertriebene Studenten

aus England hierher. Die Namen der Engländer: Richard Chamber,

Ökonom und Pater; Robert Hornus, der ältere, kam dazu; Lever;

Jakob Pilkington; Michael Renninger; Johannes Mullinus; Thomas

Spencer; Heinricus Koccrovius; Thomas Bentamus; Robert Beau-

mundus; Laurentius Umbfridus; Guilhelmus Colus; Nikolaus Karvi-

lus. Sie wohnen wie im Kolleg in der Hintern Linde, hinter der Trüw

und der Vorderen Linde, in Froschauers Haus. Am 15. Mai habe ich

Haggai beendet; ich habe Maleachi am 29. Mai begonnen. Am 14.

August habe ich Maleachi beendet und am 21. August die Apokalypse

von Jesus Christus begonnen.
in Bullingers Beziehungen zum Ausland spielt natürlich sein

Briefwechsel eine, wenn nicht die Hauptrolle. Dass dabei den

Widmungsschreiben an Fürsten und andere hochgestellte Persönlichkeiten

oder an Freunde eine besondere Bedeutung zukommt,
illustriert sehr schön das in unserem Text vorkommende Beispiel:

Bullinger widmete 1554 seine Schrift «De gratia dei iustificante»

23



(«Von der rechtfertigenden Gnade Gottes») König Christian III. von
Dänemark, sandte Kopien aber gleichzeitig an Kurfürst August von

Sachsen, Landgraf Philipp von Hessen und an Herzog Christoph

von Württemberg. In dieser Schrift ging es um das zentrale

theologische Thema der Reformation im allgemeinen, um die

Rechtfertigung des Sünders allein aus Gnade. Und er widmete diese

(wörtlich), um zu erreichen, «dass unsere Lehre samt den Schweizer

Kirchen in den Reichen Seiner Hoheit nicht unverdientermas-

sen schlecht gehört werde». Schreiben ähnlicher Art richtete
Bullinger im Laufe der Jahre unter anderem auch an König Heinrich II.

von Frankreich und an die Könige von England, Heinrich VIII. und

Eduard VI.

Damit kommen wir auf das eigentliche Thema dieses

Abschnittes: Bullingers Beziehungen zu England. Diese erfolgten
einerseits aufgrund persönlicher Beziehungen in Zürich, andererseits

auf dem Austausch von Schriften und Briefen. Zu Hause

ergaben sich die persönlichen Begegnungen meistens im

Zusammenhang mit der Aufnahme und Betreuung von Glaubensflüchtlingen.

Diese trafen in drei Schüben ein: eine erste Gruppe
erreichte Zürich 1536/37, eine zweite (die sogenannten «Henrician

Refugees») eher vereinzelt zwischen 1539 und 1547, die dritte (die

sogenannten «Marian Exiles») zur Zeit der Schreckensherrschaft Marias

der Blutigen. Diese waren es denn auch, welche das Diarium

für 1554 erwähnt. Sie kamen als geschlossene Gruppe im Frühjahr
und blieben bis 1559 an der Limmat. So weit sie nicht bei Bullinger
selber oder bei Rudolf Gwalther Aufnahme fanden, wohnten sie

«wie im Kolleg in der <Hintern Linde>, hinter der <Trüw> und der
<Vorderen Linder, in Froschauers Haus». Es hat sich dabei fast
ausnahmslos um hochbegabte, später erfolgreiche und einflussreiche

Männer gehandelt. So wurden etwa Robert Home Bischof von

Winchester, James Pilkington Bischof von Durham, Thomas Lever

Master des St.John's College in Cambridge, Thomas Bentham
Bischof von Coventry und Lichfield, William Cole Präsident des Corpus

Christi College in Oxford. Aufgrund der vorhandenen

Korrespondenzen zählen indes zu den «Marian Exiles» für kürzere oder

längere Zeit noch drei weitere bedeutende Theologen, nämlich

John Jewel (Bischof von Salesbury), Edwin Sandys (Bischof von

Worcester, später von London, schliesslich Erzbischof von York) und Thomas

Sampson.

24



Dass es diesen Engländern in Zürich gut gefallen hat,

bezeugten sie später mit vielen dankbaren Erinnerungen. So schrieb

Sandys nach 20 Jahren am 15. August 1573 nach Zürich: «Forthere
is no one to whom I should write with greater pleasure than to

Master Bullinger, whom, as I have always loved him exceedingly

for his great courtesy, so I have also much venerated him for his

singular erudition and rare piety, and other excellent qualities...».

Jedenfalls war ganz natürlich, dass sich aus den persönlichen

Begegnungen bald weitere Beziehungen ergaben. Diese erfolgten

zum einen auf der Ebene vielseitiger und langdauernder
Korrespondenzen nicht allein zwischen Bullinger und den «Marian
Exiles», sondern auch zwischen weiteren Gelehrten und Kirchenmännern

in beiden Ländern, sowie Schweizer Studenten in England.

J.J.Simler, der Autor der nach ihm benannten Sammlung in der

Zentralbibliothek Zürich, entwarf deshalb schon 1780 eine

Subskriptionseinladung für eine Edition vorwiegend brieflicher Akten

zur englischen Reformationsgeschichte. Wenn diese wegen der

französischen Revolution auch ohne Erfolg blieb, führte Simlers

Riesensammlung Mitte des 19.Jahrhunderts doch dazu, dass in

Cambridge einige hundert Briefe aus dieser Korrespondenz publiziert

wurden und gleichzeitig in Oxford eine moderne englische
Übersetzung der Dekaden erschien.

Damit befinden wir uns bereits auf der zweiten Ebene von

Bullingers schriftlichen Beziehungen mit England: von Zürich

aus hat Bullinger die Reformation in England auch durch eine

ganze Reihe von Büchern mindestens unterstützt, wenn nicht be-

einflusst. Dazu zählen - neben den meist lateinischen Originalen -
einerseits Übersetzungen von insgesamt 13 Arbeiten ins Englische.

Diese wurden zum Teil sogar zu ausgesprochenen Bestsellern,

so «Deralte Glaube» («The old faith»-«ein Beweis, dass der christliche

Glaube nach der Heiligen Schrift so recht, wahr, alt und unzweifelbar

ist wie die Schöpfung», in vier englischen Auflagen), «Der christliche
Ehestand» (neun, zwischen 1541-1575), die Dekaden (drei), das Zweite

Helvetische Bekenntnis (drei im 16. Jahrhundert, eine im 17.Jahrhundert,

vier im 19. und 20. Jahrhundert). Zu den in England besonders einflussreichen

Büchern Bullingers gehörten andererseits jene, welche

Bullinger herausragenden Engländern gewidmet hat. Unterdiesen
ist an erster Stelle der zweite und dritte Band der Dekaden zu

25



nennen. Nach einem zeitgenössischen Urteil gab es im 16.Jahr¬

hundert keine Schrift, welche die englischen Geistlichen besser

ausrüsten konnte als dieses Predigtwerk Bullingers, «der an die

Stelle der Dunkelheit Calvins eine einzigartige Durchsichtigkeit,

an die Stelle von Musculus' scholastischen Subtilitäten volkstümliche

Leichtigkeit setzt. Dazu sind alle Punkte der christlichen

Lehre zusammengefasst in guter Ordnung in einem Buche massigen

Umfangs» (Die englische Gesamtausgabe von 1577 zählte immerhin

1170 Seiten in Folio). Den ehemaligen Zürcher Studenten widmete

Bullinger 1565 seine 66 Predigten über den Propheten Daniel, und

auf ihren Wunsch verfasste er noch 1572 eine Verteidigungsschrift
für Königin Elisabeth I., über die 1570 Papst PiusV. Bann und

Absetzung verhängt hatte.

Aufgrund der persönlichen Beziehungen mit den «Marian

Exiles» in Zürich verfasste Bullinger schliesslich auch ein Buch,

das im 16. Jahrhundert für alle reformierten Glaubensflüchtlinge
in ganz Europa Trost und Aufmunterung brachte: jene 100 Predigten

über die Apokalypse des Johannes, welche er zwischen dem

21. August 1554 und 29. Dezember 1556 gehalten hat. Abgesehen

von der unmittelbaren Wirkung sollten diese Predigten in England

indes noch eine ganz andere, folgenschwere Bedeutung erlangen.
Sie lösten einen gewaltigen Boom englischer Apokalypse-Predigten

und Kommentare aus. Das kann nicht überraschen. Das

16. und 17. Jahrhundert mit ihren gewattigen Umwälzungen in Politik

und Kirche Hessen bekanntlich die brennende Frage nach dem

Weltende (Luthers Erwartung des lieben jüngsten Tages) nie zur Ruhe

kommen. Darauf aber gab gerade die Apokalypse wenigstens

vorläufige Antworten: Zum einen erwies sie sich als das Trostbuch

für die Gegenwart, zum andern nährte sie die Hoffnung auf das

1000-jährige Reich. Das zählte besonders bei den anglikanischen
und puritanischen Auswanderern in die Neue Welt. Sie zogen aus,

um in Amerika eine neue «City upon the Hill» zu gründen - mit

einem Sendungsbewusstsein, das bis heute andauert, allerdings

gelegentlich auch Formen angenommen hat und noch annimmt,
welche nicht unbedingt christlich zu nennen sind.

1564: Der Familienvater und Seelsorger

1564- Bullinger war jetzt 6ojährig — Zeit, endlich einmal einen

Blick auf sein Privatleben zu richten. Der Anlass dazu ist freilich

26



düster und sehr traurig. Im Mittelpunkt dieses Jahres stehen im

Diarium Krankheit und Tod in Familie und Freundeskreis. Diese

sollen uns allerdings Grund genug sein, um an glücklichere Tage

im Leben Bullingers zu erinnern und auch zeigen, wie er als

Seelsorger mit Ehe, Krankheit und Tod umgegangen ist. Ich bringe die

entsprechenden Abschnitte nur zum Teil im vollen Wortlaut,
andere fasse ich zusammen.

So auch den Bericht über den Tod einiger Mitarbeiter und

Freunde am Anfang. 1564 starben Theodor Bibliander und der

jüngere Pellikan in Zürich, Andreas Hyperius in Marburg, Ambrosius

Blarer in Winterthur, Christoph Froschauer d.Ae. in Zürich

(«Er hat mir in seinem Testament mehr als 700 Zürcher Pfund
vermacht»), sowie Johannes Calvin in Genf. Dann begann das Leid in

der eigenen Familie. Bullinger schreibt wörtlich:
Anno domini 1564. Gegen Abend des 15. Septembers, es war

ein Freitag, erkrankte ich nach dem Essen lebensbedrohlich an der
Pest. Sie grassierte damals in Zürich. Ich hatte Pestbeulen an drei
Stellen: Eine aufdem linken Schenkel vorne, etwa in der Mitte, wo

er am dicksten ist. Eine am rechten Schenkel unter dem Knie, auf
der Aussenseite des Schenkels, das war ein anthrax und sehr
schlimm. Und am gleichen Schenkel oben in der Leiste hatte ich

einen bubo ingens. Dazu kamen unbeschreiblich heftige Schmerzen

im Kopf und an den Seiten, so dass ich Tag und Nacht kaum schlafen

konnte. Die Ärzte Dr. Gessner, Dr. Keller, Dr. Wolf, sowie der
Wundarzt Magister Giovanni Muralto aus Locarno kamen

regelmässig vorbei. Und Muralto brannte mir die Wundstelle unter dem

Knie aus. Aber Gott allein heilt. Am 17. Tag der Krankheit rief ich

alle Diener der Kirche zusammen, dankte ihnen und erinnerte sie,

standhaft und treu zu sein und zusammenzuhalten. Und ich übertrug

ihnen die Verantwortung für die Kirchen.

In der darauffolgenden Nacht befiel die Krankheit auch meine

inniggeliebte Ehefrau Anna Adlyschwyler. Sie lag neun Tage lang
krank, rief vertrauensvoll Gott an und starb am neunten Tag im

Krankenbett. Das geschah am Montag, dem 25. September um 12

mittags. Sie wurde tags darauf, am 26. desselben Monats, um 12

ehrenvoll von einem prachtvollen Geleitzug - viele Menschen,

anständige und ehrenhafte Leute aus derganzen Stadt-zu Grabe

getragen. Sie wurde im Kreuzgang bei Herrn Joder Buchmann

begraben, neben Herrn Hans Escher, dem Stadtschreiber, und

27



Herrn Doktor Peter Martyr. Dort, wo man in den Chor tritt und von

der langen Treppe nach oben zum Gewölbe beim Tor kommt, das

den Kreuzgang abschliesst. Am 27. Oktober, morgens zur vierten

Stunde, befällt die Krankheit meine liebe Tochter Margreth Lava-

ter. Sie gebiert am folgenden 28. Oktober einen kleinen Buben,

Bernhard, der am 30. Oktober getauft wurde. Sein Pate und seine

Patin waren Magister Bernhard Sprüngli, Säckelmeister, und

Bärbel Wirz, die Ehefrau von Herrn Hans Koler. Das Kind stirbt in

der folgenden Nacht und die Mutter in der Nacht vom 30. Oktober

um die elfte Stunde. Sie wird am 31. in der 4. Stunde nachmittags
begraben. Viele begleiteten sie auf dem letzten Kirchgang. Sie

liegt neben dem Karlsturm begraben.
Erst am 16. November stellte ich das Bett wieder aus der

Stube. Erst am 4. Dezember Hess ich den Bubo aufschneiden, der

erst nach sechs Wochen verheilte. Nachdem ich also dreizehn

Wochen krank lag und zu Hause verbringen musste, ging ich am

25. Dezember, einem Freitag, erstmals ausser Haus und predigte
noch am Freitag zum ersten Mal wieder etc. Zu Beginn meiner

Krankheit und während ich im Bett lag, besuchten mich sehr viele

ehrenhafte Leute, Bürger, Männer und Frauen. Allgemein wurde

ich sehr bedauert, und man bat Gott aufrichtig um mein Leben,

so dass alle meinten, ich sei von Gott «zurückgebetet» und der
Kirche wiedergeschenkt worden. Denn die Ärzte und alle anderen

hatten mein Leben schon aufgegeben. So lag ich den Dienstag
und Montag, und ich hatte nicht viel um mich wahrgenommen.
Schon wurde das Gerücht verbreitet, ich wäre tot. Meine Feinde

freuten sich, die Gläubigen trauerten. Gott schenke mir seine

Gnade.

Es gibt im 16. Jahrhundert nicht viele Texte, welche die Schrek-

ken der Pest so anschaulich schildern wie diese Worte Bullingers.
«Pest» war wie schon im ganzen Mittelalter ein Schreckenswort

wie später Cholera, Malaria und heute Aids - mit dem gewaltigen
Unterschied, dass man damals weder die Ursachen noch eine

Prophylaxe kannte. Die Pest forderte jeweils Tausende von Opfern
und hatte schwerwiegende Konsequenzen im wirtschaftlichen
und gesellschaftlichen Bereich. Umso erstaunlicher der Bericht

Bultingers, die genaue Beschreibung der Krankheit und der

Bemühungen der Ärzte, die Pietät und Verehrung, welche die Stadt

gegenüber den Kranken und Verstorbenen bezeugt.

28



Bullinger verlor also am 25. September 1564 seine «inniggeliebte

Ehefrau Anna Adlyschwyler» - fast auf den Tag genau elf
Jahre vor seinem eigenen Tod. Der damalige Kappeler Klosterlehrer

hatte die ehemalige Nonne, eine Dominikanerin, anlässlich

seines Zürcher Studienaufenthaltes kennen gelernt. In einem

ausführlichen «Brautbewerbungsschreiben» - einem für die damalige

Zeit ebenfalls einmaligen Dokument zur Sozial- und Kulturgeschichte

- bat er am 27. September 1527 um ihre Hand. Darin

gesteht er offen, nicht ohne Frau leben zu können, doch hätte er

bisher noch zu keiner Frau «Herz und Gemüt» gesetzt. «Du allein

bist die einzige, die ich mir vorgenommen habe. Gott weiss allein,

ob du mir verordnet bist, und meine Wahl stützt sich auf dein

Reden und Benehmen. So habe ich mir mit der Zeit vorgestellt,
du seiest eine solche Frau, in der Gottesfurcht und Zucht sei, mit
der ich in Lieb und Leid und in allem, was Gottes Wille ist, leben

möchte...». Damit seine «Erwählte» genau weiss, mit wem sie es

zu tun hat, stellt sich Bullinger denn auch selber vor: «Dir ist ohne

Zweifel von meiner Heimat und meinen Eltern wohl bekannt, dass

es darüber keines weitern Schreibens bedarf». Er sei frei,
wohlbeleumdet und gesund, vom Studieren habe er zwar empfindliche

Augen und gelegentlich einen schweren Kopf. Er verkehre mit

anständigen Leuten; finanziell sei alles in Ordnung und er habe im

Kloster Kappel eine rechte Stelle. Der grösste Reichtum sei

allerdings «ein Schatz, der gar nicht fehlen kann, der ist Gott... Summa

summarum, so ist dies der grösste, gewisseste Schatz, den du bei

mir finden wirst: Gottesfurcht».
Anna Adlyschwyler antwortete rasch und positiv bereits am

27. Oktober. Wegen allerhand Schwierigkeiten, um deren Lösung

sogar das neu gegründete Zürcher Ehegericht bemüht werden

musste, fand die Hochzeit aber erst zwei Jahre später nach Bullingers

Wahl als Pfarrer von Bremgarten in Birmensdorf bei Zürich

statt. Die Ehe Bullingers mit Anna Adlyschwyler wurde eine glückliche.

Wir dürfen aufgrund aller Quellen (des Diariums, der Viten, der

Briefe und persönlicher Notizen) annehmen, dass Ehe und Familie zu

tragenden Elementen von Bullingers Leben und Werk gehörten,
ihm Heimat waren, Schutz, Freude und Kraft schenkten, seine

Riesenarbeit zu leisten. Leider fehlt hier der Platz, um all die glücklichen

Umstände dieses Heims, das Leben in der Familie mit elf
Kindern und deren Schicksalen, mit den ungezählten Besuchern und

29



Gästen aus aller Welt im einzelnen zu schildern. Darüber führte

Bullinger im Diarium peinlich genau Buch.

Statt dessen möchte ich an dieser Stelle auf zwei Schriften

verweisen, welche einen Aspekt von Bullingers Werk betreffen,
der mit dem Auf und Ab des täglichen Pfarrerlebens aufs engste

zusammenhängt und aus dessen Erfahrungen heraus entstanden

sind. Anlässlich einer Pestepidemie bereits im Jahr 1535 verfasste

Bullinger im Angesicht der Schrecken einen «Bericht der
Kranken», der, in der Tradition der mittelalterlichen Totentänze und

«Ars moriendb-Literatur stehend, eine evangelisch-reformierte
Hilfe für Kranke und Sterbende, aber auch für Seelsorger sein sollte.

Darin betont er, «dass Christus die Auferstehung und das Leben

sei, in dem auch wir auferstehen und ewig leben werden», dass

der Glaube Krankheit, Sterben und Tod als von Gott gewollte
Prüfung überwinde. Wie der Bericht über die eigene Erkrankung im

Jahre 1564 verrät, war Bullinger selber alles andere als ein Fatalist,

der sich einfach in sein Schicksal beugte, sondern ausserordentlich

dankbar für die Hilfe der Zürcher Ärzte.

Zum anderen gab Bullinger 1540 ein Buch «Der christliche
Ehestand» heraus, das (wie bemerkt) in England zu einem Bestseller

wurde und nahezu alle Aspekte der Ehe beleuchtet hat, die

heute noch die entsprechenden Bücher behandeln.

1574: Der Historiker
Unser Bild von Bullinger wird hier durch einige wenige

Hinweise auf den Historiker Bullinger abgerundet. Zufälliger- und

sinnvollerweise weist uns das Diarium für 1574 selber auf diesen

Aspekt des Reformators hin.

Anno domini 1574. Am 28. September beendete ich die

sechs Bücher über die Tiguriner und über die Geschichte der
Stadt Zürich. Zudem schrieb ich auch die Reformationsgeschichte
des Stifts zum Grossmünster sowie zwei partes oder Teile über
den Kappelerkrieg und die Reformation, das waren vier Bücher.

Ich überreichte und schenkte sie am 14. Dezember den Herren

Pflegern, dem Verwalter und dem Kapitel des Grossmünsters,

die es mit grösster Wertschätzung entgegennahmen. Diese vier
Bücher habe ich unvorstellbar schnell - in nur zwei oder zweieinhalb

Jahren - neben all meinen Predigten und sonstigen Arbeiten

mit Gottes Gnade abgeschlossen.

30



Obschon ebenfalls sehr umfangreich, sind auch Buliingers
historische Arbeiten kaum bekannt. Wenn überhaupt beachteten

Historiker und Theologen nur gerade die Reformationsgeschichte
und das Diarium. Es gehört denn auch zu den Paradoxien der

Bullingerforschung, dass es ein Engländer (A.G.Dickens) war, der

Bullingers Reformationsgeschichte an die Seite der berühmten

Werke von Sleidan «De Statu Religionis et Rei Publicae Carolo

Quinto Caesare Commentarii» und «De quatuor summis imperiis
libri très» rückte, und gar ein Südamerikaner (Aurelio A. Garcia

Archilla), welcher meinte, Bullinger habe damit zugleich eine
umfassende «Theology of History» entworfen. Das heisst ganz
konkret und wörtlich, Bullinger habe sich schon allein im Vorwort
der Reformationsgeschichte ganz klar über die Aufgabe des Historikers

geäussert: über seine Absicht, im besonderen über den

Sinn der Geschichte für die Menschen von heute, über deren

Bedeutung im Hinblick auf Gottes Handeln. «Dann dieser iar

1519-1532 Händel und Löuffsind nitt nu wunderbar vast frölich
und ouch träffenlich trurig, sunder zuo läsen lustig, und zuo wissen

nitt wenig nutzlich, darzuo ouch nodtwendig. Diewyl sunst
durch arbeytseligkeit des menschen, die nit wyt dankt, sunder
ouch fürträffenlicher sachen bald vergessen hat, herrliche Werke

Gottes, guote leeren, und fürträffenliche exempel, gar
verbuchend, welche aber durch flyssige verzeichnusse in geschafft
verfasset, widerumm zuo gedächtnis gebracht, und dem wüssen der
menschen loblich und nutzlich yngebildet werdent».

Auf Grund einer Unzahl von Quellen (sehr viel amtlichen Akten)

und Sekundärliteratur (Flugblätter und andere Chroniken) hat Bullinger

in der Reformationsgeschichte mit tiefem Einfühlungsvermögen

den Durchbruch der Reformation nicht nur in Zürich, sondern

auch in der Eidgenossenschaft und im oberdeutschen Raum

dargestellt. Erverstand es, dieses Geschehen auch mit den grossräu-

migen politischen Ereignissen, den Kämpfen zwischen Kaiser,

Papst und Frankreich um die Vorherrschaft in Europa in Verbin-

dungzu bringen.
Im Diarium erinnert Bullinger selber daran, dass die

Reformationsgeschichte nur der Schluss eines grösseren Werkes sei, die

sogenannte «Tigurinerchronik», das heisst, einer Geschichte «Von

den Tigurinern und der Stadt Zürich Sachen», und dass er diese

31



Arbeit «unvorstellbar schnell» «in nur zwei oder zweieinhalb Jahren

neben all meinen Predigten und sonstigen Arbeiten
abgeschlossen» habe. Das ist in jedem Fall eine grosse Untertreibung,
insofern Bullinger sich sein Leben lang nicht nur mit Themen der

Kirchen-, sondern eben auch der Profangeschichte befasst hat.

Er hat wie kein anderer Reformator in seinen dogmatischen und

polemischen Schriften auch mit historischen Argumenten
gekämpft, darüber hinaus auch Fragen der Chronologie behandelt.
In einem Brief «über die Sammlung historischen Materials» an den

Bündner Johann Pontisella hat er am Schluss seines Lebens

bemerkt, er habe von früh an nicht nur die Werke der grossen Historiker

des Altertums und des Mittelalters studiert, sondern sei sich

immer auch der Bedeutung archäologischer Quellen, derTopogra-

phie, der Sitten und Gebräuche bewusst gewesen und habe auch

mündliche Überlieferungen beachtet-Vertreter der «oral history»
im 16. Jahrhundert.

Schliesslich hat Bullinger aber nicht nur Geschichte geschrieben,

sondern auch Geschichte gemacht. Das gilt in besonderem

Masse in bezug auf seine Auseinandersetzung mit den Täufern

beziehungsweise den Vertretern der heute sogenannten «Radikalen

Reformation». Diese begann nach dem Diarium «anno domini

1525. 16. Januar. Ich wurde nach Zürich gerufen, um an der Disputation

mit den Täufern (Anabaptistis) teilzunehmen, welche zuerst
im Rathaus, dann im Grossmünster stattgefunden hat... Erstaunlich

war die Unverschämtheit der Täufer». Schon Staedtke hat einmal

bemerkt, dass «kein Historiker das geschichtliche Bild des

Täufertums so entscheidend geformt und auch so nachhaltig

beeinflusst hat wie der Zürcher Antistes». Und Heinold Fast

bemerkte vor rund 40 Jahren, dass Bullinger dabei eine dreifache

Bedeutung zukomme: «in unermüdlicher Aktivität wirkte er
erstens selber bei der Bekämpfung der Täufer in der Schweiz wie im

Ausland mit... Zum zweiten wares Bullinger, der das Bild von der
Geschichte des Täufertums am nachhaltigsten beeinflusst hat...

Schliesslich liegt Bullingers Bedeutung für die Auseinandersetzung

zwischen Reformation und Täufertum in seiner durch einmalige

Ausführlichkeit ausgezeichneten Darstellung des theologischen

Konflikts». Mit diesen Feststellungen stosse ich freilich zum

Schluss meiner Darstellung von Bullingers Werk auch an dessen

unübersehbare Grenzen.

32



Bullinger war auch in dem Sinn ein Kind seiner Zeit, dass

gerade seine Auseinandersetzung mit dem Täufertum heute überholt

ist: nicht nur hat sich das historische Bild des Täufertums

seither gewaltig verändert, sondern auch die Bedeutung der

politischen, wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Faktoren bei

dessen Entstehung. Dass Gleiches auch für Bullingers grosse
Auseinandersetzungen mit Rom und dem Luthertum gilt, versteht sich

von selbst. Es wäre interessant, mit dem Reformator heute einmal

über sein Leben und Werk zu diskutieren.

Professor Dr. F. Büsser
Hinterbergstrasse 73, 8044 Zürich

33



Sic vixi,ßc vino weis nunc denique libris:

Vtnunquam vidcar mortuns ejft bonis.

M. D. LXXV.


	Heinrich Bullinger

