
Zeitschrift: Brugger Neujahrsblätter

Herausgeber: Kulturgesellschaft des Bezirks Brugg

Band: 114 (2004)

Artikel: Ausgewandert

Autor: Riniker, Rita

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-900930

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-900930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rita Riniker

Ausgewandert

Rita Riniker, 1950 geboren und in Windisch aufgewachsen, lebt seit über
zehn Jahren als buddhistische Nonne in Dharamsala, Indien. Hier
studierte sie am Tushita Meditation Center während sechs Jahren die Lehre

des Buddhismus und wurde in der Folge eine der Hauptlehrkräfte für
die berühmten Kurse «Introduction to Buddhism». Seit drei Jahren leitet

sie auch verschiedene Meditationsseminare. Speziell bekannt ist sie

als Leiterin des Nyung Nay (eine Art buddhistische Fastenexerzitien).
Für den «Great Medicine Buddha Retreat» im Juli 2003 in Kalifornien

wurde sie mit den folgenden Worten eingeführt: "Venerable Rita is a

most unique nun - a pragmatist - a sort ofmodern day crusader... who is

entirely at ease with 'street dharma'. The pragmatic, hard hitting but gentle
words from Ven. Rita whose background experience of living life as an
alcoholicprior to become a Buddhist Nun gave us all a living example of
our own potential to transform our minds. " Veronika Kiihnis

Ob heute überhaupt noch jemand auswandert? Ich meine wirklich
wandern, was, soviel ich weiss, nur zu Fuss getan werden kann.
Vielleicht Flüchtlinge, die von Unruhen oder Naturkatastrophen
überrascht wurden? -Aber bei uns? In der sicheren Schweiz? - Wir sind
doch schon eher Ausflieger oder Ausfahrer! - Und wie lange bleibt
man ein Auswanderer? Man wandert aus, wandert dann eine Weile,
und wenn man in einem andern Land eingewandert ist, ist man dann
kein Auswanderer mehr? Sicher nicht, denn man kann logischerweise

nicht Einwanderer und Auswanderer zur gleichen Zeit sein.
Ist das wohl so? Und wie ist es, wenn man nur vorübergehend in
einem anderen Land lebt, ohne die Absicht, aus- oder einzuwandern?
Wo findet dann diese Aus- und Einwanderung statt? - Im eigenen
Kopf? - Im Kopf der Daheimgebliebenen? - Auf einem Büro, wo
man sich an- oder abmeldet? - Im Herzen, das bestimmt, wo man
hin- oder dazugehört?

Was ist nun, wenn man weder aus- noch einwandert und einmal
hier und einmal dort ist? Und was ist, wenn die ganze Welt zum
Zuhause, zur Heimat wird, weil man kein bestimmtes Zuhause hat?

Brugger Neujahrsblätter 114 (2004) 93



Was ist das «Zuhause»? - Ein eigenes Haus? Dann hat ein Mieter

kein Zuhause. - Da, wo man sich sicher fühlt? Dann gibt es viele
Länder, wo im Moment niemand zuhause ist. - Dort, wo man die

gleiche Sprache spricht? Dann kann man von Spanien nicht nach
Peru auswandern, wird aber zum Auswanderer, wenn man von Dü-
dingen nach Fribourg zügelt. - Oder ist Heimat da, wo man Steuern
bezahlt? Dann haben die Kinder kein Zuhause. - Dort, wo man zur
Schule geht? Dann sind die Erwachsenen nicht zuhause. - Dort, wo
der Staat für einen sorgt, wenn man sich nicht selber versorgen
kann? - Dort, wo man sich wohl fühlt? (Kein Kommentar!)

Wo ist man zuhause? Und wann ist man ein Auswanderer?

Je länger ich darüber nachdenke, desto weniger glaube ich, dass ich
diesen Artikel schreiben sollte, denn ich bin kein solider, überzeugter

Auswanderer. Ich habe mich zwar vor fünfzehn Jahren in der
Schweiz abgemeldet und musste mich dann irgendwo auf einer
Schweizer Botschaft anmelden, weil sonst mein Pass nicht für mehr
als ein Jahr verlängert worden wäre. Aber das ist wirklich nur
Papierkram. Ich wohne hauptsächlich in einem Land, in dem ich keine

Rechte habe, kein Stimmrecht, keine Niederlassungsbewilligung,
wo ich nie weiss, ob mein Visum verlängert wird usw. Und trotzdem

fühle ich mich zuhause. - Spreche
ich die Sprache? Welche? In Indien
gibt es ungefähr zweihundert
verschiedene. - Gehöre ich zu diesem
Land? Jeder, der Indien kennt,
weiss, dass man da gar nicht unbedingt

dazugehören möchte, und das

ist jetzt nicht abschätzig gemeint. -
Fühle ich mich hier sicher? Ha,
ha!!! - Wird der Staat sich um mich
kümmern, wenn es mir schlecht
geht? Ha, ha ha!!! - Und dann
kommt noch dazu, dass ich eigentlich

bei den Tibetern wohne, studie-
Mit alten Nonnen in Ladakh. re und praktiziere, die selber auch

94



Flüchtlinge in diesem Land sind. Gehöre ich demzufolge zu den
Tibetern? Auch das nicht. Da müsste man schon als Tibeter zur Welt
kommen, um sich in all den Verhaltensregeln auszukennen. - Spreche

ich ihre Sprache? Nein, auch da: Sie ist zu kompliziert, ich zu alt,
zu bequem oder was weiss ich, die drei verschiedenen Sprachen zu
lernen. Ich trage die gleichen Roben wie eine tibetisch-buddhistische

Nonne, rasiere meinen Kopf (nicht die Beine oder
Achselhöhlen), studiere dieselbe Philosophie, habe dasselbe Ziel, nämlich
die Erleuchtung, gehöre aber trotzdem nicht dazu. Und doch fühle
ich mich zuhause.

Das Nonnenkloster Rizong in Ladakh (Indien).

Was ist das Zuhause?

Ich war eben auf einer Teachingtour durch die Schweiz, durch
Deutschland, Österreich, Frankreich, Spanien, Neuseeland, Australien

(diese Sprachen spreche ich) und Israel (dessen Sprache ich
nicht verstehe). Seltsamerweise habe ich mich in Israel am schnellsten

zuhause gefühlt.
Wann und wo fühlt man sich demnach zuhause? Und wie ist das

zu erklären? - Ein Land, in dem die Busse in die Luft fliegen, nicht
durch die Luft, nein, in die Luft, bumm! Oder wo man in einem
Strassencafé oder in einer Diskothek entweder sein Leben oder ein

paar Körperteile zu verlieren riskiert, wo ein grosser Teil der
Bevölkerung sehr ablehnend allem nicht Jüdischen gegenüber ist,

95



wo ich nicht mal die Schilder lesen kann und im Supermarkt nicht
weiss, ob ich Margarine oder Quark kaufe, wo ich ganz bestimmt
keine Steuern zahle, mich nicht anmelde, kein Haus habe, nicht zur
Schule gegangen bin und, wie gesagt, die Sprache nicht spreche. Und
trotzdem fühle ich mich zuhause. Als buddhistische Nonne, inmitten
von Juden, Moslems und Christen. Weshalb? - Weil ich mich wohl
fühle, weil ich nicht erwarte, angenommen zu werden, weil ich nicht
erwarte, dass der Staat mir hilft, wenn es mir schlecht geht, weil ich
nicht erwarte, dass mir nichts passiert, weil ich nicht erwarte, dass

andere mit mir übereinstimmen, weil ich weiss, dass ich hier nicht
zuhause bin. Ganz schön paradox, das Ganze.

Mir dämmert langsam, dass eigentlich das, was wir uns zum
Glücklichsein aufbauen, zu einer furchtbaren Falle werden kann,
dass wir uns nach einem Zuhause sehnen, wo uns nichts passiert, uns
dann was vormachen, hoffen, dass alles so läuft, wie wir es gerne
möchten, und dann ständig und ständig wieder enttäuscht werden. In
Indien sind wir, wenn wir Strom haben, alle froh; wenn er ausfällt, no
big deal, denn das Leben geht ganz normal weiter. Wenn die Verspätung

des Zuges mit drei Stunden angekündigt wird und der Zug dann
nach schon vier Stunden kommt, ist man erleichtert, weil man sechs

Stunden erwartet hat. In der Schweiz steht das Leben still, wenn der
Strom ausfällt, und wenn der Zug zehn Minuten Verspätung hat,
kann das bereits etliches Unbehagen bei den Passagieren auslösen.

Ich komme öfters nach Europa und bin im ersten Moment
immer überrascht, wie schlecht es unserer Wohlstandsgesellschaft
geht. Ich frage mich dann jeweils, was denn hier falsch ist. Weshalb
schätzen die Menschen nicht, was sie haben? Dabei vergesse ich

gern, wie es mir vor zwanzig Jahren ergangen ist mit meinem gut
funktionierenden Restaurant, mit meiner Rolex-Uhr, den Lacoste-
T-Shirts und den Aigner-Schuhen. Die aufkeimende Ahnung, dass

ich von dem abhängig bin, mit dem ich mein Geld verdiene (ich meine

nicht das Essen, sondern den Alkohol), das Bewusstsein, dass ich
jegliche Freude am Leben verloren hatte, der Entschluss zum
Entzug, die Angst vor der Zukunft, und dann, ja sicher dank dem
vielen Geld, der Schritt in die Südsee, um Jacques Breis und Paul

Gaugins Grab auf den Marquesas zu besuchen. Was genau mich auf
diese Idee gebracht hatte, weiss ich eigentlich auch nicht, aber so

war es.

96



Und weshalb bin ich noch immer am Wandern? - Weil ich inzwischen

gemerkt habe, dass es kein äusseres Zuhause gibt, das wir uns
erträumen, sondern dass Heimat überall dort ist, wo ich die Menschen

gern habe, und das hängt Gott sei Dank nicht von einem bestimmten
Land ab. Und wenn ich Menschen gern habe, ihnen gegenüber mein
Herz öffnen kann, indem ich sehe, dass wir alle am Gleichen leiden,
an der Unsicherheit, am Festklammern an alles Vergängliche, an
unseren Ruf, der uns kein bisschen besser macht, auch wenn er noch so

gut ist, an den Komfort, der uns nur schwächt, an das Materielle, das

uns nur belastet, dann bin ich zuhause. Findet man das Zuhause
vielleicht in einem offenen Herzen? In seinem eigenen?

Dharamsala: Während der jährlichen Neujahrsbelehrungen
des Dalai Lama.

Wie komme ich nun, aufgewachsen in einer Gegend und einer
Familie, in der einem der Buddhismus nicht gerade in die Wiege gelegt
wurde, zu einer solchen Lebensauffassung? - Ich möchte aber meine
unspirituellen Eltern keineswegs für irgendetwas verantwortlich
machen. Sie haben mir mein Leben geschenkt, und für das bin ich ihnen
über alles dankbar, denn das ist das kostbarste Geschenk, das man uns
machen kann. Kaum mit der Schule fertig, fing die Wanderung schon

an: Mit fünfzehn ins Welschland, dann nach England, dann nach Rom,
und so weiter. Ob ich bewusst gewandert bin? - Ob ich was gesucht
habe? - Ich weiss nicht. Ich war in meinen Entscheidungen immer
klar, sah und suchte aber nie einen tieferen Sinn dahinter. Ob wohl

97



der tiefe Blick ins Glas einen solchen suchte? - Auch das weiss ich

nicht, und ehrlich gesagt ist das auch gar nicht so wichtig. Was vorbei
ist, ist vorbei. Es gibt genug in der Gegenwart, mit dem man sich

beschäftigen kann. Nach Jahren des so vor mich Hinlebens kam dann
ein erster Meditationskurs in Nepal, aus Neugierde, aus Langeweile,
aus - Und auf einmal sagte man mir da ganz klar, hey, wach auf,
du bist für dein eigenes Wohlbefinden und das der anderen
verantwortlich. Ganz schön happig für jemanden, der nicht mal gross am
eigenen Wohlbefinden interessiert war. Dann die klare Darlegung, dass

es für uns ganz normal ist, dass es uns nicht so gut geht, und das war
wohl das Befreiendste, was ich je gehört hatte. Endlich konnte ich
aufhören, mir einzureden, dass es mir eigentlich mit allem, was ich habe,
besser gehen sollte. Ich lernte nachdenken über die Ursachen des

Leidens, dass man sich davon befreien kann und wie man das macht. Das

klang alles einleuchtend und logisch. Auf alle Fälle logisch genug, um
es auszuprobieren. Und für mich scheint es eindeutig zu funktionieren.

Um eine lange Geschichte kurz zu machen: Ich hatte nie im Sinn,
selber Belehrungen zu geben, und Gott sei Dank darf man das von
sich aus auch nicht, ausser man wird darum gebeten. Und obwohl
mich inzwischen viele Menschen als Lehrerin anschauen und ich um
die ganze Welt jette, ist es mir immer noch am wohlsten beim
Studium und im Retreat.

Weshalb ich trotzdem um die Welt jette? - Weil ich gemerkt habe,

dass ich mit den Methoden der Bewusstseinsschulung, die für
mich so hilfreich sind, für viele eine Tür öffnen kann, die verschlossen

war, ohne dass sie nun gleich Buddhist werden müssen, und vor
allem, weil ich auch gemerkt habe, dass es eigentlich schön ist, für
andere da zu sein. Ob es nun ganz «normale» Europäer, Amerikaner
oder Israeli sind, die Nonnen in Ladakh, die Adivasis in Madhya
Pradesh, die Bettler in Bihar und in Dharamsala oder die Drogenabhängigen

und Alkoholsüchtigen bei uns in den Bahnhofunterführungen.

Man kann so viel für andere tun, auch wenn es nur ein
Lächeln ist, das aus einem offenen Herzen kommt, einem offenen
Herzen, welches das eigene Leiden und das Leiden anderer voll und

ganz akzeptiert und keine grosse Angst mehr davor hat. Und dann
ist man nie mehr allein und auf einmal auf der ganzen Welt zuhause.
Und dann ist man auch weder eine Ein- noch eine Auswanderin.

98


	Ausgewandert

