
Zeitschrift: Brugger Neujahrsblätter

Herausgeber: Kulturgesellschaft des Bezirks Brugg

Band: 92 (1982)

Artikel: Der Lehrplan des Abendlandes als Schulfassade : Zeichnungen: Willi
Hauenstein

Autor: Muth, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-900782

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-900782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jakob Muth
Der Lehrplan des Abendlandes als Schulfassade
(Zeichnungen Willi Hauenstein)

Über die Septem artes liberales in Brugg

Eine Quelle zur Geschichte der Pädagogik besonderer Art ist die
Fassade der alten Lateinschule in Brugg. Sie enthält eine allegorische
Darstellung der septem artes liberales, der sieben freien Künste, die in der
Zeit der Errichtung des Schulgebäudes im 17. Jahrhundert das curricu-
lare Denken1 im Abendland schon seit mehr als einem Jahrtausend
bestimmt hatten. Sie stellen gleichsam den «Lehrplan des Abendlandes»
dar, und seine Fixierung in Brugg dokumentiert, dass sich in diesem
Jahrhundert der Unterricht in der Lateinschule in die abendländische
Tradition eingefügt hat. Zugleich aber verbergen sich in der Art und
Weise der Darstellung die Veränderungen des Lehrplans, wie sie, zum
Teil auf der Grundlage von Auseinandersetzungen, in den Epochen der
abendländischen Geschichte vorgenommen worden sind.

In Brugg wird das vor allem aus der Anordnung der artes liberales
auf der Fassade deutlich. Die Theologie tritt als eine achte freie Kunst
zu den sieben freien Künsten, und sie nimmt sogar die erste Stelle ein.
Darin spiegelt sich aber auch das Selbstverständnis der Bürger der
Stadt Brugg im 17. Jahrhundert, denn die Fassade ist nicht nur
Ausdruck des Geistes, der die Arbeit der Schule bestimmen sollte, sondern
auch der Einwohner von Brugg, die den Unterricht junger Menschen in
ihr ermöglicht haben.

Errichtet wurde die Lateinschule im 30jährigen Kriege von 1638 bis
1640. Das dürfte in dieser Zeit möglich gewesen sein, weil die Ereignisse

des Krieges die damals zu Bern gehörige Stadt nicht unmittelbar
betroffen haben. In die Schule wurde ein schon am Beginn des 16.

Jahrhunderts gebautes öffentliches Gebäude einbezogen und mit dem

neuen Gebäudetrakt unter einem Dach verbunden. Die Initiative zu
dem Neubau ging auf Hans Friedrich Effinger von Wildegg zurück, der
in dieser Zeit Schultheiss in Brugg war. Seine Gelehrtheit ist von ver-

1 curriculum Lehrplan

41



schiedenen Autoren gerühmt worden. So heisst es in einer zeitgenössischen

Quelle über ihn, und das ist wichtig für unseren Zusammenhang,
dass er einer der wenigen Männer weltlichen Standes gewesen sei,

«welche die freien Künste» pflegten2.
Vielleicht konnte Effinger den in der damaligen Zeit und bei den

gegebenen Umständen relativ aufwendigen Bau der Schule bei den

Bürgern durchsetzen, weil ein älteres Gebäude miteinbezogen und weil in
dem neuen Gebäude zugleich ein Bibliothekssaal und eine Bibliothek
für die Stadt Brugg eingerichtet wurden. Dadurch blieben die Kosten
möglicherweise in Grenzen. Man muss sich vergegenwärtigen, dass

Brugg im 17. Jahrhundert nur etwa 700 Einwohner hatte3. Effinger
konnte, so wird zeitgenössisch berichtet, «die Statt dahin persuadieren,
ein Bibliothec vnd darneben ein lustiges Gebäw für dieselbig vnd für
die Schulen aufzurichten»4. (Dem Attribut «lustiges» kommt hier die
barocke Bedeutung von «aufwendiges» zu.)

Der Schultheiss Effinger von Wildegg wird es auch gewesen sein, der
die Fassade der Lateinschule in Auftrag gab und der, möglicherweise
gemeinsam mit einem Freund, dem Brugger Pfarrer Johann Heinrich
Hummel, die Konzeption dazu entwickelt hat. Hummel war ein Sohn
der Stadt. Er hatte auf Universitäten in England und Holland studiert,
und sein theologisches Engagement ist ebenso belegt wie Effingers
theologische Interessen. Der für die Wissenschaften und die Künste
aufgeschlossene Geist, der im Rat der Stadt Brugg herrschte, geht daraus

hervor, dass der Pfarrer Hummel den offiziellen Auftrag hatte, «järlich
uff die Franckforter Mäss (zu reisen) etwas gute nützliche Buecher in
die Bibliotheck zekauffen»5.

Die Stadtbibliothek befindet sich heute nicht mehr in dem Gebäude,
dessen Fassade für eine Bibliothek ebenso eine Zierde sein kann wie für
eine Schule. Aber eine Schule, eine Kaufmännische Berufsschule, ist
heute noch im Gebäude der Lateinschule untergebracht. Wo gibt es das

2 V. Fricker: Brugg und sein Lateinschuihaus. In: Brugger Neujahrsblätter, 47. Jg. (1937),
S. 19-31. Für den vorliegenden Zusammenhang vgl. bes. S. 23

3 S. Heuberger: Geschichte der Schulhäuser im Bezirk Brugg. In: Brugger Neujahrsblätter
für Jung und Alt. 15. Jg. (1904), bes. S. 16-20

4 Hans Franz Veiras, Heutelia, Beschreibung einer Reiss, so zween Exulanten durch Heu-
theliam gethan, 1658. Zitiert in: Die Kunstdenkmäler des Kantons Aargau. Bd. II: Die
Bezirke Lenzburg und Brugg von Michael Steuer und Emil Maurer. Basel: Verlag
Birkhäuser 1953, S. 293-298

5 32. Brugger Ratsmanual 1627-1644; 25. Juni 1644, zitiert nach V. Fricker (vgl. Anm. 2).

42



noch, dass ein grosses curriculares Dokument heute noch für die gleiche
Aufgabe an der jungen Generation steht, die ihm vor mehr als dreihundert

Jahren gegeben worden ist?

Die Septem artes liberales in der abendländischen Tradition

Die sieben freien Künste haben sich in der spätrömischen Kaiserzeit
als Kanon der Bildung herauskristallisiert. Sie gliedern sich in zwei

Gruppen, von denen die eine, das Trivium, die artes sermonicales um-
fasst, die stärker in der Sprache begründet sind, während zur anderen

Gruppe, dem sogenannten Quadrivium, die artes reales gehören,
Künste vor allem des Zählens und Messens. Dieses Verständnis der
artes liberales war in der Idee der enkyklios paideia vorweggenommen
worden, wenngleich im antiken Griechenland darunter mehr der
Zustand des umfassenden Gebildetseins gemeint war, die artes liberales
der Römer und des Mittelalters dagegen stärker den inhaltlichen
Kanon des Lehrens und Lernens betont haben.

Das Trivium umfasst die Grammatik, gleichsam die Grundlage des

Erlernens der Sprache und die in Texten fixierte Sprache, zum zweiten
Rhetorik, die Lehre von der Rede, dem Vortrag, also der gesprochenen
Sprache mit ihrer Dynamik und schliesslich die Dialektik als dritte
Kunst, worunter Philosophie in einem weiten Sinne verstanden wurde.
Mitunter hat man der Dialektik die Aufgabe zugemessen, die statisch
verstandene Grammatik und die Rhetorik mit ihrer Dynamik auf einer
höheren Ebene zu vermitteln. Der Hinweis darauf, so hypothetisch er
sich ausnehmen mag, verdeutlicht den inneren Zusammenhang der
Künste des Triviums, wie er sich über das Mittelalter hinweg bis in die
aufkommende Neuzeit hinein durchgehalten hat.

Die artes reales, die das Quadrivium bildeten, waren dem Trivium
nachgeordnet. Dadurch kam im Kanon der artes liberales geradezu eine

Rangordnung auf, die sich, was das Trivium betrifft, sogar auf die
einzelnen Künste bezog. Zum Quadrivium gehörten die Arithmetik, das

Verständnis für Mass und Zahl, die Geometrie als die Kunst, in der das

Messen von Räumen gelehrt wurde, die Astronomie, in der es um die
Messung des Himmelsraumes und die Berechnung der Bewegung der
Himmelskörper ging, und die Musik, deren Ursprung in der Entdek-
kung des Pythagoras zu sehen ist, dass zwei Saiten eine Harmonie
hervorbringen, wenn sie in messbaren Beziehungen zum Klingen gebracht
werden.

43



Im Laufe der Jahrhunderte gab es Veränderungen in den Inhalten
des Quadriviums und auch des Triviums. Beispielsweise wurde die
Geometrie zeitweise vornehmlich als Geographie verstanden, die Astronomie

auf die Tätigkeit von Architekten hin ausgelegt6, die Musik eng auf
das Studium von Theologen zugeschnitten. Eine solche Zweck-Mittel-
Beziehung entsprach aber nicht der curricularen Intention des Quadriviums

und schon gar nicht der Theorie der Septem artes liberales im
ganzen. Sie sollten vorrangig auf die Studierfähigkeit gerichtet sein, also

ihren Platz zwischen Elementarunterricht und Studium haben. In
diesem Sinne wurden sie ausser in Schulen auch in den Artistenfakultäten

der Universitäten gelehrt.
Vom frühen Mittelalter an gab es eine Vielzahl von künstlerischen

Darstellungen der Septem artes liberales unter anderem in der Literatur,

auf Teppichen und in der kirchlichen Kunst. Die meisten von ihnen
sind angeregt worden durch ein Werk des Martianus Capeila aus der
ersten Hälfte des 5. Jahrhunderts. Capeila wirkte am Hofe des Königs
Geiserich in Karthago, gehörte mithin also in den ausserchristlichen
Bereich. Sein Werk hat den Titel «Von der Hochzeit der Philologie mit
Merkur» (De nuptiis philologiae et Mercurii). In diesem Werk wird in
Versen und in Prosa die Hochzeit Merkurs mit der klugen Jungfrau
philologia behandelt. «Als Hochzeitsgeschenk erhält die Braut die
sieben freien Künste. Jeder von ihnen ist ein Buch des Werkes gewidmet.

Sie werden als Frauen personifiziert. So erscheint die Grammatik
als hochbetagte Greisin, die sich ihrer Herkunft aus der Zeit des Königs
Osiris rühmt. Sie erscheint jetzt im römischen Gewand. In einem
elfenbeinernen Kästchen führt sie Messer und Feile mit, um die Sprachfehler

der Kinder chirurgisch zu behandeln. Die Rhetorik ist eine schöne

Frau von erhabener Grösse, trägt ein mit allen Redefiguren geschmücktes

Kleid und Waffen, mit denen sie ihre Gegner verwundet7.»

6 Aus einer Vielzahl von Beispielen, die den Zusammenhang von Architektur und
Astronomie verdeutlichen, greife ich eines heraus. Giotto, der grosse Florentiner Maler des 14.

Jahrhunderts, hat den Grundriss und die Architektur der Arena-Kapelle in Padua
seiner Malerei entsprechend bestimmt. Von ihr heisst es: «Der meisterhaft genutzte
Effekt, den die durch das Fassadenfenster einfallenden Strahlen der untergehenden
Sonne auf dem gegenüberliegenden Fresko erzielen, ist sicher beabsichtigt und Ergebnis
sorgfältiger Berechnungen beim Entwurf des Gebäudes.» Vgl. dazu Francesco Cessi:

Giotto. La Cappella degli Scrovegni. Firenze: Arsuna 1978, S. 15
7 Theodor Ballauff: Pädagogik. Eine Geschichte der Bildung und Erziehung. Band I: Von

der Antike bis zum Humanismus. Freiburg/München: Verlag Alber 1969, S. 203. Vgl.
auch Martianus Capeila. Ed. Adolfus Dick. Lipsiae 1925

44



Es ist bezeichnend, dass Martianus Capeila auch die Medizin und die
Architektur im Kreise der Jungfrauen in seiner Darstellung eingeführt,
sie aber nicht zum Vortrag zugelassen hat. Damit sind von ihm die artes
liberales abgegrenzt und auf sieben beschränkt. Ihnen kann nach
seinem Verständnis keine Kunst zugerechnet werden, deren Ausbildung
erst auf der Grundlage der vorbereitenden Studien begonnen werden
kann oder die eng auf Tätigkeit hin angelegt ist. Diese wichtige
Vorgabe hat das Verständnis der artes liberales in den folgenden Jahrhunderten

bestimmt. Deshalb kann Josef Dolch feststellen, dass das Werk
des Martianus Capella «später schlechthin die Quelle der Septem artes
liberales geworden ist»8.

Für unseren Gedankengang ist wichtig, dass die Einführung allegorischer

Gestalten für die sieben freien Künste die entscheidende Anregung

für die Kunst des Mittelalters und der Renaissance war. Eine
Vielzahl von Beispielen, die in einen Kontext mit der Fassade am
Lateinschulhaus in Brugg gehören, liesse sich dafür anführen. Lediglich
zwei Beispiele, die wie Brugg dem alemannischen Raum zuzurechnen
sind und die Einordnung der Septem artes liberales in den christlichen
Bereich belegen, sollen erwähnt werden.

Die Hochzeit der Philologie und des Merkur wurde von Notker, der
Lehrer im Kloster in St. Gallen war, im 10. Jahrhundert ins
Althochdeutsche übersetzt. Aus der gleichen Zeit weiss Josef Dolch zu berichten:

«Man muss damals in St. Gallen geradezu von der göttlichen
Einsetzung des Lehrplans der sieben freien Künste überzeugt gewesen sein,

wenn anders es richtig ist, dass Schwabens Herzogin Hadwig (939-994)
dem Kloster eine Alba, ein weisses Untergewand des Messpriesters, mit
der Goldstickerei der Vermählung Merkurs mit der Philologie
geschenkt habe. Denn nur «die Artes als Mittel und Weg zum Höheren»
durften eine brauchbare Szene aus der Göttergeschichte und liturgisch
verwertbar gewesen sein9.»

Sehr gut aufgearbeitet ist der Zyklus der artes liberales des Freiburger

Münsters. Es handelt sich um Skulpturen aus der Gotik, die in der
Vorhalle des Münsters gegenüber den dargestellten klugen und törichten

Jungfrauen aufgestellt sind, und weil keine eindeutige Zuordnung
aller Figuren zu bestimmten Künsten vorgenommen werden kann,

8 Josef Dolch: Lehrplan des Abendlandes. Zweieinhalb Jahrtausende seiner Geschichte.
Ratingen: Henn 1959, S. 70

« ebenda, S. 109

45



wurden zur Interpretation und Bestimmung eine grössere Zahl analoger
Beispiele aus Deutschland, Frankreich und Italien herangezogen. Alle
Beispiele zeigen eine identische Struktur, die auf Martianus Capeila
zurückweist10.

Zur Interpretation der artes liberales in Brugg

Auffällig ist an der Fassade in Brugg, dass aus den sieben freien
Künsten acht geworden sind. Zu den überlieferten artes tritt zusätzlich
die Theologie. Das ist zwar keine Besonderheit in Brugg, dennoch ist es

bemerkenswert. Über das ganze Mittelalter hinweg lässt sich das
Bestreben einer Verbindung der heidnischen Tradition der artes mit
christlichem Gedankengut verfolgen. Dieses Bestreben beginnt im 6.

Jahrhundert bei Cassiodor, der zeitweise am Hofe des Königs Theoderich

gelebt hat. Für ihn führen sich die artes liberales auf die göttliche
Allmacht zurück, und den Nachweis dafür sucht er immer wieder neu

zu bringen. Auf die Bedeutung der Siebenzahl, die für ihn bis zum Ende
der Welt dauern wird, wies er unter anderem mit dem Hinweis auf das

Wort aus den Sprüchen Salomos hin: Die Weisheit baute ihr Haus auf
sieben Säulen (9.1).

Später berief sich auch Alkuin, der irische Mönch, der im Reiche
Karls des Grossen das Bildungswesen aufzubauen begann, auf dieses

Wort Salomos und sagte dazu: «Dieser Ausspruch zielt auf die göttliche
Weisheit hin, die sich im Schosse der Jungfrau ein Haus, das heisst
einen Leib baute und es mit den sieben Gaben des Geistes ausstattete;
oder es bezieht sich auf die Kirche, die das Haus Gottes ist und mit
ebensovielen Gaben erleuchtet ist. Gleichwohl stützt sich auch die

Weisheit der freien Künste auf sieben Säulen; sie führt keinen zur Höhe
der Erkenntnis, es sei denn, dass er von diesen Säulen oder Stufen
getragen werde11.»

10 Vgl. dazu Fritz Baumgarten: Die sieben freien Künste in der Vorhalle des Freiburger
Münsters. In: Schau-ins-Land, 25. Jahrlauf (1898), S. 16-49. - Fritz Baumgarten: Nochmals

die sieben freien Künste in der Vorhalle des Freiburger Münsters. In: Schau-ins-
Land, 29. Jahrlauf (1902), S. 25-40. - Gustav Münzet: Der Zyklos der sieben freien Künste

in der Vorhalle des Freiburger Münsters. In: Schau-ins-Land, 69. Jahrlauf (1950), S.

18-48
11 Alkuins pädagogische Schriften: Herausgegeben von Joseph Freundgen, 2. Aufl. Paderborn

1906. Zitiert nach Theodor Ballauff, a.a.O. (Anm. 7), S. 347

46



In Brugg steht die Frauengestalt, die an der Fassade die Theologie
allegorisch darstellt, ganz links, also an erster Stelle, wenn man die
Fassade von links nach rechts «liest», wie es im Abendland beim Lesen

üblich ist. Sie hält in der rechten Hand die Bibel aufgeschlagen (als
Text ist biblia sacra zu lesen), und in der linken Hand eine brennende

Kerze, als wollte sie den Lernenden auf dem Weg durch die artes
liberales leuchten.

Die herausgehobene Stellung der Theologie lässt sich über die curri-
culare Tradition und Entwicklung des Mittelalters hinaus auch noch
damit erklären, dass Brugg in der Schweiz als «Prophetenstadt»
bezeichnet wurde. Dazu schreibt Hans Mühlemann, der derzeitige Leiter
der Stadtbibliothek in Brugg, in einem Brief, dass nach dem Konzil von
Konstanz die Städte Aarau und Brugg und das umhegende Land von
Bern erobert wurden. «Als Berner Untertanen durften die Brugger

47



weder Offizier noch Jurist werden, als Studium nach der Lateinschule
kamen nur Theologie und Medizin in Frage. ...die meisten jungen
Brugger entschieden sich für die theologische Fakultät und wurden
Pfarrer oder Lehrer. Die vielen Brugger Pfarrherren in der ganzen
reformierten Schweiz haben der Stadt den Übernamen,Prophetenstadt'
zugezogen12.»

«Liest» man an der Fassade weiter von links nach rechts, so folgt auf
die Theologie an zweiter Stelle die Musik, ebenfalls eine anmutige
Frauengestalt. Sie trägt, wie alle anderen, ein lang wallendes Gewand,
und sie ist, ebenfalls wie alle anderen, in eine halbrunde Mauernische

gestellt, was die Fassade im ganzen belebt. Als Attribut hat sie eine

Laute, deren Saiten sie in der Darstellung gerade schlägt. Ihre räumliche

Nähe zur Theologie liesse sich mit ihrer Bedeutung für den Gottesdienst

erklären. Hinsichtlich des geistlichen Berufs sagt Hrabanus

Maurus, der grosse Gelehrte des 9. Jahrhunderts: «Wer mit der Musik
nicht vertraut ist, der ist nicht imstande, ein kirchliches Amt in gebührender

Weise zu verwalten13.» Darüber hinaus kann die Nähe der
beiden Disziplinen aber auch mit dem Singen und Musizieren zum
Lobpreis Gottes interpretiert werden, wie es Martin Luther gesagt hat.

An dritter Stelle ist die Astronomie dargestellt, und auch sie kann, wie
die Musik, als im unmittelbaren Zusammenhang mit der Theologie
stehend gesehen werden. Denn in der Astronomie ging es nicht mehr nur
um die Kenntnis der Gestirne. «Das Studium der Himmelskunde
wurde vor allem zu Zwecken der Kalenderberechnung betrieben. Die
Kleriker mussten imstande sein - wie Hrabanus Maurus sagt - ,den

Beginn des Osterfestes und den Zeitpunkt jedes einzelnen Festtages
selbst zu berechnen und davon ordnungsgemäss der Gemeinde Kunde
zu geben'. Für diese Kalenderberechnungen - Computus genannt - gab
es zahlreiche Lehrbücher14.» Als Attribute hält die Frauengestalt in der
rechten Hand ein Astrolabium, mit dem die Stellung der Gestirne
ermittelt werden konnte, in der linken Hand ein Kreuz. Auch das

verdeutlicht den engen Zusammenhang der Astronomie mit der Theologie.

12 Ich möchte Hans Mühlemann für Rat und Hilfe bei meiner Arbeit sehr herzlich danken.
13 Dieses Zitat entnehme ich dem Buch von Robert Alt: Bilderatlas zur Schul- und

Erziehungsgeschichte. Bd. 1: Von der Urgesellschaft bis zum Vorabend der bürgerlichen
Revolutionen. Berlin: Volk und Wissen 1960, S. 139

14 ebenda, S. 136/137

48



<ÎRAM ATtCA ASTRonoMI*

Fast liesse sich in den artes Theologie, Musik und Astronomie ein

«Brugger Trivium» sehen, ein theologisches Trivium. Aber wenngleich
die geläufige Gliederung der artes liberales in Brugg vernachlässigt
worden ist, lässt sich dennoch das traditionelle Trivium und seine

Dominanz im Zusammenhang der freien Künste ausmachen, und das

unter anderem auch aus dem Grund, dass es so etwas wie ein theologisches

Trivium gibt. Das wird aus der Stellung der Grammatik am rechten

Rand der Fassade deutlich.
Die Grammatik, im allgemeinen als erste und grundlegende Kunst

dargestellt, ist in Brugg in einem Spannungsbogen mit der Theologie
verbunden. Er überwölbt alle anderen artes liberales. Die allegorische
Frauengestalt der Grammatik ist so gemalt, dass sie in die Galerie der
anderen Figuren hineinschaut. Vielleicht wollte der Künstler damit ins
Bewusstsein bringen, dass die Grammatik der Kenntnis aller anderen

49



artes vorausläuft. Das wird auch durch die Attribute der Frauengestalt
zum Ausdruck gebracht. Sie hält in der rechten Hand ein Buch oder ein

Lesebrett, in der linken Hand einen Schlüssel, als wollte sie den Zugang
zum Lernen aufschliessen. Die Theologie am linken Rand der Fassade

hält, wie gesagt, die Bibel, die Grammatik am rechten Rand einen
Schlüssel. Daraus wird noch einmal der Spannungsbogen deutlich, in
dem bei der Konzeption der Fassade im 17. Jahrhundert die artes
liberales gesehen wurden.

Im Zentrum aller Figuren stehen Dialektik und Rhetorik in den gemalten

Nischen, die in diesem Falle unmittelbar nebeneinander hegen. Die
bisher besprochenen Figuren standen jeweils für sich. Aus dieser besonderen

Akzentuierung von Dialektik und Rhetorik und der besonderen
Position der Grammatik erhellt, dass die überheferte Ordnung des

Triviums in Brugg nicht aufgegeben wurde. Auch in anderen künstlerischen

Darstellungen der artes Uberales wurden die Figuren nicht einfach

von der Grammatik angefangen bis zur Astronomie nebeneinandergereiht.

Am Campanile in Florenz zum Beispiel steht in der Konzeption
des berühmten Giotto die Grammatik in der Mitte, womit sicher verdeutlicht

werden sollte, dass sie Grundlage aller anderen artes ist.

Die Dialektik hat keine besonderen Attribute. In der Haltung ihrer
Hände und der gebeugten Unterarme liegt ein argumentativer Gestus.
Trotz der fehlenden Attribute treten in Brugg keine Zuordnungsschwierigkeiten

auf, weil jede Figur eine Unterschrift trägt. In unserem Falle
lautet sie DIALECTICA. Darauf sei hier hingewiesen, weil es um die

Zuordnung der Skulpturen des Freiburger Münsters zu einzelnen artes
in der Vergangenheit Auseinandersetzungen gegeben hat. Der Maler
der Fassade in Brugg könnte sich, was die Darstellung der Dialektik
betrifft, in Freiburg orientiert haben. Dort wird eine Skulptur wegen ihres

Redegestus als Dialektik angesehen. Im übrigen hat die Brugger
Frauengestalt, die die Dialektik repräsentiert, den seit der Gotik in der
Bildhauerei üblichen S-Schwung im Körper, was sie besonders gefällig
erscheinen lässt. Das gilt in abgemilderter Form auch für die anderen

Brugger Frauengestalten.
In der Ausstattung der Rhetorik mit eindeutigen Attributen sind bei

den Künstlern in der Vergangenheit immer wieder Probleme aufgetreten.

Häufig kam es vor, dass die Rhetorik lediglich mit Gesten des

Redens versinnbildlicht wurde, wie es in Brugg für die Dialektik
geschehen ist. In der Kapelle der Spanier in Santa Maria Novella in Flo-

50



D/A tec TIC A RHEroRtCA

renz ist der Rhetorik ein Spruchband in die rechte Hand gegeben

worden, das die Zuordnung ermöglicht. Im übrigen erinnert die Brugger

Fassade an die Darstellung in der Kapelle der Spanier, denn auch
dort befinden sich die gemalten Frauengestalten in gemalten, oben
gerundeten Nischen. Bei der Freiheit, die Künstler zu allen Zeiten in
ihren Werken walten Hessen, verwundert es nicht, dass die Rhetorik ein
stilisiertes Schlangenmotiv in der rechten Hand hält, während die

Schlange in der Kapelle der Spanier das Attribut der Dialektik ist. Von
dem Werk des Martianus Capeila an war die Schlange häufig für die

Kennzeichnung der Dialektik in Anspruch genommen worden. Tritt
sie, wie in Brugg, als Attribut der Rhetorik auf, so kann sie die Schärfe,
die Deutlichkeit der Sprache, die «spitze Zunge» zum Ausdruck bringen.

Ebenfalls zwischen zwei Fenstern einander zugeordnet sind die
Geometrie und die Arithmetik, die auch inhaltlich eng zusammengehören.

51



Während die Geometrie dem Betrachter der Fassade voll zugewandt ist
und als Attribute Winkel und Dreieck in den Händen hält, wendet die
Arithmetik dem Betrachter den Rücken zu und lässt ihn, gewissermas-

sen über die Schulter, auf ein Rechenbrett, mit Zahlen beschriftet, blik-
ken, auf dem sie mit einem Stift weitere Zahlen zu schreiben im Begriff
ist. Die Attribute beider Frauengestalten sind ähnlich denen, die in der
Kunst des Mittelalters in Frankreich, Deutschland und Italien verbreitet

waren, wenn man einmal davon absieht, dass die Arithmetik unter
anderem auch durch Zählschnüre und Fingerrechnen veranschaulicht
worden ist.

Die artes liberales an der Fassade in Brugg ergeben demnach
folgende Reihenfolge von links nach rechts: THEOLOGIA - MUSICA -
ASTRONOMIA - DIALECTICA, RHETORICA - GEOMETRIA,
ARITHMETICA - GRAMMATICA. Sie stehen in Höhe der Fenster
des ersten Obergeschosses. In den Kartuschen unter den Fensterbänken

52



und über den Fensterstürzen befinden sich griechische, lateinische,
hebräische und deutsche Inschriften, die wir hier vernachlässigen können,
weil sie keinen unmittelbaren Zusammenhang zu den artes liberales
haben15. Sie weisen auf spezifisch christliche und allgemein-menschliche

Tugenden hin. Zusammen mit den Artes-Darstellungen sagen sie

den jungen Menschen, wie es unter einem Fenster steht, dass sie ihr
Leben führen sollen: IN PIETATE IN LITERIS IN MORIBUS, in
Frömmigkeit, in den Wissenschaften, in den Sitten.

15 Eine Zusammenfassung und Übersetzung findet sich bei J. Hausherr: Die Inschriften
am Lateinschulhaus. In: Brugger Neujahrsblätter, 47. Jg. (1937), S. 31-34

53




	Der Lehrplan des Abendlandes als Schulfassade : Zeichnungen: Willi Hauenstein

