
Zeitschrift: Brugger Neujahrsblätter

Herausgeber: Kulturgesellschaft des Bezirks Brugg

Band: 86 (1976)

Artikel: Königsfelder Festspiel 1975 Cenodoxus : ein barockes Spiel von Jakob
Bidermann (1578-1639)

Autor: Meichel, Joachim / Müller, Andreas / Meier, Pirmin / Deroc, Jean /
Zinniker, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Königsfelder Festspiel 1975

Cenodoxus

Ein barockes Spiel von Jakob Bidermann (1578— 1639)

Summarischer Inhalt der Geschieht vom Parisischen Doctor

Im Jahr Christi 1082. war ein weitberühmbter Doctor zu Pariß /
welcher als er gestorben / vnnd man die Leich besingen wollen /
hat er bey anfang der Lection Responde mihi, Gib mir Antwort / etc.
sich in der Todenbaar auffgericht / vnd mit mennigklichs entsetzung
geschryen: Auss gerechtem Vrthel Gottes bin ich angeklagt. Deßwegen
hat man die Vigil auff folgenden Tag verschoben / an welchem der

zuelauff von Leuten noch grösser worden 1 die warteten was darauß
werden wolt. Die Vigil fangt widerumb an / vnd zu den Worten
Responde mihi, hebt sich der Tode widerumb auff vnd schreyt / Auß
gerechtem Vrthel Gottes bin ich gerichtet. Dieweil man aber noch nicht
wissen kund / was der strenge Richter vber disen Menschen geurthelt
hett / so erwartet man auch deß dritten Tags. Vnd als man widerumb
anfienge zusingen Responde mihi, richtet sich der Leichnamb abermal
auff / vnd mit erschröcklicher Stimm schreyt er: Auss gerechtem Vrthel
Gottes bin ich Ewig verdambt. Dises gieng Brunoni zu Hertzen / ver-
liess die Welt / begab sich sampt andern Sechs seinen Mitgesellen in
ein Wildnuß / vnd hat allda den Carthäuser Orden angefangen.

Aus Jakob Bidermann: Cenodoxus. Deutsche Uebersetzung von Joachim Mei-
chel (1635). Herausgegeben von Rolf Tarot. Philipp Reclam Jun. Stuttgart.

Jakob Bidermann (1578—1639) trat mit 16 Jahren 1594 in den Jesuitenorden
ein. Die erste Aufführung des Cenodoxus ist für den 2. Juli 1602 in Augsburg
belegt. Es folgte eine ganze Reihe von Aufführungen in den verschiedensten
Zentren der religiösen Barockkultur. Bidermann verfasste noch weitere lateinische

Schuldramen und wurde auch als Lyriker und Epigrammatiker von seinen
Zeitgenossen geschätzt. Er gilt als der bedeutendste Repräsentant des Jesuitendramas

aus der Frühzeit des Barock.
Die Uebersetzung ins Deutsche von Joachim Meichel (1635) gab dem Bider-

manndrama eine über Jahrhunderte hinausreichende Volkstümlichkeit. Sie liegt
auch der Textgestaltung für das Königsfelder Festspiel von Jost A. Müller
zugrunde.

Die Gründung des Ordens der Kartäuser durch den heiligen Bruno von Köln
in der Einöde Carthusium bei Grenoble (1084) wird von Bidermann und Meichel
auf das Wundererlebnis nach dem Tode des «verdambten Doctor von Pariß»
zurückgeführt. Dies ist Legende, wie überhaupt das ganze Stück ein Legendenstoff

ist.

23



Pirmin Meier
Wider die «cenodoxia»

Zum Welt- und Menschenbild des Jesuitendramas

«Cenodoxus», die «Comico-Tragoedia» der Höllenfahrt eines illustren
Pariser Doktors, thematisch mit dem Faust- und Jedermann-Motiv eng
verwandt, gilt mit Recht als einer der bedeutendsten Vertreter des

lateinisch-deutschen Jesuitendramas. Dieser grandiose Wurf des noch nicht
vierundzwanzigjährigen Jakob Bidermann (1578—1639), ursprünglich
wohl ausschliesslich für den Schulgebrauch (rhetorische Uebungen,
Schultheater der Jesuiten) vorgesehen, bringt die Summe jesuitischer Pädagogik

anschauungsmächtig zur Geltung. Geistesgeschichtlich steht dieses

Drama an der Scheidelinie zweier Epochen (Humanismus und Barock);
darüber hinaus ist es, wie zu zeigen sein wird, eine frühe Abrechnung
mit jenem Phantom, das wir in Ermangelung eines präziseren Begriffs
«moderner Mensch» nennen.

Das vermutlich am 2. Juli 1602 zum ersten Mal aufgeführte Ceno-
doxus-Drama scheint uns auf den ersten Blick heute merkwürdig fremd
geworden zu sein. Dem heutigen Menschen, der sich — wenn nicht
theoretisch, so doch praktisch — als autonomes Individuum versteht,

liegt wohl nichts so fern wie sich in der Gesetzlichkeit himmlischer und
höllischer Mächte fremdbestimmt zu sehen. Zugleich sind Schuld und
Gnade für ihn Begriffe, die im Rahmen relativer Wertmassstäbe ebenfalls

nur relative, der Autonomie des Individuums untergeordnete
Bedeutung haben. Die Thematik des Jesuitendramas, wofür Bidermanns
«Cenodoxus» repräsentativ ist, scheint von diesem Gesichtspunkt aus

überholt und gänzlich ausserhalb moderner Fragestellungen zu liegen.
Eine solche Optik wäre indessen oberflächlich. Dies wird uns um so

deutlicher bewusst, je mehr wir unsererseits die Fragwürdigkeit des

«modernen Menschen» erkennen. Der naive Glaube des Aufklärungszeitalters

und des 19. Jahrhunderts an das autonome Individuum ist durch
die seitherige geschichtliche Erfahrung und die modernen Wissenschaften

wenn nicht widerlegt, so doch erheblich erschüttert worden. Für
also Erschütterte könnte vielleicht der Gehalt eines Barock-Dramas wie

«Cenodoxus» wieder leichter zugänglich sein. Dies um so mehr, als bei

genauerem Hinsehen das Drama des Cenodoxus sich als das Drama

24



des modernen Menschen entpuppt, der ja keineswegs eine Erfindung
der beiden letzten Jahrhunderte ist. Für Paul Yorck von Wartenburg,
einen der Mitbegründer der Existentialphilosophie, ist der «moderne
Mensch» der Mensch seit der Renaissance, und es klingt wie eine

Interpretation des «Cenodoxus», wenn Yorck von Wartenburg formuliert:
«Der moderne Mensch, d. h. der Mensch seit der Renaissance, ist

fertig zum Begrabenwerden.»
Der «moderne Mensch» als autonomes Individuum tritt in der

Geschichte des christlichen Abendlandes im Humanismus und der
Renaissance zum ersten Male auf (abgesehen von Einzelgängern und
Vorläufern des Spätmittelalters). Die Emanzipation des Individuums als

Streben nach Selbsterlösung, die Entdeckung des Ich (Künstler beginnen
ihre Werke zu signieren), der Kult des Ruhmes und der irdischen
Unsterblichkeit nach antiken Vorbildern, in einzelnen Fällen ein heroischer
Nihilismus stoischer Prägung sind zwar für die Grössten unter den

Humanisten (Erasmus, Thomas Morus) gar nicht oder nur teilweise

typisch, kennzeichnen aber doch eine Grundtendenz der humanistischen
Aera als Vorläuferin der Moderne. Demgegenüber stellen Reformation
und Gegenreformation opponierende Bewegungen dar, die bei allen
vehement behaupteten Unterschieden eine gemeinsame Grundlage in
der Ablehnung des autonomen Menschenbildes von Humanismus und
Renaissance haben.

Diese Ablehnung des autonomen Menschen darf aber gerade bei
den Jesuiten nicht mit der totalen Fremdbestimmung des Individuums
verwechselt werden (dann würde nämlich für den von der jesuitischen
Theologie stark betonten freien Willen kein Platz mehr übrig bleiben).
Der Mensch lebt vielmehr in einem permanenten Spannungsverhältnis
zwischen Heteronomie und Autonomie. Dieses Spannungsverhältnis
gibt der irdischen Existenz des Menschen ihre Würze und bringt
zugleich dramatische Bewegung ins menschliche Dasein. Der barocke
Mensch, der diese Spannung aus Gnade und freiem Willen (beide
gehören untrennbar zusammen) aushält, gewinnt seinerseits Grösse, die

allerdings nicht als Selbstzweck verstanden werden darf. Barocke Grösse
ist die Grösse des Beispiels, wie der Mensch trotz äusserster Anfechtungen

zum Heile gelangt, ein Beispiel, das auf die Verherrlichung Gottes

und nicht auf den individuellen Ruhm des Helden hinzielt.
Cenodoxus gehört freüich nicht zu dieser Gattung von Beispielen,

obwohl auch er die Chance dazu hätte. Im Gegensatz zu den Märtyrern

25



vieler Barockdramen (z.B. Bidermanns «Philemon Martyr», Gryphius'
«Katharina von Georgien») dient Cenodoxus als abschreckendes

Beispiel, was zusätzliche Theatereffekte möglich macht. Tugend,
Wissenschaft, Grösse sind bei Cenodoxus nach stoischer Art
Selbstzweck. Gerade dies widerspricht diametral dem jesuitischen Weltbild.
Die besten Eigenschaften des Menschen werden pervertiert («corruptio
optimi pessima»), wenn sie nicht auf das Endziel, Gott, ausgerichtet
bleiben. Die Tugend, die Cenodoxus nur zum eigenen Ruhm übt, wird
zur Gleisnerei. So macht sich der Mensch der schwersten aller Verfehlungen

schuldig, der Uebersteigerung der siebenten Hauptsünde (lat.
superbia, Hochmut) in die «cenodoxia» («eitle Ruhmsucht»), Dieses

Grundlaster des inneren und äusseren Hochmuts, der Selbst- und
Fremdtäuschung im vergeblichen Versuch, das Heil aus sich selbst zu erlangen,
ist der theologischen Ueberlieferung gemäss identisch mit der Sünde,
die zur Abkehr Luzifers und der anderen gefallenen Engel von Gott
führte: der frevelhafte Hochmut, der zu sein begehrt wie Gott. Aus
barocker Sicht bedeutet dies zuallererst die Weigerung, sich selbst zu

erkennen, was so viel heisst wie: Erkenne, dass du ein Mensch und
kein Gott bist!

Vertikale Dramatik

Für dieses Laster der «cenodoxia» steht Cenodoxus, wie schon der
Name besagt, prototypisch. An seinem Beispiel werden die genuin
barocken Motive Hochmut und Fall, das Sterben des reichen Mannes

(Jedermann-Motiv), der nichtige Flitterglanz des Daseins, das Ringen
himmlischer und höllischer Kräfte um die Seele des Menschen, die Ver-
suchbarkeit dessen, der sich für gerecht hält, mit Gaukelspiel und Terror,

kurz: mit allen Mitteln des Barocktheaters in hochdramatischer
Wucht äugen- und sinnfällig gemacht.

Während das Drama der Neuzeit in der Tendenz zur Horizontale
neigt (Spieler und Gegenspieler agieren auf gleicher Ebene), lebt das

Barock-Schau-Spiel von der vertikalen Spannung. Das irdische
Geschehen spielt in einem begrenzten Zwischenreich, dem gegenüber Himmel

und Hölle die wahre Wirklichkeit darstellen. Die übergreifende
Spannung zwischen oben und unten setzt gleichsam das Koordinatensystem,

in dem sich der Mensch — für die Gnade und die Verwerfung
in gleicher Weise offen — hin und herbewegt. Das Leben ist, diese

Calderonsche Losung gilt für jedes Jesuitendrama, ein Traum, oder,

26



um es mit Euripides und Shakespeare zu sagen, «nur der Schatten
eines Traums». Dabei gewinnt der Barock gerade durch diese verneinende

Gebärde eine Lebensfülle, die nur dem paradox erscheinen mag,
der nie etwas vom innigen Zusammenhang zwischen Glauben und
Daseinsbejahung gehört hat. In Bidermanns Cenodoxus-Drama haben der
Humor des Wanstes ebenso Platz wie das himmlische Licht und der
höllische Abgrund.

Zu höchster Perfektion ist in diesem Drama das Ineinandergreifen

der verschiedenen Wirklichkeitsebenen entwickelt. Das Leben
des Cenodoxus ist weit mehr als ein abstrakter «Fall». Die Aus-
senwelt gelangt durch äusserst plastische, oft derb realistische Szenen

(Schmarotzer, Dienerszenen, die in Königsfelden weggelassene Vorführung

eines Bären) zur Anschauung. Die Innenwelt des Cenodoxus wird
in Allegorien, die in der dramatischen Weltliteratur kaum ihresgleichen
haben, versinnbildlicht: die Gleisnerei und die «Aigen Lieb», treten
sichtbar auf die Bühne, ebenso des Doktors Schutzengel, das Gewissen,
die Krankheit, der Tod und nach dem Tode «des Doktors Seel». Alle
diese Kräfte und Mächte, über und unter denen Himmel und Hölle als

Weltpole sichtbar erscheinen, zeichnen eine barocke Psychologie, die

den Menschen in der Gesamtheit seines metaphysischen Kosmos
demonstriert.

Von immenser dramatischer Wirksamkeit ist ferner der geschickte
Wechsel zwischen komischen und ernsten Szenen, der nicht zuletzt auch
auf pädagogisch-didaktische Gesichtspunkte zurückzuführen ist. Zur
Zeit Bidermanns wird von einer Aufführung berichtet, bei der die
Zuschauer anfangs in wieherndes Gelächter ausbrachen, am Schluss

aber von der Aussage so zerschmettert waren, dass mehrere sich
sogleich zu den ignatianischen Exerzitien meldeten und beschlossen, ihr
Leben grundlegend zu ändern. Der Darsteller der Titelrolle dieser

denkwürdigen Aufführung soll unter dem Eindruck seiner Rolle sogar in den

Jesuitenorden eingetreten sein.

Diese Ueberlieferung ist angesichts der bis heute unverminderten
Theaterwirksamkeit des «Cenodoxus» nicht unwahrscheinlich. Es
verwundert nicht, dass ein Theatermensch von Fleisch und Blut und
Knochen, wie Jean Deroc einer ist, auf den «Cenodoxus» kommen konnte.
Dem Streben nach dramatischer Totalität, der Synthese von grandioser
Kulisse, Bühnenaufbau, Schauspiel, Ballett, Gesang und Orchester
kommt diese «Comico-Tragoedia» in einzigartiger Weise entgegen. Die

27



Möglichkeiten der Ausgestaltung und der dramatischen Effekte, die das

Drama bietet, und die erstaunliche künstlerische Freiheit, die es erträgt,
ohne an Gehalt einzubüssen, liegen wohl nahe beim Optimum dessen,

was für ein Festspiel dieser Art überhaupt möglich ist.

Ueber die vollendete Theatralik hinaus verdient der anthropologische
und theologische Gehalt der Bidermannschen Aussage eine erneute

Auseinandersetzung. «Die religiöse, radikale Kritik menschlicher
Selbstherrlichkeit darf, wenn sie mit dem Scharfsinn eines Bidermann
vorgetragen ist, heute wieder auf Verständnis rechnen.» (Max Wehrli).*

Wenn die kühne und denkwürdige Königsfelder Inszenierung des

«Cenodoxus», die meines Erachtens ihren Platz in der Schweizer

Theatergeschichte hat, zur Erweiterung und Vertiefung dieses Verständnisses

beitragen konnte, so wäre das nicht ihr geringstes Verdienst.

* Max Wehrli, Jakob Bidermann «Cenodoxus». In: Das deutsche Drama. Hrsg.
von Benno von Wiese. Bd. 1. Düsseldorf 1958, S. 13—34.

Jost Andreas Müller
Paradoxes zum Cenodoxus

Paradox, und zwar reichlich, mag es sich nur schon anhören, wenn
ich als Texteinrichter der Cenodoxus-Produktion nach so und so vielen

Besprechungen, vor allem jedoch nach so und so vielen Stunden der
intensivsten Auseinandersetzung mit dem Sprachkleid dieses Werks
letztlich ziemlich kleinmütig gestehen muss, dass mich Stoff und Stück
recht eigentlich erst mit und nach seiner erfolgten Premiere zu beschäftigen

anfing.
Zwar kannte ich ja jede Szene in ihrer Spannungskurvatur nach

Gewicht und Stellung, da war keine Figur, deren dramatische Funktion
ich nicht auf ihre Unerlässlichkeit und Zweckmässigkeit geprüft hätte,
die träfsten Aussagen und Repliken grüssten mich fast wie alte

Bekannte, selbst der geistesgeschichtliche Rahmen der «cenodoxia» (der
eitlen Ruhmsucht) schien mir einigermassen vertraut zu sein — und
dennoch —; dennoch machte erst die Aufführung das alles sichtbar und
des Fragens wahrlich würdig, was ich zuvor schon längst zu wissen

schien.

28



So mochte es denn nach Generalprobe und Premiere den Anschein
erwecken, als ob das Cenodoxus-Paradox sich in nicht weniger als vier
Unter-Paradoxien aufteilte und erwiese:

— im Widerspruch von Technik und Gehalt

— in dem benachbarten, altehrwürdigen, dem der Gestaltung und Ge-

staltwerdung dieses Gehalts

— in einem dritten: dass vielleicht gerade das Bekannteste sich am
ehesten verdrängt

— und in dem letzten Widerspruch, der sich am engsten an das Werk
anschliesst und sich so aufs deutlichste eröffnet: die Ruhmsucht der
Bescheidenheit.

«Technik und Gehalt»; so vieles, das wir tun, das uns beschäftigt und
das uns sogar Mühe macht, ist fast bloss soviel wie «techne» für uns —
produzierende Reproduktion (oder auch umgekehrt), es ist Fertigkeit,
gefertigtes Tun, in sich abgeschlossen und darum kaum je über sich
hinausweisend. So verhielt es sich wohl selbst mit meinem Texteinrich-
tungs-Werk. Alles schien derart bekannt, die sich stellenden Probleme
beinahe alle sozusagen rein «technischer» Natur, dass nirgends und
kaum jemals so etwas wie der Gehalt des Werks die Arbeit durch
Beunruhigung zu stören oder gar zu hindern vermocht hätte. Denn
«Gehalt» eines Werks, das heisst doch fast immer so viel wie Ausweitung
der Existenz durch fragendes Betroffensein. Gehalt ist ja nicht (wie
sämtliche Schulen so gerne lehren und es die Schüler fast noch lieber
glauben Ruhe und Versicherung, sondern eben das Gegenteil: der

Widerspruch und das fast absolute In-Frage-Stellen. Immer wieder
weichen wir dieser Art «Gehalt» aus, begnügen uns mit «Technik» und
wundern uns dann ab und zu ein wenig, warum uns dieses «laisser-faire»

nicht gelassener lässt.

Es war das unbedingte Verdienst der Aufführung, mir diesen ersten

Widerspruch bewusst zu machen. Und zwar nicht zuletzt dadurch, dass

sie diesen ersten, vielleicht noch persönlichen und subjektiven ausweitete

und zum allgemeinen Gesetz erhob. Denn nicht wahr: fürs erste
ist doch alles, was geschieht, alles, was gesprochen, gesungen und
getanzt wird, pure Technik, reine Fertigkeit und erwiesenes Verfügen über
die in Frage kommenden Mittel. Demnach stände Gestaltung wiederum
fast in derselben Weise im Gegensatz und Widerspruch zum «Gehalt»,
denn jede Gestaltung ist und wirkt zunächst bejahend rein durch sich

29



selbst. «Gehalt», so, wie wir ihn verstehen wollen, bewährt sich dann

am sichersten, wenn alles Gestalten vorne sich derart verkehrt, dass

unser Erleben gar nicht mehr zustimmend und einsinnig verlaufen mag
und kann, wenn unsere Welterfahrung sich am Gängelband fühlt, wenn
unsere stets bereite Neigung zur Identifikation sich immer wieder ins

fast Leere verwiesen finden muss, wenn vor allem der stete Medienwechsel

von Schauspiel, Musik und Tanz uns nicht nur «technisch» als

Zuschauer herausfordert, sondern auch Offenheit gerade durch den
Wechsel selbst hervorzubringen versteht. Gerade dieser Wechsel der

Medien, ein Kernstück im künstlerischen Konzept Jean Derocs, scheint

nicht immer richtig verstanden worden zu sein. Es geht gerade nicht um
Ergänzen und um Zusammenlegen im Sinne eines Gesamtkunstwerks,
sondern eben im Gegenteil um die getrennte und voneinander abgesetzte

Darstellung der je in sich geschlossen wirksam werdenden Darstellungs-
Medien. Die Gestaltung soll gerade nichts anderes bewirken als die

Offenheit des Gehalts.
Der dritte Widerspruch erschien mir in der Antiquiertheit und scheinbaren

Abseitigkeit des Stücks. Hatten wir wirklich keine anderen
Probleme um dieses «Wunder-Fait-divers» aus dem mittelalterlichen Paris?
Was sollte uns dieser Doktor von Paris mit seiner Eitelkeit und völlig
kritiklosen Ruhmsucht? Gab es denn nicht drängendere Fragen und
Themen?

Andrerseits: was wäre fragwürdiger als unser Reklame- und Public-
Relations-Wesen, was brennender als diese Fassaden unserer Wertungs-
Befangenheiten, aufgerichtet oder aufzurichten versucht mit soviel
raffinierter Psychologie?

Gewiss, das brauchte man nicht zu sagen. Jede Form von Aktualisierung,

die von aussen an ein Werk in missverstandenem Eifer
herangetragen wird, ist ein Greuel und gehört unter die künstlerischen
Todsünden gezählt. Erweist sich nur der Gehalt eines Werkes in dienender

Art und deutlich akzentuiert, braucht man sich um seine Wirkung nicht
weiter mehr zu kümmern.

Und diese Wirkung erreichte eben auch die Verdeutlichung des vierten

Paradoxes: die eitle, d. h. in sich leere Ruhmsucht einer selbstgefälligen

Bescheidung in sich selbst. Wir sind keine grossen Leute mehr
wie dieser «Doktor von Paris» und uns vor Leuten unserer Wohltätigkeit

und unseres gottgefälligen Lebens fast öffentlich zu berühmen, ist

uns wohl kaum gegeben. Die sozialen Einrichtungen sind jetzt fast so

30



etwas wie unsere Cenodoxe Dennoch bleibt uns privat noch genügend

cenodoxischer Freiraum: als eitle Ruhmsucht will mir nur zu oft
unser unbescheidenes Bescheiden, unsere selbstgerechte Pflichterfüllung

erscheinen, die vom andern nichts mehr als gerade dies zu fordern
weiss: genau dieselbe Bescheidung auf und in sich selbst —.

Paradoxe Cenodoxie, ich sagte es ja, sind und beweisen nicht zuletzt
diese Gedanken durch sich selbst.

Jean Deroc
Ein Werkgespräch

Wenn man an die choreographische Arbeit eines solchen Projekts
herangeht, muss man diese von den verschiedensten Seiten her betrachten,

bevor man mit den eigentlichen Stellproben mit den Tänzern
beginnen kann.

Da ist vorerst einmal die Raumfrage: Durch die Verhältnisse in der

Kirche (Gruft, feststehender Sarkophag, die Sicht für die Zuschauer,
dreigeteilte Bühne) kommen verschiedenste Probleme auf.

Durch die gestaffelten Bühnen muss die Choreographie aufgegliedert
werden. Es können z. B. keine grossen Ensembles gestellt werden, keine

Diagonalen, keine Kreise. Ich musste vielmehr auf verschiedenen Ebenen

individuell, mit kleinen Gruppen arbeiten, die sich synchron zu
einem Gesamtbild fügen und ergänzen sollten. Die Fläche der Engel
war so reduziert, dass auf Sprung und Drehung verzichtet werden
musste. Dafür wählte ich plastische Elemente, die langsame Adagio-
Bewegung, die grosse Anforderungen an den Tänzer stellte, kam doch
noch eine über 4 m erhöhte Bühne dazu.

Um eine möglichst grosse Abstraktion des Himmels zu erreichen,
der für mich eine Sphäre der reinen Aesthetik ist, habe ich den Stil des

akademischen Balletts gewählt, dazu die weisse Farbe, was vielen
Kritikern, besonders wenn sie vom Schauspiel kamen, unverständlich war.
Für viele Menschen ist es schwer, sich Engel vorzustellen, ohne in die

31



Clichés des Mittelalters oder des fin de siècle zu verfallen. Sehen auch
Sie Engel immer noch mit langen, goldenen Haaren, weissen, wallenden

Gewändern, mit kleinen Flügeln am Rücken?

Bei den Teufeln ist es da schon leichter. Diese sind bewegungs- und
lustbetont, natürlich rot (warum eigentlich?). Hier habe ich auf
synchrone Ensemble-Bewegungen verzichtet, in der Annahme, dass

sinnbetonte, bewegungsfreudige Teufel sicher weniger diszipliniert sind als

die Engel. Ich zeigte immer verschiedene Gruppen und Einzelaktionen,
um das Bildhafte der barocken Darstellungskunst zu erreichen. Die
Grundidee war, dass ich für den Himmel apollinische, für die Hölle
dionysische Elemente verwendete.

Bevor ich aber an die choreographische Arbeit gehen konnte, waren
lange Gespräche mit dem musikalischen Bearbeiter, Herrn Kobelt,
notwendig.

Die Urfassung war ohne jede musikalische Begleitung gedacht. In
der Grazer Aufführung, die ich vor einigen Jahren machte, waren nur
abgeschlossene Tänze nach Musik von Fux eingebaut. Wir wollten

nun noch weiter gehen und eine nahtlose Verbindung zwischen der

gesprochenen und der getanzten Handlung schaffen. Es wurden die früher
gesprochenen Teile in Musik umgesetzt. Da in Königsfelden
Seitenkulissen und Vorhänge fehlen, mussten auch Auftritte und Abgänge der

Tänzer zeitlich gestoppt und dann instrumentiert werden. Als ich an die

ersten Proben ging, war ungefähr die Hälfte der Musik gesetzt. Laufend
erhielt ich per Post Tonbandaufnahmen in einem Rohschnitt für die

kommenden Proben, was die Arbeit sehr spannend machte. Die Solisten

warteten oft mit Ungeduld auf ihre Soloparts, die sie ja noch nie gehört
hatten.

Die Engel probten 3 Monate, bevor sie auf das erhöhte Podest gehen

konnten, das dann auch abgeändert wurde, da die Schräge zu steil war
und die Tänzer ins Rutschen kamen.

Neben den Tanzproben liefen die Schauspielproben und erst als

Choreographie und Regie im Rohbau fertig waren, wurde zusammen

geprobt und die Schauspieler mit dem Tanz konfrontiert. In den letzten

Juliwochen kamen auch die Sänger und das Orchester dazu, so dass

sich langsam das Schauspiel, der Tanz, der Gesang und die Musik zu
einem Ganzen fügen konnten.

32



Abb. 1. Königsfelder Festspiel 1975 Gesamtbild (Cenodoxus)
Photo: Heinz Fröhlich, Aarau



Abb. 2. Königsfelder Festspiel 1975 Gleisnerei — Eve Trachsel Panurgus, der
Hauptteufel — Bernd Rumpf

Photo: Norbert Lindauer, Laufenburg



Abb. 3. Königsfelder Festspiel 1975 Mariscus, ein Schmarotzer — Konrad Hor-
schik Dama, der Diener — Paul Lohr

Photo: Heinz Fröhlich. Aarau



Abb. 4. Königsfelder Festspiel 1975 Engelsballett, Schutzengel — Marcel
Veillard

Photo: Norbert Lindauer, Laufenburg



Abb. 5. Königsfelder Festspiel 1975 Teufel vor Cenodoxus
Photo: Norbert Lindauer, Laufenburg



Abb. 6. Königsfelder Festspiel 1975 Tod Cenodoxus; Cenodoxus — Werner
Dahms Gleisnerei — Eve Trachsel Panurgus — Bernd Rumpf Eigenlieb —
Jaromin Linhart

Photo: Heinz Fröhlich, Aarau



Schon Monate im voraus fanden Gespräche über die Kostüme, die

Masken, die Requisiten statt. Auch hier war es wichtig, den verschiedenen

Mitarbeitern die Idee des Ganzen zu vermitteln, bevor dieses

Ganze überhaupt bestand. Die Kostüme und Masken mussten ja später
dem darzustellenden Typus entsprechen, das Licht die jeweilige Situation

atmosphärisch wiedergeben und die Bühnenkonstruktion, die vorher

genau statisch berechnet werden musste, hatte die Handlungsorte

genau abzugrenzen.

Sitzt man dann nach monatelangen Vorbereitungen in einer
durchgehenden Gesamtprobe, staunt man immer wieder selbst, wie ein
solches Spektakel mit über hundert Beteiligten organisch abläuft, getragen
vom Einsatz und der künstlerischen Inspiration eines jeden Einzelnen.
Das ist eines der kleinen Wunder, die das Theater und im speziellen Kö-
nigsfelden, wo noch die eigene Atmosphäre des Raumes hinzukommt,
immer wieder vermittelt.

33


	Königsfelder Festspiel 1975 Cenodoxus : ein barockes Spiel von Jakob Bidermann (1578-1639)

