Zeitschrift: Brugger Neujahrsblatter
Herausgeber: Kulturgesellschaft des Bezirks Brugg

Band: 86 (1976)

Artikel: Konigsfelder Festspiel 1975 Cenodoxus : ein barockes Spiel von Jakob
Bidermann (1578-1639)

Autor: Meichel, Joachim / Muller, Andreas / Meier, Pirmin / Deroc, Jean /
Zinniker, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901085

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Konigsfelder Festspiel 1975
Cenodoxus
Ein barockes Spiel von Jakob Bidermann (1578—1639)

Summarischer Inhalt der Geschicht vom Parisischen Doctor

Im Jahr Christi 1082. war ein weitberiihmbter Doctor zu Parif3 /
welcher als er gestorben / vond man die Leich besingen wollen /
hat er bey anfang der Lection Responde mihi, Gib mir Antwort / etc.
sich in der Todenbaar auffgericht / vnd mit mennigklichs entsetzung
geschryen: Auss gerechtem Vrthel Gottes bin ich angeklagt. DeBwegen
hat man die Vigil auff folgenden Tag verschoben / an welchem der
zuelauff von Leuten noch grosser worden / die warteten was darauf3
werden wolt. Die Vigil fangt widerumb an / vnd zu den Worten Re-
sponde mihi, hebt sich der Tode widerumb auff vnd schreyt / Auf}
gerechtem Vrthel Gottes bin ich gerichtet. Dieweil man aber noch nicht
wissen kund / was der strenge Richter vber disen Menschen geurthelt
hett / so erwartet man auch def dritten Tags. Vnd als man widerumb
anfienge zusingen Responde mihi, richtet sich der Leichnamb abermal
auff / vnd mit erschrocklicher Stimm schreyt er: Auss gerechtem Vrthel
Gottes bin ich Ewig verdambt. Dises gieng Brunoni zu Hertzen / ver-
liess die Welt / begab sich sampt andern Sechs seinen Mitgesellen in
ein WildnuB3 / vnd hat allda den Carthduser Orden angefangen.

Aus Jakob Bidermann: Cenodoxus. Deutsche Uebersetzung von Joachim Mei-
chel (1635), Herausgegeben von Rolf Tarot. Philipp Reclam Jun. Stuttgart.

Jakob Bidermann (1578—1639) trat mit 16 Jahren 1594 in den Jesuitenorden
ein. Die erste Auffiihrung des Cenodoxus ist fiir den 2. Juli 1602 in Augsburg
belegt. Es folgte eine ganze Reihe von Auffiihrungen in den verschiedensten
Zentren der religiosen Barockkultur. Bidermann verfasste noch weitere lateini-
sche Schuldramen und wurde auch als Lyriker und Epigrammatiker von seinen

Zeitgenossen geschitzt. Er gilt als der bedeutendste Reprisentant des Jesuiten-
dramas aus der Friihzeit des Barock.

Die Uebersetzung ins Deutsche von Joachim Meichel (1635) gab dem Bider-
manndrama eine iiber Jahrhunderte hinausreichende Volkstiimlichkeit. Sie liegt
auch der Textgestaltung fiir das Konigsfelder Festspiel von Jost A. Miiller zu-
grunde.

Die Griindung des Ordens der Kartduser durch den heiligen Bruno von Kdln
in der Eindde Carthusium bei Grenoble (1084) wird von Bidermann und Meichel
auf das Wundererlebnis nach dem Tode des «verdambten Doctor von Parif3»
zuriickgefiihrt. Dies ist Legende, wie liberhaupt das ganze Stiick ein Legenden-
stoff ist.

23



Pirmin Meier
Wider die «cenodoxia
Zum Welt- und Menschenbild des Jesuitendramas

«Cenodoxus», die «Comico-Tragoedia» der Hollenfahrt eines illustren
Pariser Doktors, thematisch mit dem Faust- und Jedermann-Motiv eng
verwandt, gilt mit Recht als einer der bedeutendsten Vertreter des latei-
nisch-deutschen Jesuitendramas. Dieser grandiose Wurf des noch nicht
vierundzwanzigjahrigen Jakob Bidermann (1578—1639), urspriinglich
wohl ausschliesslich fiir den Schulgebrauch (rhetorische Uebungen, Schul-
theater der Jesuiten) vorgesehen, bringt die Summe jesuitischer Padago-
gik anschauungsmichtig zur Geltung. Geistesgeschichtlich steht dieses
Drama an der Scheidelinie zweier Epochen (Humanismus und Barock);
dariiber hinaus ist es, wie zu zeigen sein wird, eine frithe Abrechnung
mit jenem Phantom, das wir in Ermangelung eines priziseren Begriffs
«<moderner Mensch» nennen.

Das vermutlich am 2. Juli 1602 zum ersten Mal aufgefiihrte Ceno-
doxus-Drama scheint uns auf den ersten Blick heute merkwiirdig fremd
geworden zu sein. Dem heutigen Menschen, der sich — wenn nicht
theoretisch, so doch praktisch — als autonomes Individuum versteht,
liegt wohl nichts so fern wie sich in der Gesetzlichkeit himmlischer und
hollischer Miachte fremdbestimmt zu sehen. Zugleich sind Schuld und
Gnade fiir ihn Begriffe, die im Rahmen relativer Wertmassstibe eben-
falls nur relative, der Autonomie des Individuums untergeordnete Be-
deutung haben. Die Thematik des Jesuitendramas, wofiir Bidermanns
«Cenodoxuss reprisentativ ist, scheint von diesem Gesichtspunkt aus
iiberholt und génzlich ausserhalb moderner Fragestellungen zu liegen.

Eine solche Optik wire indessen oberflidchlich. Dies wird uns um so
deutlicher bewusst, je mehr wir unsererseits die Fragwiirdigkeit des «mo-
dernen Menschen» erkennen. Der naive Glaube des Aufkldrungszeit-
alters und des 19. Jahrhunderts an das autonome Individuum ist durch
die seitherige geschichtliche Erfahrung und die modernen Wissenschaf-
ten wenn nicht widerlegt, so doch erheblich erschiittert worden. Fiir
also Erschiitterte konnte vielleicht der Gehalt eines Barock-Dramas wie
«Cenodoxus» wieder leichter zuginglich sein. Dies um so mehr, als bei
genauerem Hinsehen das Drama des Cenodoxus sich als das Drama

24



des modernen Menschen entpuppt, der ja keineswegs eine Erfindung
der beiden letzten Jahrhunderte ist. Fiir Paul Yorck von Wartenburg,
einen der Mitbegriinder der Existentialphilosophie, ist der «moderne
Mensch» der Mensch seit der Renaissance, und es klingt wie eine Inter-
pretation des «Cenodoxus», wenn Yorck von Wartenburg formuliert:

«Der moderne Mensch, d. h. der Mensch seit der Renaissance, ist
fertig zum Begrabenwerden.»

Der «moderne Mensch» als autonomes Individuum tritt in der Ge-
schichte des christlichen Abendlandes im Humanismus und der Re-
naissance zum ersten Male auf (abgesehen von Einzelgingern und Vor-
liufern des Spitmittelalters). Die Emanzipation des Individuums als
Streben nach Selbsterlosung, die Entdeckung des Ich (Kiinstler beginnen
ihre Werke zu signieren), der Kult des Ruhmes und der irdischen Un-
sterblichkeit nach antiken Vorbildern, in einzelnen Fillen ein heroischer
Nihilismus stoischer Prigung sind zwar fiir die Grossten unter den
Humanisten (Erasmus, Thomas Morus) gar nicht oder nur teilweise
typisch, kennzeichnen aber doch eine Grundtendenz der humanistischen
Aera als Vorldauferin der Moderne. Demgegeniiber stellen Reformation
und Gegenreformation opponierende Bewegungen dar, die bei allen
vehement behaupteten Unterschieden eine gemeinsame Grundlage in
der Ablehnung des autonomen Menschenbildes von Humanismus und
Renaissance haben.

Diese Ablehnung des autonomen Menschen darf aber gerade bei
den Jesuiten nicht mit der totalen Fremdbestimmung des Individuums
verwechselt werden (dann wiirde nidmlich fiir den von der jesuitischen
Theologie stark betonten freien Willen kein Platz mehr iibrig bleiben).
Der Mensch lebt vielmehr in einem permanenten Spannungsverhiltnis
zwischen Heteronomie und Autonomie. Dieses Spannungsverhiltnis
gibt der irdischen Existenz des Menschen ihre Wiirze und bringt zu-
gleich dramatische Bewegung ins menschliche Dasein. Der barocke
Mensch, der diese Spannung aus Gnade und freiem Willen (beide ge-
horen untrennbar zusammen) aushilt, gewinnt seinerseits Grosse, die
allerdings nicht als Selbstzweck verstanden werden darf. Barocke Grosse
ist die Grosse des Beispiels, wie der Mensch trotz dusserster Anfech-
tungen zum Heile gelangt, ein Beispiel, das auf die Verherrlichung Got-
tes und nicht auf den individuellen Ruhm des Helden hinzielt.

Cenodoxus gehort freilich nicht zu dieser Gattung von Beispielen,
obwohl auch er die Chance dazu hitte, Im Gegensatz zu den Mirtyrern

25



vieler Barockdramen (z.B. Bidermanns «Philemon Martyr», Gryphius’
«Katharina von Georgien») dient Cenodoxus als abschreckendes
Beispiel, was zusitzliche Theatereffekte moglich macht. Tugend,
Wissenschaft, Grosse sind bei Cenodoxus nach stoischer Art Selbst-
zweck. Gerade dies widerspricht diametral dem jesuitischen Weltbild.
Die besten Eigenschaften des Menschen werden pervertiert («corruptio
optimi pessima»), wenn sie nicht auf das Endziel, Gott, ausgerichtet
bleiben. Die Tugend, die Cenodoxus nur zum eigenen Ruhm iibt, wird
zur Gleisnerei. So macht sich der Mensch der schwersten aller Verfeh-
lungen schuldig, der Uebersteigerung der siebenten Hauptsiinde (lat.
superbia, Hochmut) in die «cenodoxia» («eitle Ruhmsucht»). Dieses
Grundlaster des inneren und dusseren Hochmuts, der Selbst- und Fremd-
tauschung im vergeblichen Versuch, das Heil aus sich selbst zu erlangen,
ist der theologischen Ueberlieferung geméss identisch mit der Siinde,
die zur Abkehr Luzifers und der anderen gefallenen Engel von Gott
fithrte: der frevelhafte Hochmut, der zu sein begehrt wie Gott. Aus
barocker Sicht bedeutet dies zuallererst die Weigerung, sich selbst zu
erkennen, was so viel heisst wie: Erkenne, dass du ein Mensch und
kein Gott bist!

Vertikale Dramatik

Fiir dieses Laster der «cenodoxia» steht Cenodoxus, wie schon der
Name besagt, prototypisch. An seinem Beispiel werden die genuin
barocken Motive Hochmut und Fall, das Sterben des reichen Mannes
(Jedermann-Motiv), der nichtige Flitterglanz des Daseins, das Ringen
himmlischer und hollischer Krifte um die Seele des Menschen, die Ver-
suchbarkeit dessen, der sich fiir gerecht hilt, mit Gaukelspiel und Ter-
ror, kurz: mit allen Mitteln des Barocktheaters in hochdramatischer
Wucht augen- und sinnfillig gemacht.

Wihrend das Drama der Neuzeit in der Tendenz zur Horizontale
neigt (Spieler und Gegenspieler agieren auf gleicher Ebene), lebt das
Barock-Schau-Spiel von der vertikalen Spannung. Das irdische Ge-
schehen spielt in einem begrenzten Zwischenreich, dem gegeniiber Him-
mel und Holle die wahre Wirklichkeit darstellen. Die iibergreifende
Spannung zwischen oben und unten setzt gleichsam das Koordinaten-
system, in dem sich der Mensch — fiir die Gnade und die Verwerfung
in gleicher Weise offen — hin und herbewegt. Das Leben ist, diese
Calderonsche Losung gilt fiir jedes Jesuitendrama, ein Traum, oder,

26



um es mit Euripides und Shakespeare zu sagen, «nur der Schatten
eines Traums». Dabei gewinnt der Barock gerade durch diese vernei-
nende Gebirde eine Lebensfiille, die nur dem paradox erscheinen mag,
der nie etwas vom innigen Zusammenhang zwischen Glauben und Da-
seinsbejahung gehort hat. In Bidermanns Cenodoxus-Drama haben der
Humor des Wanstes ebenso Platz wie das himmlische Licht und der
hollische Abgrund.

Zu hochster Perfektion ist in diesem Drama das Ineinander-
greifen der verschiedenen Wirklichkeitsebenen entwickelt. Das Leben
des Cenodoxus ist weit mehr als ein abstrakter «Fall». Die Aus-
senwelt gelangt durch dusserst plastische, oft derb realistische Szenen
(Schmarotzer, Dienerszenen, die in Konigsfelden weggelassene Vorfiih-
rung eines Baren) zur Anschauung. Die Innenwelt des Cenodoxus wird
in Allegorien, die in der dramatischen Weltliteratur kaum ihresgleichen
haben, versinnbildlicht: die Gleisnerei und die «Aigen Lieb», treten
sichtbar auf die Biihne, ebenso des Doktors Schutzengel, das Gewissen,
die Krankheit, der Tod und nach dem Tode «des Doktors Seel». Alle
diese Krifte und Michte, iiber und unter denen Himmel und Holle als
Weltpole sichtbar erscheinen, zeichnen eine barocke Psychologie, die
den Menschen in der Gesamtheit seines metaphysischen Kosmos de-
monstriert.

Von immenser dramatischer Wirksamkeit ist ferner der geschickte
Wechsel zwischen komischen und ernsten Szenen, der nicht zuletzt auch
auf pddagogisch-didaktische Gesichtspunkte zuriickzufithren ist. Zur
Zeit Bidermanns wird von einer Auffiihrung berichtet, bei der die
Zuschauer anfangs in wieherndes Geldchter ausbrachen, am Schluss
aber von der Aussage so zerschmettert waren, dass mehrere sich so-
gleich zu den ignatianischen Exerzitien meldeten und beschlossen, ihr
Leben grundlegend zu #ndern. Der Darsteller der Titelrolle dieser denk-
wiirdigen Auffilhrung soll unter dem Eindruck seiner Rolle sogar in den
Jesuitenorden eingetreten sein.

Diese Ueberlieferung ist angesichts der bis heute unverminderten
Theaterwirksamkeit des «Cenodoxus» nicht unwahrscheinlich. Es ver-
wundert nicht, dass ein Theatermensch von Fleisch und Blut und Kno-
chen, wie Jean Deroc einer ist, auf den «Cenodoxus» kommen konnte.
Dem Streben nach dramatischer Totalitdt, der Synthese von grandioser
Kulisse, Biihnenaufbau, Schauspiel, Ballett, Gesang und Orchester
kommt diese «Comico-Tragoedia» in einzigartiger Weise entgegen. Die

27



Moglichkeiten der Ausgestaltung und der dramatischen Effekte, die das
Drama bietet, und die erstaunliche kiinstlerische Freiheit, die es ertragt,
ohne an Gehalt einzubiissen, liegen wohl nahe beim Optimum dessen,
was fiir ein Festspiel dieser Art iiberhaupt moglich ist.

Ueber die vollendete Theatralik hinaus verdient der anthropologische
und theologische Gehalt der Bidermannschen Aussage eine erncute
Auseinandersetzung. «Die religiose, radikale Kritik menschlicher Selbst-
herrlichkeit darf, wenn sie mit dem Scharfsinn eines Bidermann vor-
getragen ist, heute wieder auf Verstandnis rechnen.» (Max Wehrli).*

Wenn die kithne und denkwiirdige Konigsfelder Inszenierung des
«Cenodoxus», die meines Erachtens ihren Platz in der Schweizer Thea-
tergeschichte hat, zur Erweiterung und Vertiefung dieses Verstéindnis-
ses beitragen konnte, so wire das nicht ihr geringstes Verdienst.

* Max Wehrli, Jakob Bidermann «Cenodoxus». In: Das deutsche Drama. Hrsg.
von Benno von Wiese. Bd. 1. Diisseldorf 1958, S. 13—34.

Jost Andreas Miiller
Paradoxes zum Cenodoxus

Paradox, und zwar reichlich, mag es sich nur schon anhéren, wenn
ich als Texteinrichter der Cenodoxus-Produktion nach so und so vielen
Besprechungen, vor allem jedoch nach so und so vielen Stunden der
intensivsten Auseinandersetzung mit dem Sprachkleid dieses Werks
letztlich ziemlich kleinmiitig gestehen muss, dass mich Stoff und Stiick
recht eigentlich erst mit und nach seiner erfolgten Premiere zu beschif-
tigen anfing . ..

Zwar kannte ich ja jede Szene in ihrer Spannungskurvatur nach Ge-
wicht und Stellung, da war keine Figur, deren dramatische Funktion
ich nicht auf ihre Unerldsslichkeit und Zweckmissigkeit gepriift hitte,
die trafsten Aussagen und Repliken griissten mich fast wie alte Be-
kannte, selbst der geistesgeschichtliche Rahmen der «cenodoxia» (der
eitlen Ruhmsucht) schien mir einigermassen vertraut zu sein — und
dennoch —; dennoch machte erst die Auffithrung das alles sichtbar und
des Fragens wahrlich wiirdig, was ich zuvor schon ldngst zu wissen
schien.

28



So mochte es denn nach Generalprobe und Premiere den Anschein
erwecken, als ob das Cenodoxus-Paradox sich in nicht weniger als vier
Unter-Paradoxien aufteilte und erwiese:

— 1im Widerspruch von Technik und Gehalt

— in dem benachbarten, altehrwiirdigen, dem der Gestaltung und Ge-
staltwerdung dieses Gehalts

— in einem dritten: dass vielleicht gerade das Bekannteste sich am
ehesten verdringt

— und in dem letzten Widerspruch, der sich am engsten an das Werk
anschliesst und sich so aufs deutlichste eroffnet: die Ruhmsucht der
Bescheidenheit.

«Technik und Gehalt»: so vieles, das wir tun, das uns beschaftigt und
das uns sogar Miihe macht, ist fast bloss soviel wie «techne» fiir uns —
produzierende Reproduktion (oder auch umgekehrt), es ist Fertigkeit,
gefertigtes Tun, in sich abgeschlossen und darum kaum je iliber sich
hinausweisend. So verhielt es sich wohl selbst mit meinem Texteinrich-
tungs-Werk. Alles schien derart bekannt, die sich stellenden Probleme
beinahe alle sozusagen rein «technischer> Natur, dass nirgends und
kaum jemals so etwas wie der Gehalt des Werks die Arbeit durch Be-
unruhigung zu storen oder gar zu hindern vermocht hitte. Denn «Ge-
halt> eines Werks, das heisst doch fast immer so viel wie Ausweitung
der Existenz durch fragendes Betroffensein. Gehalt ist ja nicht (wie
sdmtliche Schulen so gerne lehren und es die Schiiler fast noch lieber
glauben . . .) Ruhe und Versicherung, sondern eben das Gegenteil: der
Widerspruch und das fast absolute In-Frage-Stellen. Immer wieder wei-
chen wir dieser Art «Gehalt> aus, begniigen uns mit «Technik» und
wundern uns dann ab und zu ein wenig, warum uns dieses «laisser-faire»
nicht gelassener 1dsst.

Es war das unbedingte Verdienst der Auffithrung, mir diesen ersten
Widerspruch bewusst zu machen. Und zwar nicht zuletzt dadurch, dass
sic diesen ersten, vielleicht noch personlichen und subjektiven auswei-
tete und zum allgemeinen Gesetz erhob. Denn nicht wahr: fiirs erste
ist doch alles, was geschieht, alles, was gesprochen, gesungen und ge-
tanzt wird, pure Technik, reine Fertigkeit und erwiesenes Verfiigen iiber
die in Frage kommenden Mittel. Demnach stinde Gestaltung wiederum
fast in derselben Weise im Gegensatz und Widerspruch zum «Gehalt»,
denn jede Gestaltung ist und wirkt zunichst bejahend rein durch sich

29



selbst. «Gehalt», so, wie wir ihn verstehen wollen, bew#hrt sich dann
am sichersten, wenn alles Gestalten vorne sich derart verkehrt, dass
unser Erleben gar nicht mehr zustimmend und einsinnig verlaufen mag
und kann, wenn unsere Welterfahrung sich am Gingelband fiihlt, wenn
unsere stets bereite Neigung zur Identifikation sich immer wieder ins
fast Leere verwiesen finden muss, wenn vor allem der stete Medien-
wechsel von Schauspiel, Musik und Tanz uns nicht nur «technischs als
Zuschauer herausfordert, sondern auch Offenheit gerade durch den
Wechsel selbst hervorzubringen versteht. Gerade dieser Wechsel der
Medien, ein Kernstiick im kiinstlerischen Konzept Jean Derocs, scheint
nicht immer richtig verstanden worden zu sein. Es geht gerade nicht um
Erginzen und um Zusammenlegen im Sinne eines Gesamtkunstwerks,
sondern eben im Gegenteil um die getrennte und voneinander abgesetzte
Darstellung der je in sich geschlossen wirksam werdenden Darstellungs-
Medien. Die Gestaltung soll gerade nichts anderes bewirken als die
Offenheit des Gehalts.

Der dritte Widerspruch erschien mir in der Antiquiertheit und schein-
baren Abseitigkeit des Stiicks. Hatten wir wirklich keine anderen Pro-
bleme um dieses «Wunder-Fait-divers» aus dem mittelalterlichen Paris?
Was sollte uns dieser Doktor von Paris mit seiner FEitelkeit und vollig
kritiklosen Ruhmsucht? Gab es denn nicht dridngendere Fragen und
Themen?

Andrerseits: was wire fragwiirdiger als unser Reklame- und Public-
Relations-Wesen, was brennender als diese Fassaden unserer Wertungs-
Befangenheiten, aufgerichtet oder aufzurichten versucht mit soviel raffi-
nierter Psychologie?

Gewiss, das brauchte man nicht zu sagen. Jede Form von Aktuali-
sierung, die von aussen an ein Werk in missverstandenem Eifer heran-
getragen wird, ist ein Greuel und gehort unter die kiinstlerischen Tod-
slinden gezihlt. Erweist sich nur der Gehalt eines Werkes in dienender
Art und deutlich akzentuiert, braucht man sich um seine Wirkung nicht
weiter mehr zu kilmmern.

Und diese Wirkung erreichte eben auch die Verdeutlichung des vier-
ten Paradoxes: die eitle, d. h. in sich leere Ruhmsucht einer selbstgefil-
ligen Bescheidung in sich selbst. Wir sind keine grossen Leute mehr
wie dieser «Doktor von Paris» und uns vor Leuten unserer Wohltétig-
keit und unseres gottgefilligen Lebens fast offentlich zu beriihmen, ist
uns wohl kaum gegeben. Die sozialen Einrichtungen sind jetzt fast so

30



etwas wie unsere Cenodoxe ... Dennoch bleibt uns privat noch genii-
gend cenodoxischer Freiraum: als eitle Ruhmsucht will mir nur zu oft
unser unbescheidenes Bescheiden, unsere selbstgerechte Pflichterfiil-
lung erscheinen, die vom andern nichts mehr als gerade dies zu fordern
weiss: genau dieselbe Bescheidung auf und in sich selbst —.

Paradoxe Cenodoxie, ich sagte es ja, sind und beweisen nicht zuletzt
diese Gedanken durch sich selbst . . .

Jean Deroc
Ein Werkgesprich

Wenn man an die choreographische Arbeit eines solchen Projekts
herangeht, muss man diese von den verschiedensten Seiten her betrach-
ten, bevor man mit den eigentlichen Stellproben mit den Tinzern be-
ginnen kann.

Da ist vorerst einmal die Raumfrage: Durch die Verhiltnisse in der
Kirche (Gruft, feststehender Sarkophag, die Sicht fiir die Zuschauer,
dreigeteilte Biihne) kommen verschiedenste Probleme auf.

Durch die gestaffelten Biihnen muss die Choreographie aufgegliedert
werden. Es konnen z. B. keine grossen Ensembles gestellt werden, keine
Diagonalen, keine Kreise. Ich musste vielmehr auf verschiedenen Ebe-
nen individuell, mit kleinen Gruppen arbeiten, die sich synchron zu
einem Gesamtbild fiigen und erginzen sollten. Die Fliche der Engel
war so reduziert, dass auf Sprung und Drehung verzichtet werden
musste. Dafiir wihlte ich plastische Elemente, die langsame Adagio-
Bewegung, die grosse Anforderungen an den Ténzer stellte, kam doch
noch eine iiber 4 m erhohte Biihne dazu.

Um eine moglichst grosse Abstraktion des Himmels zu erreichen,
der fiir mich eine Sphére der reinen Aesthetik ist, habe ich den Stil des
akademischen Balletts gewihlt, dazu die weisse Farbe, was vielen Kri-
tikern, besonders wenn sie vom Schauspiel kamen, unverstéindlich war.
Fiir viele Menschen ist es schwer, sich Engel vorzustellen, ohne in die

31



Clichés des Mittelalters oder des fin de sieécle zu verfallen. Sehen auch
Sie Engel immer noch mit langen, goldenen Haaren, weissen, wallenden
Gewindern, mit kleinen Fliigeln am Riicken?

Bei den Teufeln ist es da schon leichter. Diese sind bewegungs- und
lustbetont, natiirlich rot (warum eigentlich?). Hier habe ich auf syn-
chrone Ensemble-Bewegungen verzichtet, in der Annahme, dass sinn-
betonte, bewegungsfreudige Teufel sicher weniger diszipliniert sind als
die Engel. Ich zeigte immer verschiedene Gruppen und Einzelaktionen,
um das Bildhafte der barocken Darstellungskunst zu erreichen. Die
Grundidee war, dass ich fiir den Himmel apollinische, fiir die Holle
dionysische Elemente verwendete.

Bevor ich aber an die choreographische Arbeit gehen konnte, waren
lange Gesprache mit dem musikalischen Bearbeiter, Herrn Kobelt, not-
wendig.

Die Urfassung war ohne jede musikalische Begleitung gedacht. In
der Grazer Auffithrung, die ich vor einigen Jahren machte, waren nur
abgeschlossene Tinze nach Musik von Fux eingebaut. Wir wollten
nun noch weiter gehen und eine nahtlose Verbindung zwischen der ge-
sprochenen und der getanzten Handlung schaffen. Es wurden die friiher
gesprochenen Teile in Musik umgesetzt. Da in Konigsfelden Seiten-
kulissen und Vorhinge fehlen, mussten auch Auftritte und Abginge der
Ténzer zeitlich gestoppt und dann instrumentiert werden. Als ich an die
ersten Proben ging, war ungefihr die Hilfte der Musik gesetzt. Laufend
erhielt ich per Post Tonbandaufnahmen in einem Rohschnitt fiir die
kommenden Proben, was die Arbeit sehr spannend machte. Die Solisten
warteten oft mit Ungeduld auf ihre Soloparts, die sie ja noch nie gehort
hatten.

Die Engel probten 3 Monate, bevor sie auf das erhGhte Podest gehen
konnten, das dann auch abgedndert wurde, da die Schrige zu steil war
und die Ténzer ins Rutschen kamen.

Neben den Tanzproben liefen die Schauspielproben und erst als
Choreographie und Regie im Rohbau fertig waren, wurde zusammen
geprobt und die Schauspieler mit dem Tanz konfrontiert. In den letz-
ten Juliwochen kamen auch die Singer und das Orchester dazu, so dass
sich langsam das Schauspiel, der Tanz, der Gesang und die Musik zu
einem Ganzen fiigen konnten.

32



B
g. i

St

Abb. 1. Konigsfelder Festspiel 1975 Gesamtbild (Cenodoxus)
Photo: Heinz Frohlich, Aarau




Abb. 2. Konigsfelder Festspiel 1975 Gleisnerei — Eve Trachsel Panurgus, der
Hauptteufel — Bernd Rumpf

Photo: Norbert Lindauer, Laufenburg




Abb. 3. Konigsfelder Festspiel 1975 Mariscus, ein Schmarotzer — Konrad Hor-
schik Dama, der Diener — Paul Lohr

Photo: Heinz Frohlich, Aarau




Abb. 4. Konigsfelder Festspiel 1975 Engelsballett, Schutzengel — Marcel
Veillard

Photo: Norbert Lindauer, Laufenburg



Abb. 5. Konigsfelder Festspiel 1975 Teufel vor Cenodoxus
Photo: Norbert Lindauer, Laufenburg




Abb. 6. Konigsfelder Festspiel 1975 Tod Cenodoxus; Cenodoxus — Werner
Dahms Gleisnerei — Eve Trachsel Panurgus — Bernd Rumpf FEigenlieb —
Jaromin Linhart

Photo: Heinz Frohlich, Aarau




Schon Monate im voraus fanden Gespriche iiber die Kostiime, die
Masken, die Requisiten statt. Auch hier war es wichtig, den verschie-
denen Mitarbeitern die Idee des Ganzen zu vermitteln, bevor dieses
Ganze iiberhaupt bestand. Die Kostiime und Masken mussten ja spiter
dem darzustellenden Typus entsprechen, das Licht die jeweilige Situa-
tion atmosphirisch wiedergeben und die Biihnenkonstruktion, die vor-
her genau statisch berechnet werden musste, hatte die Handlungsorte
genau abzugrenzen.

Sitzt man dann nach monatelangen Vorbereitungen in einer durch-
gehenden Gesamtprobe, staunt man immer wieder selbst, wie ein sol-
ches Spektakel mit iiber hundert Beteiligten organisch abléduft, getragen
vom Einsatz und der kiinstlerischen Inspiration eines jeden Einzelnen.
Das ist eines der kleinen Wunder, die das Theater und im speziellen Ko6-
nigsfelden, wo noch die eigene Atmosphidre des Raumes hinzukommt,
immer wieder vermittelt.

33



	Königsfelder Festspiel 1975 Cenodoxus : ein barockes Spiel von Jakob Bidermann (1578-1639)

