
Zeitschrift: Brugger Neujahrsblätter

Herausgeber: Kulturgesellschaft des Bezirks Brugg

Band: 76 (1966)

Artikel: Die Marienkirche in Windisch

Autor: Banholzer, Max / Schmidlin, Lorenz / Birri, Ernst / Lanners, Edi / Malin,
Georg / Schmidling, Lorenz / Helbling, Willy / Vogel, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Marienkirche in Windisch

Vindonissa als Bischofssitz

Roms kostbarstes Erbe, das es unserem Lande vermacht hat, ist die
christliche Kirche. In Vindonissa, wo sich in großen Bauten und
zeitweise starker Konzentration militärischer Kräfte römische Macht
manifestierte, dürfte wie in andern römischen Zentren schon im 4.

Jahrhundert eine christliche Gemeinde bestanden haben. Sie wird
anfänglich — wie die ganze Civitas Helvetiorum — einem Bischof
unterstellt gewesen sein, der seinen Sitz wohl in der helvetischen

Hauptstadt Aventicum hatte. Diese großräumigen Zusammenhänge
ließen sich aber beim Zerfall der spätrömischen Provinzialordnung
nicht halten und so wurde das Castrum Vindonissense noch im 5.

Jahrhundert Sitz eines weiteren Bischofs. Er betreute von hier aus

wohl den ganzen Osten des Helvetiergebietes, wo die romanisierte
Bevölkerung — bedrängt durch die alemannische Landnahme und die

Machtansprüche der burgundischen Könige — im kirchlichen
Oberhaupt bald noch ihren einzigen wirksamen Schutz sah.

Im einzelnen wissen wir aber recht wenig von den Bischöfen von
Vindonissa. Der erste namentlich bekannte war Bubulcus, der im
Jahre 517 an der burgundischen Synode in Epaon teilnahm. Ein
Nachfolger, Bischof Grammatius, unterschrieb die Beschlüsse der
fränkischen Synoden von 541 und 549 in Orleans; dabei wird das

Bistum Vindonissa in den Akten der ersten Synode mit dem aus der

politischen Sprache stammenden Begriff Civitas, bei der zweiten mit
dem kirchlichen Ausdruck Ecclesia bezeichnet. Ob Grammatius als

identisch anzusehen ist mit dem gleichnamigen Bischof der Kirche
von Aventicum, der 535 an der Synode von Clermont teilnahm und
ob also mit zwei Residenzen in ein und demselben Bistum zu rechnen

ist, wird kaum auszumachen sein. Aus dem späten 6. Jahrhundert
haben wir keine schriftlichen Nachrichten mehr; es erscheint ungewiß,

ob sich das Bistum bei der zunehmenden alemannischen Ausbrei-

30



tung noch halten konnte, da damals jedenfalls Bischof Marius von
Avenches seinen Sitz nach Lausanne verlegen mußte. Um die
Jahrhundertwende wurde sodann das Bistum Konstanz gegründet,
anfänglich noch mit deutlich romanischem Gepräge, das sich indessen

in der Folge zum alemannischen Großbistum entwickelte — ein im
einzelnen nicht mehr klar erkennbarer Vorgang, in dessen Verlauf
auch unser Gebiet in die neue Diözese eingegliedert wurde.

Für ein vorläufiges Weiterbestehen scheinen immerhin einige
archäologische Zeugnisse zu sprechen. Da ist vor allem jene
Bauinschrift, die heute im Chor der reformierten Kirche Windisch eingesetzt

ist und einen Bischof Ursinus nennt, der zu Ehren des heiligen
Martin ein kirchliches Bauwerk hat errichten lassen; die Inschrift gibt
freilich noch einige Rätsel auf, so schwankt ihre Datierung vom 7. bis

9. Jahrhundert. Da ist ferner eine kleine Goldmünze mit Kopfbild,
Kreuz, dem Namen des Münzmeisters TVTA MONETARIVS und
der Umschrift VINDONISSE FITVR — in Vindonissa geprägt,
wahrscheinlich aus der Zeit um 600. Und aus derselben Zeit stammen
schließlich wohl auch jene vor zehn Jahren in Windisch-Oberburg
aufgefundenen Architekturfragmente, Kapitelle, Säulenbasen, Konsolen

und Türwangen, die in dieser reichen Ausführung nur zu einem
bedeutenden Gotteshaus — doch wohl der Bischofskirche — gehört
haben können. Diese selbst ist leider noch nicht gefunden; die
bisherige Annahme, daß sie an der Stelle der heutigen Dorfkirche
gestanden habe und unter derselben auch noch nachweisbar sei, wurde
durch die letztjährigen Untersuchungen ausgeschlossen — möglich
bleibt immerhin ein Standort in der näheren Umgebung, auf welche
die Grabungen damals nicht ausgedehnt wurden.

Die Pfarrei Windisch im Mittelalter
Im Zuge der Ausformung der Konstanzer Diözesangrenzen blieben

die ehemals von Windisch aus betreuten Gebiete offenbar in einem

gewissen Zusammenhang, der dann im Hochmittelalter als Archidia-
konat wiederum organisatorische Gestalt angenommen hat. Windisch
scheint vorübergehend Sitz des Archidiakons gewesen zu sein; in den

Acta Murensia erscheint es als wichtige geistliche Gerichtsstätte und
genoß zeitweise als Sitz eines Dekans eine gewisse Sonderstellung.
Windisch war nun ein Bauerndorf in den Ruinen des römischen

Standlagers. Gegen Ende des 9. Jahrhunderts war hier Bischof Lande-

31



loh von Treviso begütert; schon vor der Jahrtausendwende lag es als

Eigengut in der Hand der nachmaligen Grafen von Habsburg; das

Habsburgische Urbar zeigt die landwirtschaftliche Bedeutung des

Gutshofes. Als Urpfarrei umfaßte Windisch zunächst das ganze
Eigenamt, auch Brugg.

Von der ersten Pfarrkirche ist uns sowenig wie von der Bischofskirche

bekannt, wir kennen weder Standort noch Bauzeit. Der heutige
Bau erhebt sich an beherrschender Lage über dem schweizerischen

Wassertor, im Gebiet des spätrömischen Castrums. Ursprünglich ein

einfacher, romanischer Saal, wahrscheinlich aus der Zeit um 1300,
erfuhr die Kirche im Spätmittelalter einige bauliche Veränderungen.
Auch erhielt sie eine Ausmalung, von der sich schöne Partien im Chor
erhalten haben: in den Gewölbekappen die vier Evangelistensymbole,
auf den drei Schildbogen das Agnus Dei auf dem Buche mit den

sieben Siegeln, je zwei musizierende und weihräuchernde Engel, an
den Wänden zwei weitere Engel mit dem Christusbild auf dem

ausgespannten Schweißtuch und ein jugendlicher heiliger Martin zu Pferd,
mit dem Bettler den Mantel teilend. Das Patrozinium lautete auf die

Muttergottes. Das Patronatsrecht gaben die habsburgischen Landesherren

1312 an ihr eben gegründetes Kloster Königsfelden, dem dann
auch die Kirche 1334 inkorporiert wurde.

Ein zweites Gotteshaus stand auf Oberburg; es wird im Markenbuch

des Bistums Konstanz 13 71 als Filiale der Windischer Kirche
genannt. Am Mauritiustag 1468 feierte diese Kapelle ein Fest, wobei
sie einen bischöflichen Bettelbrief für ein Jahr erhielt, vielleicht für
einen Neubau; wenn Mauritius, Anführer der thebäischen Legion, ihr
Patron war, könnte dies für ein hohes Alter sprechen. In nachreforma-
torischer Zeit wurde sie in ein Wohnhaus umgewandelt und 1956
abgebrochen, wobei die erwähnten frühmittelalterlichen Baufragmente,
die einst hieher verschleppt worden waren, zum Vorschein kamen.

Eine Rosenkranzkapelle ließ 1508 der spendefreudige Brugger Ulrich
Schiber an der Straße gegen Brugg, unweit des Obern Tores, erbauen;
sie wurde schon 1330 wieder abgebrochen. Eine Nikolauskapelle
stand auf der Habsburg; sie wird 1260 erstmals erwähnt und 1371
als Filiale von Windisch bezeichnet; auf einer Ansicht des Schlosses

im Wappenbuch von Hans Ulrich Fisch von 1634 ist sie noch intakt.
Auch draußen in Birr stand ein kleines Gotteshaus, an der Stelle der
heutigen Kirche; es stammte aus romanischer Zeit und war 1371

32







UrsinusinSchrift



Kapitell aus Windisch-Oberburg



ebenfalls Filiale von Windisch. Ausdruck spätmittelalterlicher
Frömmigkeit waren schließlich auch die Klausen, deren es in der Pfarrei
Windisch mehrere gab; so wohnten Klausnerinnen auf der Breite und

am Hiltisbühl, Tertiarier hatten ein eigenes Haus mit Kapelle in der

Nähe des Klosters.
Aus der Reihe der Pfarrgeistlichen, die seit 1175, allerdings lückenhaft,

bekannt sind, treten nur wenige deutlich hervor, so vor allem
Walther Bullin aus Brugg, der von 1302 bis zu seinem Tode 1333
mehrfach bezeugt ist, ab 1311 als Dekan. Er amtete häufig als
Sachwalter des Klosters bei Kauf und Verkauf, schenkte ihm ein Haus in
Brugg und den Fiof zu FFausen und machte ihm schließlich noch
bedeutende testamentarische Vergabungen. Der letzte katholische
Windischer Pfarrer war FFeinrich Ragor, aus einer in Klingnau und

Brugg angesehenen Familie. Nach Studien in Freiburg im Breisgau
hatte er zuerst die Pfarrei Birmenstorf übernommen; 1515 wechselte

er nach Windisch. In seine Amtszeit fiel die Einführung der
Reformation; auch er schloß sich ihr auf der Berner Disputation 1528 an,
wurde sogleich Dekan des reformierten Kapitels Lenzburg-Brugg und

amtete schließlich von 1544 bis zu seinem Tode 1554 noch als Pfarrer
von Brugg.

Das Kloster Königsfelden
An der Stelle, wo das Fiaus Habsburg durch die Ermordung König

Albrechts I. am 1. Mai 1308 den schwersten Schlag erlitt, schuf es

eines seiner schönsten Denkmäler. Gott und seinen Heiligen zu Ehren
und den Angehörigen des fürstlichen Hauses zum Heil stiftete die

Königinwitwe Elisabeth 1311 ein Doppelkloster der Franziskaner
und Klarissen. Die intensive Förderung und Unterstützung, die

Königsfelden vom Stifterhause, vorab von Albrechts Tochter Agnes, der

verwitweten Königin von Ungarn, zuteil wurde, machten aus ihm
bald eines der reichsten Klöster unseres Landes. Zum bedeutenden
Grundbesitz im Aargau, Elsaß und Breisgau kamen verschiedene

Kircheninkorporationen, so neben Windisch auch Gebenstorf, Birmenstorf,

Wohlenschwil und 1360 Brugg.
Sechs Minoriten besorgten Gottesdienst und Seelsorge für die bis

auf die Höchstzahl von 46 im Jahre 1335 ansteigende Schar der Nonnen,

die vor allem aus dem höhern Adel der Schweiz und Schwabens

stammten. Den Mittelpunkt der ausgedehnten Klosteranlage bildete

33



die von 1310 bis 1330 erbaute Klosterkirche. Sie wurde im 14.
Jahrhundert zur bevorzugten Grabstätte der Stifterfamilie. Noch ist uns
ihr schönster Schmuck zu einem großen Teil erhalten: der
unvergleichliche Zyklus von Glasgemälden.

Seine Blütezeit erlebte das Kloster während der Oberleitung durch

Königin Agnes, von 1317 bis 1364. Nach ihrem Tode verlor es bald
seinen Rang und infolge der Eroberung des Aargaus durch Bern 141 j
auch seine Verbindung mit dem Hause Habsburg. Die wirtschaftliche
Blüte dauerte zwar noch an, das geistliche Leben aber erlahmte; das

Kloster wurde zur Versorgungsstätte für die Töchter des Patriziats,
die dann die Reformation mehrheitlich als Befreiung begrüßten, so

daß die Säkularisation durch Bern 1528 eigentlich nur die Selbstauflösung

des Klosters bestätigte. Seine Besitzungen im Eigenamt wurden

zum Oberamt Königsfelden, einer der reichsten bernischen Land-
vogteien, verwaltet durch den im Kloster residierenden Landvogt mit
dem Titel «Hofmeister».

Die Pfarrei Brugg im Mittelalter
Die als Brückenkopf entstandene Siedlung, die von den Habsbur-

gern zum Marktort entwickelt und von König Rudolf 1284 mit dem

Stadtrecht ausgestattet wurde, gehörte ursprünglich zur großen Ur-
pfarrei Windisch. Wohl zu Beginn des 13. Jahrhunderts erhielt sie

eine eigene Kirche, die dem mittelalterlichen Brücken- und habsbur-

gischen Lieblingsheiligen Nikolaus geweiht war. Das kleine Gotteshaus
wurde zweimal erweitert und in den Jahren 1479 bis 1518 zu einer

dreischiffigen Anlage mit polygonalem Chor umgebaut, mit acht
Altären und Bildern reich geschmückt und auch schon mit einer Orgel
ausgestattet. Zahlreiche Geistliche besorgten Gottesdienst und
Seelsorge der Stadtgemeinde. Neben dem Leutpriester — als erster tritt
1227 ein Albertus auf — amteten schon im 14. Jahrhundert ein

Marien- und ein Katharinenkaplan, dieser als Frühmesser und
zugleich als Pfarrer von Mönthal, ferner ein Verenenkaplan. Dazu
kamen im 15. Jahrhundert die von der Familie Effinger gestiftete
Antoniuskaplanei, die Dreikönigskaplanei, die Konrads- oder Magda-
lenenpfrund und der Spitalkaplan, der den Gottesdienst in der
Spitalkapelle drunten an der Spiegelgasse besorgte. Am Kirchhof hatten
die Beginen — eine kleine ordensähnliche Schwesterngemeinschaft —
ein Haus; zahlreiche Brugger fanden in den Bruderschaften die Mög-

34



lichkeit zu kirchlich-religiöser Betätigung und gern zogen sie auch auf
Wallfahrten, so alljährlich zur Marienkaplanei in Bozen, oft auch
nach Zurzach und Säckingen.

Dieses so reich differenzierte kirchliche Leben nahm 1528 ein Ende;
vergeblich sprachen sich die drei Brugger Geistlichen an der Berner

Disputation, Leutpriester Hans Lottstetter und die Kapläne Ulrich
Füchsli und Silvester Wesmer, und darauf auch eine knappe Mehrheit
der Bürgerschaft in offener Abstimmung gegen die Trennung von der
alten Kirche aus — Berns Wille war stärker.

Literaturnachweis

Grundlage der Ausführungen über Vindonissa als Bischofssitz und die
Pfarrei Windisch im Mittelalter sind vor allem folgende Werke:

Althaus Joseph, Die Landdekanate des Bistums Konstanz im Mittelalter.
Kirchenrechtliche Abhandlungen, herausgegeben von Ulrich Stutz, 109./i 10.
Heft. Stuttgart 1929.

Büttner Heinrich, Die Entstehung der Konstanzer Diözesangrenzen. - Zur
frühen Geschichte des Bistums Octodurum-Sitten und des Bistums Avenches-
Lausanne. Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte. Freiburg 1954,
bzw. 1959.

Feurstein Heinrich, Zur ältesten Missions- und Patroziniumskunde im
alemannischen Raum. Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins. Karlsruhe

1949.
Gesellschaft Pro Vindonissa, Jahresberichte 1958/59 und 1964.
Gloor Georges, Kultgeschichtlicher Grundriß der Brugger Landschaft vor

der Reformation. Brugger Neujahrsblätter 1951.
Koprio Samuel, Windisch zur Zeit des Mittelalters. Windisch 1911.
Lüthi Alfred, Die frühmittelalterliche Kirchensiedlung in der Aarauer

Telli. Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte. Freiburg 1962.
Maurer Emil, Die Kunstdenkmäler des Kantons Aargau, Bd. II. Basel

I953'.
Pfister Rudolf, Kirchengeschichte der Schweiz, 1. Band. Zürich 1964.
Simonett Christoph, Führer durch das Vindonissa-Museum in Brugg. Brugg

I947-
Staehelin Felix, Die Schweiz in römischer Zeit. 3. Aufl. Basel 1948.
Der Abschnitt über Königsfelden stützt sich auf die beiden Darstellungen

von Emil Maurer, Die Kunstdenkmäler des Kantons Aargau, Bd. III, Basel

1954, und Kloster Königsfelden, Schweizerische Kunstführer, 2. Aufl.,
Basel 1962.

Die Angaben über die Pfarrei Brugg beruhen auf den in meiner «Geschichte
der Stadt Brugg im 15. und 16. Jahrhundert» (Aarau 1961) aufgeführten
Quellen.

Max Bauhölzer

35



Die katholische Gemeinde Windisch -
ihre erste Entfaltung

Schon zu Beginn des letzten Jahrhunderts, gleich mit der von
Napoleon diktierten Neugestaltung des Kantons Aargau, sind Katholiken

im Bezirk Brugg ansässig geworden. Mit der Besorgung des Spitals

in Königsfelden hat die Aarg. Regierung 1806 einen katholischen
Seelsorger bestellt, der neben den Kranken auch «die Katholiken von
Bruggs Umgebung» zu betreuen hatte. Sie waren also nicht eine Herde
ohne Hirten, wie dies sonst Schicksal des Diasporachristen ist. Diese
Herde zählte 1850 280 und 1870 482 Gläubige, die Gelegenheit hatten,

mit den Kranken des Spitals in der Klosterkirche alle Sonntage
den Gottesdienst zu besuchen. Zu diesem Zwecke wurde ihnen der

Chor der Kirche übergeben, wo noch heute eine Ewiglichtlampe an
jenes hl. Geschehen erinnert. Der Spitalarzt gab der Regierung allerdings

zu bedenken, es sei nicht gut, wenn sich jeden «Sonntagmorgen
der ganze Spitalhof mit Leuten anfülle».

Seit 1830 hat sich die Gemeinde Gebenstorf bemüht, kirchlich von
Birmenstorf getrennt zu werden und ihre Kuratkaplanei als

eigenständige Pfarrei mit den Gemeinden Turgi und Windisch errichten
zu lassen. Um bei der Regierung für ihr Vorhaben mehr Verständnis

zu finden, erklärte sich Gebenstorf bereit, unter gewissen Bedingungen
auch die Pastoration von Königsfelden zu übernehmen.

Augustin Keller hatte das Begehren von Gebenstorf, die Pastoration

von Königsfelden und der «Katholiken von Bruggs Umgebung»
eingehend geprüft und zuhanden der Regierung einen Dekretsentwurf

verfaßt, der vor allem für die Glaubensgenossen in Brugg und
«Ober-Windisch» von weittragender Bedeutung war. Die
Vollziehungsverordnung des Regierungsrates vom 17. Februar 1873
bestimmte: Gebenstorf bleibt Kuratkaplanei von Birmenstorf. Ihm, dem

Kaplan, wird die Pastoration von Königsfelden und der Katholiken
des Bezirks Brugg übergeben.

Durch diese Verordnung wurde die seit Jahrzehnten bestehende

Kaplanei Königsfelden aufgehoben und den Katholiken verboten, in
der Klosterkirche den Gottesdienst zu besuchen. So wurden also

nicht nur Windisch, sondern auch Brugg und die umliegenden
Gemeinden nach Gebenstorf kirchengenössig. Die Folgen, die sich aus

36



diesem Dekret ergaben, schildert der für unsere Kirchgemeinde
hochverdiente Pfarrer Schürmann von Kirchdorf anläßlich der
Priesterkonferenz in Baden vom 12. Juli 1892, indem er auf die hiesige
pastoreile Situation wie folgt hinweist: «Von Gebenstorf aus wird die

Seelsorge für das Spital administriert, aber für die religiösen Bedürfnisse

der in der Stadt und Umgebung wohnenden Katholiken
geschieht nichts».

Pfarrer Schürman hat sich von 1894 bis 1899 wiederholt bei der

Regierung bemüht, die Klosterkirche wieder für den Gottesdienst frei
zu bekommen; alle Bemühungen scheiterten am Widerstand des Direktors

des Kantonsspitals in Königsfelden. Der ständige Zuzug von
Glaubensbrüdern, der Mangel an geeigneter pastoreller Betreuung, die
weite Distanz zum nächsten Gotteshaus veranlaßten Pfarrer Schürmann,

für die Katholiken dieser Region in Brugg eine Gottesdienstgelegenheit

zu schaffen.
Zu Beginn des Jahres 1898 übergaben 20 katholische Familien von

Brugg und mehrere Einzelpersonen dem zuständigen Dekanat Regensberg

zuhanden des bischöflichen Ordinariates in Solothurn ein Gesuch

«gütigst dafür besorgt zu sein, daß in Brugg sobald als möglich ein
katholischer Gottesdienst eingerichtet werde. Infolge der neuen
Verkehrs- und Erwerbsverhältnisse hat sich in Brugg eine größere Anzahl
Katholiken angesammelt», so schreibt der Verfasser dieser Bittschrift,
der nachmalige erste Präsident des kath. Kirchenvereins, Malermeister

Urs Schmidlin.
Die «größere Anzahl Katholiken» wird von der Volkszählung anno

1900 mit etwas mehr als 1200 Seelen angegeben. Pfarrer Umbricht,
der erste Missionspfarrer von Brugg, weiß im Jahresbericht der
Inländischen Mission vom Jahre 1901 in zwölf Gemeinden des Bezirkes

von 950 Katholiken, «davon gehören aber ca. 300 bis 400 der
Gemeinde Windisch an, welche kirchlich der kath. Pfarrgemeinde
Gebenstorf einverleibt sind». Es steht fest, daß um die Jahrhundertwende

nicht einmal die Hälfte der heutigen Kirchgemeinde zur
damaligen Missionsstation von Brugg gehörte. Wer hat die übrigen
Gemeinden betreut?

Das Schenkenbergertal wurde von Lenzburg besorgt, das Kurhotel
Bad Schinznach von Baden, das Bözberggebiet von Zeihen und Hor-
nussen und die Gläubigen im nördlichen Teil des Bezirkes von Kirchdorf,

Leuggern und Mettau.

37



Dieses Schreiben an den Bischof blieb nicht ohne Erfolg. Bereits am

29. Januar 1898 bestimmte Bischof Leonhard Haas «eine Commission
mit dem Auftrag und der Vollmacht, die Constituierung einer
Missionsstation in Brugg vorzubereiten». Präsident dieser Kommission

war Pfarrer Schürmann von Kirchdorf. Als Mitglieder wirkten:
Dekan Franz Pabst von Hornussen, Pfarrer Martin Müller von Bir-
menstorf, Pfarrer Eugen Heer von Lenzburg und Kaplan Gerold
Oeschger von Gebenstorf.

Die bestellte Kommission hat gründliche Arbeit geleistet, mit den

Behörden von Brugg glücklich verhandelt und mit besonderem Einsatz

von Stadtammann Siegrist erreicht, daß am 1. Januar 1899 um

10.15 Uhr im Singsaal des Hallwylerschulhauses «durch das höchst
verdankenswerte Entgegenkommen des tit. Stadtrates von Brugg» der

erste Gottesdienst gehalten werden konnte und ab Mitte Januar, je-
weilen mittwochnachmittags, ebenfalls im Hallwyl-Schulzimmer C

Religionsunterricht für die schulpflichtigen Kinder.
Ein halbes Jahr später, am 1. August, kam der erste Seelsorger nach

Brugg, der bereits erwähnte Missionspfarrer Fridolin Umbricht von
Untersiggenthal. Er wurde von den Stadtbehörden wohlwollend und

von den Katholiken mit großer Freude aufgenommen. Der seit 1898
bestehende Kirchenverein konnte im Freudenstein einen Kirchenplatz
in der Größe von 2086 Quadratmeter zum Preise von Fr. 9387.—
erwerben (Fr. 4.50 pro Quadratmeter). In Rücksicht auf die städtische

Planung wurde dieses Areal 1902 veräußert und «gegen Abnahme
des alten zum gleichen Preise wie er erworben ein neuer Platz gekauft,
auf dem zugleich schon ein neuerbautes Haus steht und als Pfarrhaus
dient, um die Summe von Fr. 48 000.—».

Auf diesem Platze, der damals außerhalb der Stadt lag, hat Pfarrer
Hausheer, der im September 1902 hier Pfarrer wurde, mit unsäglichen
Mühen in den Jahren 1905 bis 1907 die Kirche erbaut, die bis
Auffahrt 1965 den pastoreilen Aufgaben des Bezirkes dienen mußte.
Rechtliche Träger der Gebäulichkeiten war die am 18. Februar 1900
gegründete «katholische Genossenschaft Brugg». Diesem Vorstand
(später Kirchenpflege) stand die bischöfliche Kommission — sie

besteht noch heute im «Kirchenverein Brugg» weiter — zur Seite,

weil die meisten Vergabungen ja nicht von den Brugger Katholiken,
sondern von der Inländischen Mission und den Katholiken der ganzen
Schweiz geleistet wurden.

38



Recht schwierig gestaltete sich in den folgenden Jahren die
Eingliederung der Windischer Katholiken in die «Genossenschaft Brugg».
— Durch das Dekret vom Jahre 1873 wurden sie — wie auch

Brugg — pastoreil Gebenstorf «einverleibt». Am 21. Juli 1907, also

nach Vollendung des Kirchenbaues, beschlossen die Windischer
einmütig, sich der «Missionsstation Brugg» anzuschließen. Damit war
die Gemeinde Gebenstorf nicht einverstanden. Sie erhob noch während

Jahren für die Katholiken von Windisch die Kirchensteuer.
Trotz allen rechtlichen Maßnahmen hatte Gebenstorf wenig Erfolg:

Windisch schickte ihre Kinder nach Brugg in den Unterricht und
besuchte auch hier den Gottesdienst. Dank Intervention des Bischofs
durch Dekrete vom 22. November und 4. Dezember 1907 wurden die
Katholiken des ganzen Bezirkes seelsorgerlich Brugg zugeteilt. Aber
erst die Aufhebung des regierungsrätlichen Dekretes vom Jahre 1873

bewirkte, daß Windisch auch rechtlich 1909 von Gebenstorf (Birmen-
storf) getrennt wurde. Durch alle folgenden Jahre waren die Gläubigen

von Windisch mit der Pfarrei Brugg treu verbunden. Manche

Schwierigkeiten, die sich bei der Gründung der damaligen katholischen

Genossenschaft, anläßlich des Kirchenbaues in den Jahren

1905 —1907 und auch später ergaben, wurden gemeinsam getragen.
Den Brugger Katholiken war es deshalb selbstverständliche Pflicht,
bei der Planung und Verwirklichung der neuen Pfarrei Windisch in
jeder Beziehung tatkräftig und freudig mitzuwirken.

Lorenz Schmidlin

Aus der Baugeschichte

Der Wille, in Windisch ein neues Gotteshaus zu bauen, fand 1950
im Kauf einer Landparzelle südwestlich des Amphitheaters durch den

röm. kath. Kirchenverein Brugg das erste nach außen hin sichtbare
Zeichen. Im September 1955 schlössen sich Männer und Frauen zu
einem «Kirchenbauverein» zusammen und bekundeten damit, bei der

Verwirklichung des Vorhabens tatkräftig mitzuhelfen. Schon fünf
Jahre später — im Oktober 1960 — nahm eine Baukommission die

Vorarbeiten zum Bau, respektive zur Erlangung eines Projektes mit
Tatkraft und Begeisterung in die Hände.

Anfangs Mai 1962 empfahl die eingesetzte Jury aus 46 eingereichten

Projekten 4 Entwürfe zur Weiterbearbeitung, aus welchen Mitte

39



August 1962 «Lithos» von Architekt Ruth und Edi Lanners, Zürich,
als Sieger hervorging. Damit war die erste Phase abgeschlossen. Architekt

und Baukommission setzten sich in intensiver Arbeit mit den
gestellten Problemen auseinander — es galt, mit den Nachbarn allseits

tragbare Lösungen zu finden und das Projekt zur Baureife zu treiben.
Im April 1963 konnte der Gemeinderat Windisch die Baubewilligung

erteilen und die Kirchgemeindeversammlung die Pläne 1:100
genehmigen. Der Kredit in der Höhe von 3 Mio. Franken für den

Bau und 100 000.— Franken für eine Orgel gaben die Stimmbürger
in großzügiger Weise im Juli 1963 frei und erteilten zugleich den

Bauauftrag an Behörde und Baukommission. Nach dem feierlich
begangenen ersten Spatenstich — Sonntag, den 13. Mai 1963 — zogen
die Handwerker auf das Baugelände. Die Befürchtungen, die Arbeiten
könnten durch das Auffinden römischen Gemäuers verzögert werden,

waren glücklicherweise umsonst. So durften wir schon am 24. November

1963 durch den HH. Dompropst Lisibach den Grundstein der
Kirche einsegnen lassen.

Die Baukörper wuchsen im ersten Halbjahr 1964 aus dem Boden.

Die Bevölkerung begann sich für den Bau zu interessieren und sich

mit den neuen Formen auseinander zu setzen. Nachdem eine erste
Turmvariante vor der Kirchgemeinde keine Gnade fand, konnte man
im Spätherbst 1964 endlich mit dem Bau des Lamellenturmes beginnen.

Am Feste Christi Himmelfahrt, Donnerstag, den 27. Mai 1965,
konnte das Gotteshaus durch den gnädigen Herrn Dr. Franziskus von
Streng geweiht und damit der Zweckbestimmung übergeben werden.

Wir freuen uns an der schlichten aber starken Formensprache und
hoffen, das Bauwerk werde Mittelpunkt der neuen röm. kath. Pfarrei
Windisch, und die Gläubigen vermögen in Marienkirche und Martinskapelle

jene Kräfte zu schöpfen, deren sie so sehr bedürfen.
Ernst Birri

Gedanken zur architektonischen Planung

Entscheidend bleibt das persönliche Erlebnis einer Sache, Erläuterungen

und Erklärungen dazu werden uns erst bedeutsam, wenn wir
dieses Erlebnis tiefer verstehen möchten. In diesem Sinne sollen auch

40



die folgenden Ausführungen zu der katholischen Kirche in Windisch
verstanden werden: sie richten sich an den interessierten Besucher.

Bestimmend für die Gesamtanlage waren eine Reihe rein praktischer
Erwägungen sowie Überlegungen zur landschaftlichen Gestaltung.
Entscheidend für die allgemeine Formensprache der Gesamtanlage
und der Gestaltung der Kirche im besonderen war die klare Formulierung

dessen, was wir unter einer Kirche zu verstehen haben und wie
die Architektur sich dieser Aufgabe gegenüber verpflichtet fühlt.

Die Anlage

Fürs erste galt es, die Situation konsequent zu Ende zu denken.

Probleme städtebaulicher Art, wie z. B. die Schaffung eines

Quartierschwerpunktes, stellten sich nicht. Außer der einmaligen und reizvollen

Nachbarschaft des römischen Amphitheaters bot der schmale und
geräuschexponierte Streifen keine anregenden Eigenheiten.

Das äußerst knappe, durch Baulinien und Grenzabstände eingeengte

Terrain zwang das große und vielfältige Raumprogramm zur
Konzentration. Kirche, Säle, Sitzungs- und Sekretariatsräume,
Unterrichtszimmer und Bibliothek, Pfarrwohnung, Gäste- und
Angestelltenzimmer usf. mußten möglichst eng zusammenrücken.

Drei reizlose Terrainseiten — südöstlich die verkehrsreiche und
lärmige Landstraße, südwestlich ein reger industrieller Betrieb,
nordwestlich ein korridorartiger Lagerplatz — brachten die bauliche
Konzentration zur Ausrichtung auf einen von Lärm und fremdem Betrieb
abgeschiedenen Innenhof, der sich gegen das freundlich-stille Rund
der zweitausend Jahre alten Überreste römischer Macht öffnet.

Aber die historische Nachbarschaft verlangte Rücksichtnahme, vor
allem sollten keine großen und anspruchsvollen Baukörper die Mulde
des Theaters stören. Im Blickfeld der Amphitheateraxe war damit die

Lage der bescheidener wirkenden Nebengebäude gegeben, während
dem ausdrucksreicheren Kirchenbau der straßennahe Landabschnitt
zugewiesen wurde.

Diese Flauptüberlegungen führten, zusammen mit einer umfangreichen

Wunschliste der Bauherrschaft, der Gemeinde und des Bundes
als Eigentümer des Amphitheaters zur heutigen, bis zum letzten
Quadratmeter genutzten Gesamtsituation.

41



Die Nebengebäude

Bei der allgemeinen Formgebung blieb zuerst eine grundsätzliche
Frage zu entscheiden: sollen die Annexbauten die Eigenheiten der

Kirchenformen in Grundriß und Fassade übernehmen, sich sozusagen
unter die formalen Fittiche des Sakralbaues begeben, um ihn in
seinem Gewicht und in seiner Formenaussage zu unterstützen, oder
aber: sollen die Nebengebäude durch die Einfachheit der profanen
Zweckform einen frei und autonom geformten Kirchenbaukörper
durch den Kontrast betonen?

Wir entschieden uns eindeutig für das letztere. Einmal waren vom
Amphitheater her zu gewichtige und anspruchsvolle Bauformen im
nordöstlichen Terrainteil unerwünscht. Des weiteren schien es uns
ungerechtfertigt, alles über einen Leisten zu schlagen, die
Zweckbestimmung der Nebengebäude in den Terror anspruchsvoller Formen
und Raster zu bringen, wobei die formveredelnde «Sakralisierung»
anspruchsloser Räume leicht zum lächerlichen Spiele führt und die

Kirche in diesem Kompromiß der Form- und Wechselbeziehung an

Eindeutigkeit und Würde nur verlieren kann.
So wurde die vielgliedrige und die verschiedensten Aufgaben

erfüllende Raumfolge in zwangloser und zweckentsprechender Weise
hofeben angeordnet. Der umfangreiche Baukubus, größer als derjenige
der Kirche, und auf der vom Hof abgewandten Seite zweigeschossig,

tritt in den Hintergrund und gibt als stark gegliederte Hofbegrenzung

bescheiden der Kirche den Vorrang.

Die Kirche

Damit war der Kirche Lage und Wirkkreis gesichert. Wie konnte
und wie durfte nun hier die Architektur ihre vielfältigen Mittel
einsetzen? Die Technik stellt ihr ein fast unbegrenztes Formenrepertoir
zur Verfügung. Die meisten dieser Formen lassen sich den
unterschiedlichsten Zwecken anpassen. So kommt es, daß oft überraschend
sakral wirkende Motive oder großartige und sinnreiche Formenelemente

an denkbar ungeeignete Profanbauten «verspielt» werden.
Peinlich wirkt sich diese Formeninflation aus, wenn die gleichen
Elemente zur Repräsentierung eines tieferen Sinnes, so im Kirchenbau,
herangezogen werden. Wir glauben, daß der Kirche nicht die Konfek-

42





Windisch. Marienkirche, Skizze zum Kirchenraum



Windisch. Marienkirche, Grundriß der Kirchenanlage



tion dieses Geschmacksrepertoirs angemessen werden darf und daß

eine sinngerechte Gestalt nur vom Innern her und nur für die jeweilige

besondere Lage gesucht werden soll, eine Form, die dann auch

unwiederholbar ihre Eigenart wahrt und ihren Sinn jederzeit unter
Beweis zu stellen vermag.

Die Frage nach dem Innern bedeutet: was ist die Kirche? Die Kirche

ist zentraler Ort, wo eine Menschengemeinschaft die Wahrheit in
der Offenbarung ihres Glaubens sucht. An diesem Ort feiert dieser

besondere Glaube seine Feste, und vor allem hier wird er gelebt und
gelehrt. Nicht etwa der Architekt baut letztlich die «Kirche», sondern
diese wird durch die Glaubensgemeinschaft errichtet. Der Bau schafft
hiezu nur die äußeren Voraussetzungen. Nicht der äußere Schein
entscheidet, sondern der innere Sinn: Die Kirche ist die lebendige
Gemeinschaft einer Gruppe von Menschen. Der Bau bleibt nur bergende
Schale und äußeres Zeichen. Seine Aufgabe ist es aber, das innere
Leben zu ermöglichen, zu unterstützen, ohne Ablenkung und ohne
wesensfremde Zutat. Er hat glaubwürdig zu sein, zweck- und
sinnentsprechend. Aus dieser Haltung heraus wurde die Form der Windischer

Kirche gewonnen.
Ausgangspunkt war die Vorstellung einer versammelten Menschengruppe

um einen Redner (Bergpredigt). Denkt man sich um diesen

trapezförmig begrenzten Halbkreis einen Raum, so erhält man im
wesentlichen die Gestalt des Hauptschiffes, dessen Mittelachse ungefähr

in Nordsüd-Richtung verläuft, wobei sich der Eingang schräg

gegen den Platz dem Besucher zuwendet. Die Richtung der aufgehenden

Sonne, der Osten, ist eingedenk einer alten und schönen Tradition
durch die spitz zulaufende Chorwand in dem einzigen Hauptfenster
eingefangen. Die Nebenräume: Sakristei, Beicht- und Werktagskapelle

sowie Taufraum sind dem Schiff zweckmäßig angegliedert,
ohne Zuhilfenahme komplizierter und symbolträchtiger Raumgeometrie.

Der sich so ergebende unregelmäßige und poligonale Grundriß
ist durch eine geschlossene Mauer wie mit einem Gewand ummantelt
und überdeckt durch ein vom Eingang her gegen den Chor hin ansteigendes

Dach. Durch diese einfachen, von Theorien unbelasteten sinn-
und zweckerwägenden Ordnungen ist der Baukörper in all seinen

Proportionen und Dimensionen bestimmt. Das Äußere mag auf den

ersten Blick noch nicht ganz verständlich sein, wird aber vom Innern
her begriffen. Außer der Betonung des Nebenaltars durch eine Auffal-

46



tung der Wand wurden alle Details vermieden, in der Meinung, daß
das Geschehen und in diesem Zusammenhang die Ausgestaltung der

Chorobjekte das wichtigste Anliegen ist. Die Kraft des einfachen
Raumes bleibt so auch ungeteilt auf den Chor gerichtet. _ TLh dl J—itt/ltltCl S

Zur Chorgestaltung

Die Liturgie ist nach den Konstitutionen des zweiten Vatikanischen
Konzils (Art. 10) der «Gipfel, dem das Tun der Kirche zustrebt, und
zugleich die Quelle, aus der all ihre Kraft strömt». Dieses Tun bedarf
der Form, sowohl im Hinblick auf die Aktion, den liturgischen
Vorgang, als auch der örtlichkeit, in der die Feier stattfindet. Den letzteren,

den liturgischen Orten in der neuen Kirche von Windisch gelten
die nachstehenden Gedanken.

Der Chor der Kirche wird optisch von einer Dreiheit der
liturgischen Orte beherrscht: dem Altar mit der österlichen Kreuzessonne,
dem Ort der Wortverkündigung mit der Sedia des Vorsitzenden und
dem Ort der Aufbewahrung des eucharistischen Brotes.

Der Altar setzt sich aus zwei Formstücken zusammen. In einem

montierten großen Marmorhaken liegt die Mensaplatte mit dem

Heiligengrab. Der Gestus des Stützens, Umfassens und Tragens soll hier
in eine blockartige Einheit verwachsen, die den Chor bestimmt und
akzentuiert. Und die schwebende Eisensonne über dem zentralen Ort
der Anlage gibt den Eindruck der Mitte und des Zentrums. Das
Zentrum ist sonst durch nichts vorgegeben. Daher diese Betonung durch
die Eisensonne. Die siegreiche Christusfigur hebt sich von der dunklen

Schwere des stark geformten Kreuzes ab im Sinn eines Flinweises,
daß Kreuz und Leid Weg zu Christus sind und nur im Ostergeheimnis
Erfüllung finden. Im Verweilen und Betrachten möge der Beschauer
dieses zentralen Geheimnisses unseres Glaubens inne werden. Und
darum versuchte ich hier, an der hervorragendsten Stelle die größten
Kontraste zu erreichen. — Alle angewandten Formen versuchen, dem

Inhalt der Liturgie und ihrer Aufgabe möglichst gerecht zu werden:
Der Altar bildet die Mitte der feiernden Gemeinde; er ist der Tisch
der Gemeinschaft, auf dem die Gaben Gott bedanksagt und nach der

Verwandlung der Gemeinschaft zum Genuß geboten werden. Die
Eisensonne über dem Altar verweist darauf, daß das Leid im Oster-
sieg überstrahlt wird.

47



Durch die Anordnung und Gestaltung der Sedia und des Ambo
wird dem Wortgottesdienst und dem Vorsitz des Liturgen wieder die
alte Bedeutung gegeben. Die ganze Zone ist vom Niveau des Chores

abgehoben und eine Stufe höher verlegt. So erscheint die Bedeutung
des Wortes Ambo (anabainein, hinaufsteigen) in der Form. Im
Podium verkröpft steht dann der eigentliche Wortstein, der auch

formal wieder von seiner Bedeutung her lebt. Es ist, als ob der schwere

Quader auf einer durchgeformten Stütze liegend von der Urkraft des

Wortes erfaßt und geformt würde und so selbst zu tönen beginne. Der
elementare Vorgang und das Ereignis möchte in der Form deutlich
werden. Es bedarf dazu nicht der Affiche und des hinzugefügten Symbols.

Der bloßen Form wird die Aussage überbunden. — Auch die
Sedia ist ihrer Bedeutung gemäß geformt. Sie soll mehr Auszeichnung

als nur Sitzgelegenheit sein. Über die tief in Marmor gehauene
Sitzfläche stülpt sich als hoher Vertikalakzent die Rücklehne, die den

Ort markieren und aufwerten soll; denn es heißt in der Constitutio
(Art. 7): «Christus ist seiner Kirche immerdar gegenwärtig Gegenwärtig

ist er in den liturgischen Handlungen. Gegenwärtig ist er im
Opfer der Messe, sowohl in der Person dessen, der den priesterlichen
Dienst vollzieht... wie vor allem unter den eucharistischen Gestalten

Gegenwärtig ist er in seinem Wort...» — Und weil Windisch
in frühchristlicher Zeit eine Bischofsstadt war, durfte an dieser
örtlichkeit der einfache Priestersitz an einen bischöflichen Thron
erinnern.

Der Ort für die Aufbewahrung des eucharistischen Brotes bildet in
der Chorgestaltung die dritte Zone. Vor den pilasterartigen Gebilden
an der Chorwand steht eine altarähnliche Abstellfläche aus Stein,
über die vom Boden aufsteigend sich ein Formhaken stützt, der den

Tabernakel birgt. Das geradezu geriefelte Mauerwerk in der Chorwand

verleiht dem Ort besondere Würde und Bedeutung. Dieser eher

verhaltene Teil des Chores ist der Anbetung des Sakramentes und der

privaten Andacht vorbehalten.
Die bildhauerischen Objekte versuchen, die schönen und klaren

räumlichen Bezüge der Architektur hervorzuheben, zu mitten und sich

einzuordnen. Die angestrebte gegenseitige Ergänzung von Architektur
und Bildhauerei, sowie die wohl bedachte Disposition der einzelnen
Zonen ermöglichten eine Chorgestaltung, die durch die Publikation
der Konstitutionen über die Liturgie gerechtfertigt worden sind.

Georg Malin
48









Windisch. Marienkirche, «Madonna mit dem Schleier» Aufnahme: H. Eckert, Brugg





Windisch. Marienkirche, Taufbrunnen und Taufwasserbehälter
Aufnahme: H. Eckert, Brugg



Windisch. Marienkirche, Kultgegenstände Aufnahme: H. Eckert, Brugg



Windisch. Marienkirche, Meßkännchen Aufnahme: H. Eckert, Brugg



Weitere Beiträge zur künstlerischen Gestaltung
des sakralen Raumes

Dieser Bericht möchte sich an die Ausführungen von Dr. Georg
Malin anschließen, der mit der künstlerischen Gestaltung der
Chorpartie, neben den schon vorhandenen architektonischen Gegebenheiten,

den Hauptbeitrag an künstlerischer Gestaltung und Ausschmük-

kung der Kirche Windisch leistete.

i. Werktagskapelle, Madonna, Taufkapelle

«Diese kurzbemessene Führung will weniger Bewertung der
künstlerischen Arbeiten geben, sondern vielmehr die Fachleute und ihre
Arbeiten vorstellen.

Grundsätzlich sind die Sakramente der Reinigung (Taufe, Buße) in
die Räume der Eingangspartie placiert. Der Seiteneingang rechts vom
Hauptportal führt in die Werktagskapelle, die als Beichtkapelle und
Andachtsraum dienen kann. Der Altar und das an der Stirnwand der

Umfassungsmauer zum Kirchenschiff hin angebrachte Relief wurden

von Bildhauer Hans Christen von Basel geschaffen.
Die Altarelemente (Mensa, Sepulcrum und Stipes) sind aus

Schwarzwaldgranit (Blasiwald) und bilden eine organische Einheit.
Das Sepulcrum (Reliquiengrab), das an der Vorderfront des Stipes

(Altarfuß) und nicht in der Mensa (Altartisch) eingelassen ist, erhält
dadurch eine neue Sinngebung: Der Stipes deutet auf das alte Testament

und trägt die urchristliche Kirche (Kirche der Märtyrer) und die
Stätte des neutestamentlichen Opfers. Diese Idee ist formschön und
plastisch wirksam verkörpert. Das besagte Relief stellt die heiligste
Dreifaltigkeit in den Symbolen der Schöpferhand, des Kreuzes und
der Taube dar.

Die von Bildhauer August Bläsi, Luzern, im Andachtsraum geschaffene

«Madonna mit dem Schleier» strahlt als Königin des Friedens

viel Wärme und Ruhe aus, die zur Andacht und Besinnung einladen.

Der Eisenring, der die Gestalt umschließt, trägt die 12 Apostelkerzen.
Das Taufportal in der linken Eingangspartie führt Täufling und

Besucher durch die Taufstätte in den Kirchenraum. Diese Anordnung
ist mehr als Symbol, sie ist Wirklichkeit und wird von Bruder Xaver
Ruckstuhl, Kloster Engelberg, glücklich erfaßt und klar dargestellt.

49



Die Taufstätte enthält, wie der Altarbezirk, drei Elemente: Tauf-
brunnen, Taufwasserbehälter und Taufkerzenträger.

Meines Wissens wurden Taufbrunnen und Taufwasserbehälter
(beide aus Colombey-Marmor) erstmals als eigenständige Körper
geschaffen und funktionell geschieden. Der Priester nimmt mit der
Taufschale das geweihte Wasser aus dem becherförmigen Behälter
und übergießt den Täufling, der über das Becken gehalten und «aus
dem Bad der Wiedergeburt» gehoben wird. Der schwere, tulpenför-
mige Kerzenträger aus Bronce ist Verkünder der erlangten
Taufgnade. Der Deckel über dem Taufbecken trägt einen echten Rauchquarz

(ein höchst seltenes Stück), aus dessen Form sich in der Gestaltung

ein wuchtiger, mit einer Krone versehener, besiegter Drache als

Handgriff ergab. Der Behälter für die Taufutensilien ist auf der
Stirnseite des Taufbeckens eingelassen. Der Türgriff ist ein prächtiger
Bergkristall.» rLoren.2 Scbmidltn

2. Das Glasmosaik

«Das Glasmosaik in der Nähe der Taufkapelle behandelt das

Thema «Lebendiges Wasser». Man nennt die Technik dieses gestalteten

Glasfensters Glasbeton. Die Gedanken sind aus der Karsamstag-
Liturgie entnommen. Es handelt sich um die erste Lesung aus dem

Schöpfungsbericht. Hier lesen wir die Stelle im ersten Buch Moses 1,2:
«Der Geist Gottes schwebte über den Wassern». Die Taube ist vom
Wasser umgeben, welches sich sammelt und sich nach unten ergießt.
In diesen Strom eingebettet sind drei Krüge, als Erinnerung an die

Verwandlung von Wasser und Wein bei der Hochzeit zu Kana. Als

Erinnerung an das Schreiten des Herrn über die Wogen des Sees

Gennesareth sehen wir zwei Füße; eine Hand, die mit einer Schale

Wasser ausgießt, erinnert an die Taufe Christi am Jordan, ein Wundmal

mit herausquellendem Blut und Wasser aus der durchbohrten
Seite des Herrn an den Kreuzestod und die drei grünen Kreuze an den

Befehl Christi, alle Völker zu taufen.» ,v,.,7 r.Willy Helblmg

j. Kultgegenstände und Paramente

Die Kultgegenstände stammen hauptsächlich vom bekannten

Schöpfer moderner kirchlicher Kultgegenstände Meinrad Burch aus

Zürich. Meister Burch hat eine prächtige, zueinander harmonierende

5°



Gruppe von Kultgegenständen geschaffen. Es sind dies eine

Monstranz, ein Meßkelch, zwei Ziborien (Gefäße, in denen der Leib des

Herrn aufbewahrt wird) und eine Hostienschale. Alle diese Gegenstände

sind aus Rhodium, einem wenig bekannten Edelmetall, wie
Silber und Gold. Große Teile davon sind weiß emailliert, was mit dem
silberähnlichen Rhodium in einer verhaltenen, schönen Harmonie
zusammenspielt.

Der Gold- und Silberschmid Wulf Beiart aus Brugg hat im
Auftrage von Dr. Georg Malin die innere Kassette des Tabernakels
geschaffen und mit künstlerischem Geschmack ein gefälliges Paar Meß-
kännchen aus Silber entworfen und ausgeführt.

Die in der Anfertigung moderner kirchlicher Gewänder bahnbrechende

Klosterfrau, Sr. Augustina Flüeler in Stans, hat die
Sonntagsmeßgewänder in den liturgischen Farben entworfen und die Farben
für die Kirche Windisch ausgewählt. Diese Gewänder sind aus
handgewobener Seide und passen in ihrer modernen Art und geschmackvollen

Farbgebung sehr gut in den neuen Kirchenraum. Die
Gewänder für die Werktage sind von Sr. Paula aus dem Kloster Fahr
nicht minder geschmackvoll ausgewählt und ebenfalls aus
handgewobenem Stoff hergestellt.

So ist von Künstlerhänden viel Schönes zum Schmucke dieser neuen
Kirche in Windisch geschaffen worden. Es soll all dies dem Dienst
an Gott dienen, für den das Schönste nicht schön genug sein kann.
Für die künstlerische Gestaltung der Marienkirche Windisch fehlen

nun nur noch zwei sehr wichtige Beiträge, die Gestaltung des großen
Fensters und des Orgelprospektes. Diese Vorhaben werden bald in
Angriff genommen. Mögen sie eine glückliche und harmonische

Lösung finden.
Eugen Vogel

Die Glocken

«Laudo Deum verum, plebem voco, congrego clerum, defunctos

ploro, pestem fugo, festa decoro.» (Ich lobe den wahren Gott, ich rufe
das Volk, ich versammle den Klerus, ich beweine die Verstorbenen,
ich verjage die Pest, ich ziere die Feste.) Dieser alte Glockenspruch
zeigt uns die liturgische Bestimmung der Glocken in ihrer vielfältigen

51



Bedeutung. Seit dem 13. Jahrhundert hat das Christentum sich der
Glocken im heutigen Sinne bedient, um durch harmonisch geordnete
Klänge die Gläubigen zum Gottesdienst und zum Gebete zu rufen.

Der Guß der neuen Glocken von Windisch, der am 17. Februar
1965 in der Glockengießerei Rüetschi AG, Aarau, stattgefunden hat,
ist zugleich das Ende der alten Glocken von Brugg. Die alten Glocken
der kath. Kirche Brugg sind durch ein neues Geläute ersetzt und zu
Gunsten der neuen Glocken in Windisch zum Einschmelzen der Firma
Rüetschi AG, Aarau, übergeben worden. Das Material dieser alten
Glocken war schlecht legiert und spröde, die Glockentöne waren nicht
rein. Das Geläute stammte aus dem Jahre 1921 und wurde in Apolda
in Deutschland gegossen, das damals noch unter den Wehen der
Nachkriegszeit litt. Die Tonfolge dieses Geläutes war C, es, f, as, b, c; das

Gesamtgewicht betrug 5900 kg. Dieses alte Brugger Geläute ist nun
ein wesentlicher Beitrag an das neue Geläute in Windisch.

Das neue Windischer Geläute hat ein Gesamtgewicht von 5350 kg.
Es besteht aus 5 Glocken:

1. Dreifaltigkeitsglocke: Ton C, 2450 kg. Die Inschrift lautet: «Wie
Du Vater in mir bist und ich in Dir bin, so laß sie auch die Gläubigen

in uns eins sein.»

2. Muttergottesglocke, Ton es, 1450 kg. «Seine Gnade erweist er von
Geschlecht zu Geschlecht denen, die ihn fürchten.»

3. Martinsglocke: Ton g, 730 kg. «Was ihr einem der Geringsten
meiner Brüder getan habt, das habt ihr Mir getan.»

4. Bruderklausenglocke, Ton b, 420 kg. «Meinen Frieden gebe ich
euch, nicht so, wie die Welt ihn gibt, gebe ich ihn euch.»

5. Schutzengelglocke, Ton c, 300 kg. «Seine Engel wird er für Dich
entbieten, dich zu behüten, auf all Deinen Wegen.»

Dieses neue Windischer Geläute wurde am 5. Mai 1965 vom Glok-
kenexperten Josef Kessler aus Gähwil geprüft und als ausgezeichnet
befunden. Aus seiner Glockenexpertise ist zu lesen: «Rein äußerlich
zeigen alle Glocken ein sehr gutes Bild und geben Zeugnis von exakter
Facharbeit. Das Resultat mit den Stimmgabeln darf als sehr gut
gewertet werden. Die verlangte Stimmungslinie ist peinlich genau
ausgeführt worden und die gesamte Disposition erklingt absolut rein.
Kein Haupt- und kein Nebenton weicht auch nur im geringsten von
der Ideallage ab. Im Anschluß an die Stimmgabelprüfung fand das

52



Probeläuten statt. Es durften bei allen Glocken sehr gute Nachhallwerte

festgestellt werden und ein reiner und weicher Klang mit maximaler

Resonnanz. Hohe Sindfreudigkeit und warme, beseelte Ansprache,

dank der idealen Innenharmonie.»
Am Mittwoch, 26. Mai, wurden die neuen Glocken der Marienkirche

Windisch unter großer Beteiligung der Bevölkerung von Windisch

in einem Festzuge, der sich beim Kohlenhof formierte, feierlich
auf den neuen Kirchplatz geführt und am andern Tage, an Himmelfahrt,

vom Bischof von Basel und Lugano, Dr. Franziskus von Streng,
geweiht. Zwei Tage darauf, am 29. Mai, zog die Windischer Jugend
beider Konfessionen unter Zuzug der katholischen Kinder von Brugg
die Glocken auf den neuen Kirchturm. Der kleinen Turmöffnung
wegen mußten allerdings die zwei größten Glocken durch einen Kran
der Firma Knecht AG in den Turm befördert werden. Lange gab
während dem Kirchenbau der Turm zu reden, da die erste Version
des Architekten einen Glockenträger mit einer Turmstube aus Holz
und Kupfer vorsah. Die Möglichkeiten waren beschränkt durch eine

eingegangene Verpflichtung dem Departement des Innern in Bern
gegenüber, als Besitzer des römischen Amphitheaters. Diesem Nachbarn

wurde zugesichert, daß der Turm nicht über eine Fläche von
5 Quadratmeter und nicht über eine Höhe von 18 Meter hinausgehe.
Nach einigen Entwürfen glückte dem Architekten die nun bestehende

Lösung des Turmes, in welchem die Glocken offen im Turme hangen,
aber doch immer an eine Turmwand ihren Schall abgeben, so daß

trotz der Niedrigkeit des Turmes das Geläute angenehm erklingt zur
Freude der Christen beider Konfessionen. Möge dieses herrliche
Geläute nun jahrhundertelang erklingen. Für uns Menschen von heute
und für kommende Generationen mögen diese Glocken eherne Stimmen

sein, die die Herzen der Menschen im Gehetze irdischer Betriebsamkeit

an Gott erinnern.
Eugen Vogel

53


	Die Marienkirche in Windisch

