
Zeitschrift: Brugger Neujahrsblätter

Herausgeber: Kulturgesellschaft des Bezirks Brugg

Band: 65 (1955)

Artikel: Begegnungen Pestalozzis : Pestalozzi und Napoleon - Pestalozzi und
Goethe

Autor: Ernst, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901356

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Begegnungen Pestalozzis*

"Pestalozzi und Napoleon - Pestalozzi und Goethe

Pestalozzi war mit Recht der Meinung, daß unser bürgerliches
Schicksal durch die Macht entschieden werde. Damm hat er zu allen
Zeiten um die Macht gerungen: um Goethe, von dem er wußte, daß er
das Ohr eines kleinen Fürsten besaß, wie um Kaiser Franz IL, dem er
die Lenkung deutscher Geschicke zur Zeit der großen Wende zutraute.

Das, was er von diesen wie von andern Monarchen erhoffte, war
Stiftung von Menschenglück, zu welchem selber beizutragen er ja Mittel

genug ersonnen hatte. Darum war ihm jedes von oben erwiesene oder
erhoffte Zeichen der Huld Ursache unendlicher Befriedigung. Darum

trug er mit komischem Stolz den ihm vom russischen Zaren verliehenen
Wladimirorden auf der Brust. Darum ließ er sich, halbtot, nach Neuenburg

zum preußischen König fahren. Darum war es ihm nicht zuviel,
alles, was Rang und Namen hatte, in Yverdon zu empfangen und
unermüdlich aufzuklären. Sein Schüler und Mitarbeiter Johannes Ramsauer,

der über seinen Lebensgang eine köstliche Urkunde aufgesetzt,
hat uns sehr schön erzählt, in welcher Ekstase der Fürst Esterhazy im
Institut erwartet wurde: „Das ist", instruierte Pestalozzi den kleinen

Appenzeller, „eine höchst wichtige, unendlich reiche Person, hat
Tausende von Leibeignen in Ungarn und Österreich, der wird gewiß Schulen

errichten und Leibeigene freigeben, wenn er für die Sache

eingenommen wird ..."
Hier sei in kurzen Worten sein Ringen um den Mächtigsten der

Zeit, um Napoleon, geschildert. Es kam dabei das Wesen beider Genien
zum Ausdruck. Napoleon erschien Pestalozzi, wie der ganzen Welt,
zuerst als der große General. Als solchen hat er ihn bewundernd in
Rechnung gestellt, als er die Schweiz aufforderte, an der Seite Frankreichs

für die französische Freiheit zu kämpfen und die eigene dadurch

zu retten: „Bürger!", apostrophiert er in einem Sendschreiben von 1798
sein Volk, „Bürger! Es ist gewiß nichts Geringes, neben den Legionen,
die von Buonaparte, von Jourdan und von Moreau gebildet, den Kriegsdienst

zu lernen und im Heldenheer der Franken sich zum Dienst des

Vaterlandes zu bilden!" Die zweite Sendung, in der Pestalozzi mit

*) Abdruck aus Fritz Ernst ,,Essais", I.—III. Band, Fretz & Wasmuth Verlag
AG, Zürich 1946: III. Band, S. 158-172.

3



der ganzen Welt Napoleon erkannte, war die des Konsuls, der die
Anarchie bezwungen, die Grenzen und das Recht gesichert, die Kirche
in ihrem Amt bestätigt und dem Erdkreis den langentbehrten Frieden
neu geschenkt hatte. Wir stellen uns heute schwer die zeitgenössische
Begeisterung für den General, noch schwerer die zeitgenössische
Dankbarkeit gegenüber dem Konsul Bonaparte vor. Der Duc de Broglie,
Schwiegersohn der Frau von Staël, ein ausgezeichneter Diplomat und
Mensch, nennt rückblickend das vierjährige Konsulat und die
zwölfjährige Herrschaft Heinrichs IV. Frankreichs zwei schönste und
glücklichste Epochen. Pestalozzi erkannte durchaus den ungeheuren Realitätssinn

des jugendlichen Herrschers, begrüßte selbst dessen Einmischung
in das sich zerfleischende Helvetien und gab dem Korsen in einer
Schrift über die künftige Gestaltung der Heimat vielfältig recht.

„Buonaparte sagt uns: Ihr habt euch drei Jahre lang gezankt, ohne euch zu
verstehen; wenn man euch noch drei Jahre lang euch selbst überläßt,
so werdet ihr euch noch drei Jahre lang morden, ohne euch um ein
Haar besser zu verstehen - und es ist wahr, wir haben uns bisher nicht
verstanden." Die dritte Rolle, in welcher Pestalozzi mit der ganzen
Welt den Emporkömmling bestaunte, war die des kaiserlichen
Despoten. In jenem Dezennium, das zugleich den arbeitsreichen Aufbau
Yverdons bezeichnet, fand der große Pädagoge keine Möglichkeit zu
einer fruchtbaren Auseinandersetzung. Er begnügte sich mit einer stillen

Aussaat zu Ernte in später Zeit, dieweil die Heere des Eroberers die
Grenzen des Kontinents erreichten. Als aber durch spanische Dolche
und russische Fackeln der Weltherrschaftstraum zerstört und der
Eroberer auf ein Eiland verbannt war, als die Völker, des furchtbaren
Führers und Verführers beraubt, ein neues Ziel im eigenen Herzen
suchen mußten, entwarf Pestalozzi ein Schema der schweizerischen
Zukunft unter dem hochherzigen Titel: An die Unschuld, den Ernst und
den Edelmut meines Zeitalters und Vaterlandes. Darin pries er als

einziges Heilmittel dasjenige an, welches sieben Jahre vorher Fichte dem

zusammengebrochenen deutschen Volk empfohlen hatte: den
Pestalozzianismus. Was man aus demselben an sozialer Weisheit ziehen kann,
das sprach aus jeder Seite seiner flammenden Rhapsodie. Wenn sie an
Klarheit nichts zu wünschen übrigläßt, so kommt das auch daher, daß

Pestalozzi nunmehr nicht nur wußte, was er wollte, sondern mindestens

so sehr, was er nicht wollte. Im Hintergrund seines Kampfs um Licht
steht als dunkle Schicksalsmacht Napoleon. Er hatte ihn auf- und nie-

4



dersteigen sehen, er hatte von ihm Großes gehofft und an ihm
Ungeheuerstes erlebt. Er verkleinerte ihn in dieser Stunde nicht, er verurteilte
ihn auch nicht ob der durch ihn sich auswirkenden Fatalität, zumal er
ihm als Lichtbringer wider Willen erschien, mit dem die Orgie der
Gewalt erlöschen würde. Mit diesen Worten tmg er ihn in die
europäischen Annalen ein: „Er hat dem Weltteil über das Göttliche und
über das Tierische des gesellschaftlichen Regierens und über das Göttliche

und das Tierische des gesellschaftlichen Gehorchens, und selber

auch über das Göttliche und über das Tierische des gesellschaftlichen
Freiseins und Freiseinwollens ein Licht angezündet, wie, solange der

Weltteil bevölkert ist, noch keines auf demselben brannte. Der Weltteil

sollte ihm einen Tempel bauen, kein Sonnenstrahl sollte in seine

hohen Hallen eindringen, aber auf seinem Altar sollte ein ewiges Licht
brennen, wie noch keines in einem hohen Tempel hoch auflodernd
brannte, und am Fußgestell des Altars sollten vom gleichen Feuer
entflammt die Worte leuchten: Das ist Buonapartes Licht für den Weltteil!"

Bei dieser Deutung Napoleons als des Geistes, der das Böse wollte
und das Gute schuf, erinnern wir uns eines kleinen Zugs aus seinem

Leben. Pestalozzi weilte im Winter 1802 auf 1803 für ein paar
Wochen in Paris, als Mitglied der Helvetischen Consulta, die Auskunft
geben sollte über die bestmögliche Verfassung, deren die Eidgenossenschaft

so sehr bedurfte. Pestalozzi zählte schon zu den intellektuellen
Potentaten, und als solchen hat ihn auch Friedrich Schlegel, der damals

an der Seine weilte, aufgeführt in einer Notiz über die Fremden in
Paris, am Schluß des zweiten Hefts seiner Europa. Nicht an Ruhm
aber, nur an Wirkung lag dem Pädagogen. Er wünschte dringend, den

Ersten Konsul zu sprechen. Der Wunsch wurde ihm nicht erfüllt. Der
Konsul ließ ihm sagen, er habe größere Sorgen als das Abc. Pestalozzi

verließ Paris, ohne Napoleon gesehen zu haben. Diese Überlieferung,

wahr oder nicht, ist auf alle Fälle unvollständig. Denn ein gutes
Jahr später ertappen wir den Konsul doch auf einer Schwäche für das

Abc. Der nordamerikanische Naturforscher William Mac Lure, der
im Frühjahr 1804 sich in Frankreich aufhielt, hegte, wenn auch aus

einem weniger humanitären Grunde, den nämlichen Wunsch wie
Pestalozzi: Napoleon zu sehen. Er wandte sich mit diesem Anliegen an
den Gesandten seines Landes, und dieser nahm ihn mit zu einem

Schulexamen, dessen erlauchter Visitator der Sieger der Pyramiden war.

5



Es hatte damit folgende Bewandtnis. Seit einigen Monaten bestand, auf
Betreiben des Unterrichtsministers Lezay-Marnesia, im Waisenhaus des

Faubourg Saint-Marceau ein Pestalozzisches Institut unter der Leitung
des elsässischen Pestalozzianers Joseph Neef. Der Konsul hatte bei Anlaß
der ersten Prüfung sein Erscheinen zugesagt. Und so ereignete es sich,
daß zwar nicht Pestalozzi selber, aber doch Pestalozzis Geist und
Napoleon in derselben Stube sich zusammenfanden. Mac Lure war von
dem Anblick überwältigt. Er vergaß Lehrer, Schüler und die Lektion -
er sah nur auf den ersten Mann der Zeit. Und nach dem Schluß des

Unterrichts drängte er sich der glänzenden Suite nach, um von den
bisher reglosen Lippen nur eine Silbe zu erhaschen. Napoleon fragte
Talleyrand, was er meine zu der genossenen Vorführung? Und Talleyrand

gehorchte seinem Elerrn mit diesen Worten: „C'est trop pour le

peuple - Zuviel für das Volk!" Die hochmütige Sklavenrede traf Mac
Lure gleichwie ein Dolch ins Herz. Er begab sich augenblicks in das

Schulzimmer zurück, ließ sich das Examen wiederholen und war
dem neuen Evangelium gewonnen. Er veranlaßte Neefs Übersiedelung
nach Philadelphia, woselbst unter dessen Leitung die erste Pestalozzi-
Schule Amerikas erblühte. Neefs Wirksamkeit blieb nicht auf
Philadelphia beschränkt. Er gesellte sich später zu Robert Owen, in dessen

kühnem Zukunftsstaat mit dem tiefpestalozzischen Namen New
Harmony er 1854 starb. Und so vermittelte unwissend der „uom fatale"
das edelste Geschenk der kleinsten an die größte Republik der Welt.

Sind Johann Heinrich Pestalozzi und Goethe sich einmal begegnet?
Goethe kam während des letzten Viertels des 18. Jahrhunderts dreimal
in die Schweiz. Sollten sich seine Wege da nicht irgendwo mit denen
des Hüters kindlicher Geheimnisse gekreuzt haben? Nichts deutet darauf

hin. Aber begegnete vielleicht einmal der leidende Beglücker dem
Dichterfürsten in Deutschland? Der Zürcher Pestalozzi, der im Herbst

1775 als Bote Lavaters bei Goethe vorgesprochen hat, war allen
Versicherungen der Goethe-Philologie, selbst der Weimarer Ausgabe, zum
Trotz nicht unser Johann Heinrich. Wohl unterhielt dieser in seiner
materiellen Not auch einmal eine Seidenfiliale in Goethes Geburtsstadt

- nur er selber war nie dort. In Leipzig zwar, darüber sind wir
unterrichtet, ist er einmal gewesen, zum Spott der Professoren, die ihn
Elementarlektionen hersagen ließen. Der Sachwalter höchster Bildung

6



aber befand sich damals nicht in Sachsen. Wenn Goethe und Pestalozzi

sich je leibhaft begegnet sind, dann geschah es ohne unser
Wissen. Etwas andres aber wissen wir: daß Pestalozzi beinahe vierzig
Jahre um den Unerbittlichen gerungen hat.

Pestalozzi, der Besiegte von Neuhof, veröffentlichte 1780 eine

Spruchdichtung unter dem Titel Die Abendstunde eines Einsiedlers - sein

erstes literarisches Werk, ein hinreißender Mahnruf, sein
Glaubensbekenntnis und die Keimzelle seiner Lehre. Darin durchläuft er allgemein

die Stände und Probleme. Einen Sterblichen allein nennt er darin
mit Namen: den um drei Jahre jüngeren Verfasser zweier wohlberedter
Büchlein, den Dichter Goethe. Welche magische Gewalt, welche
Genialität des Blicks zwang Pestalozzi, aus seinem Dunkel grade dieses

auf den Höhen des Lebens wandelnde Weltkind anzurufen? „O Goethe

in deiner Hoheit!" apostrophierte er ihn, „ich sehe hinauf von meiner
Tiefe, erzittere, schweige und seufze." Ob Goethe dieses Blatt je
aufgeschlagen hat in Iselins Ephemeridenl Gesagt hat er darüber nichts
Indessen können wir in einem andern Fall erahnen, welche Gefühle
die Lektüre des Pestalozzianischen Wortes im Dichter auslöste. Pestalozzi

veröffentlichte 1797, auf dem Tiefpunkt seiner Existenz, eine

seiner entscheidenden Schriften, die er stolz betitelte Meine
Nachforschungen über den Gang der Natur in der Entwicklung des

Menschengeschlechts. Es wird darin wiederum Goethes gedacht - durch Zitierung

seiner poetischen Anleitung „Edel sei der Mensch, hilfreich und

gut!" Goethe besaß die Nachforschungen. Der Zustand des erhaltnen

Exemplars ist bemerkenswert: es weist kaum Spuren der Benutzung auf,

gegen Ende ist es nicht mehr aufgeschnitten, eines Einbandes ward es

nicht gewürdigt. Das genannte Goethe'sche Gedicht war nicht das

erste, das Pestalozzi seinen Schriften einfügte. Bereits Vorjahren hatte er
ein andres liebevoll verwendet, das Gebet „Der du von dem Himmel
bist". Gertmds Kinder singen es dem heimkehrenden Vater Lienhard.
Während dreier Dezennien bekümmerte sich Goethe nicht um Pestalozzis

erbauliche Erzählung. Aber im Sommer 1814 kam er erholungshalber
nach Wiesbaden und ließ sich die Bekanntschaft der Honorationen des

Ortes angelegen sein. Er machte selbst einen Schulbesuch im angesehenen

Institute Jean de l'Aspées. Der Eindruck des Dichters kann nicht

ungünstig gewesen sein — er schenkte den Schülern eine Anzahl Exemplare

seines lieblichsten Gedichts Hermann und Dorothea. Der Lehrer
fühlte das Bedürfnis, nicht zurückzustehen, und brachte Goethe, in Er-

7



mangelung eigner Werke, eines von seinem teuren Meister. Dieser

Meister, der ihn, den Stiefelputzer von Yverdon, horchend an der
Schultüre ertappt und darauf in die pädagogische Gemeinschaft
aufgenommen hatte, war Johann Heinrich Pestalozzi. Jean de l'Aspée brachte
Goethe die Ehe-, Familien- und Dorfgeschichte Lienhard und Gertrud.
Zweimal, am 20. und 21. August desselben Jahres 1814, findet sich der
Name des Romans als Lektüre in Goethes Tagebuch verzeichnet, beide

Male ohne jedes Wort der Zustimmung noch Ablehnung - sein ganzes
Urteil über dieses Buch.

Goethe erhielt zwei Briefe von Pestalozzi. Der erste ist datiert aus

Burgdorf im Februar 1803 und beginnt mit dem Satze: „Mein Werk
verdient einen Ihrer Blicke - Es ist ein Griff in das Wesen der
Menschennatur." Goethe antwortete nicht. Der zweite Brief ist datiert aus

Yverdon im Mai 1817. „Ein Greis am Ende seiner Laufbahn", so

beginnt der erste Satz, bittet um Empfehlung des Subskriptionsplans
seiner zum allgemeinen Wohle gesammelten Schriften. Goethe antwortet

nicht. Zwei Jahre später begannen bei Cotta in Stuttgart und Tübingen

die fünfzehn zierlichen Bände von Pestalozzis Sämtlichen Schriften
zu erscheinen, eines der größten Denkmäler geistigen Ringens, ein
wundervolles Purgatorio mit der flammenden Aufschrift: „Den Freunden

der Menschheit und der Armut gewidmet und zu Rat und Tat
empfohlen." Der erste Band enthält eine stolze Subskriptionsliste von
fast fünfzig Seiten, obenan der Kaiser aller Reußen, dann die Könige,
Herzoge, Prinzen, Grafen und Barone, hinunter bis zum schlichten
Herrn Kirchenrat Hebel in Karlsruhe und der verwitweten Frau Hof-
rätin von Schiller in Weimar - ohne den daselbst wohnenden Geheimen
Rat von Goethe.

Aber enthalten nicht die Wanderjähre eine pädagogische Utopie?
Gab nicht Goethe seinem Helden, der an der Heilkunde gesundet,
einen Sohn, der ohne die Gefahren der Verbildung durch die
zielbewußteste der Schulen gehen darf? Wilhelm und Felix Meisters einläßlich

geschilderter Besuch der Pädagogischen Provinz stellt einer jener
Summen dar, in welchen der greise Dichter seineWelteinsichten
niederzulegen liebte. Im dreifachen Gruß der Zöglinge, in der dreifachen

Ehrfurcht, die dadurch ausgesprochen und beteuert wird, der Ehrfurcht
vor dem Höhern, vor dem Untern, vor dem Gleichen, liegt Goethes

Einordnung in den Kosmos, seine soziale Haltung und seine Verteidigung

der Hierarchie beschlossen. In der von uns dort geschauten Mi-

8



schung von Führung und Freiwilligkeit, von Sachlichkeit und Schönheit,

von Leistung und Belohnung linden wir wieder Goethes Melos,
Goethes Ethos. So wunderbar gelöst erscheinen in diesem Erziehungsreiche

alle denkbaren Probleme, daß wir uns eingangs der Bezeichnung
Utopie bedienten. Und doch ist dieser Name, wie nah er liegen mag,
insofern unrichtig, als unter der Hülle des zauberischen Ideals ein
tatsächliches Vorbild sich verbirgt, das aufmerksamen Forscheraugen nicht
entging. Die Pädagogische Provinz Goethes ist die poetische Verklärung

der Schule von Hofwil bei Bern, jener auf selbstlosem Reichtum,
auf Dienstbarkeit und Ehre gegründeten Schöpfung von Pestalozzis

herrschaftlichem Antipoden Fellenberg. Goethe hat uns um dieselbe

Zeit über seine wahre Meinung nicht im unklaren gelassen. Als er für
sein Patenkind, des Herzogs Karl August unehelichen Sohn Karl Wolf-
gang, eine Obhut auszusuchen hatte, da sandte er denselben nicht nach

Yverdon, sondern nach Hofwil.
So weit das gut Beglaubigte. Es gehört zur Größe unseres größten

Dichters, daß er an seinen Grenzen unverrückbar festhielt. Er machte
sich dadurch verdienter um die Wahrheit, als durch Bekundung eines

Interesses, das nicht aus seines Herzens Tiefe hätte strömen können.
Er machte sich verdienter um Erkenntnis, Wirksamkeit und Nachruhm
Pestalozzis durch sein antithetisches Verhalten, als er durch das

freundschaftlichste Verwischen des schickalsgewollten Gegensatzes vermocht
hätte. Es gibt in deutscher Sprache keine so polar entgegengesetzte
Werke wie die von Goethe und von Pestalozzi. Das eine ganz Rede,

Form, vollkommenes Ende. Das andere ganz Stammeln, Urstoff, ewiger
Anfang. Und doch sehe ich einmal wenigstens beide Genien ehrfürchtig

die nämliche Stätte des Geheimnisses betreten - das Reich der Mütter.

Goethe tut es, von höchster Poesie umwittert, an einer Stelle im
Zweiten Teil des Faust, Pestalozzi im apokalyptischen Schluß der von
Liebe überfließenden Briefe Wie Gertrud ihre Kinder lehrt. Und nun
ereignet sich das Wunderbare. Goethe erschaut daselbst das Bildnis
Helenas, Pestalozzi aber den Säugling an der Mutter Brust.

Fritz Ernst (1935)

9


	Begegnungen Pestalozzis : Pestalozzi und Napoleon - Pestalozzi und Goethe

