
Zeitschrift: Brugger Neujahrsblätter

Herausgeber: Kulturgesellschaft des Bezirks Brugg

Band: 53 (1943)

Artikel: Die antike Musik

Autor: Simonett, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901483

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die antike Musik

Im Vindonissa-Museum befinden sich verschiedene

Flötenfragmente und Trompeten-Mundstücke; ferner sind auf einer

Anzahl reliefverzierter Gefäße und Lampen musizierende
Gestalten, auf seltenen Münzen einzelne Musikinstrumente
dargestellt. - Aus diesem Material ergab sich die reizvolle Frage,
womit und wie die Griechen und ihre Nachahmer, die Römer,
denn eigentlich musiziert hätten. ^ Auf Wunsch der Redaktion
der Vrugger Neujahrsblätter fassen wir die anläßlich einer

Führung gegebenen Erklärungen kurz zusammen und illustrieren

sie mit kleinen Skizzen, die durch einen musikbegeisterten

Bezirksschüler auf Grund der benutzten Literatur ausgeführt
wurden.

Museum heißt auf Griechisch srouaàv, und unter einem

verstanden die Griechen nicht, wie wir das heute

tun, eine Sammlung schöner oder seltener Dinge, sondern ein

Heiligtum der Musen. Musen ^ es gab deren neun - nannten
sie die Schutzgöttinnen der Dichtkunst und des rhythmischen

Tanzes, vor allem aber der Musik. Musik bedeutet deshalb
einfach Kunst der Musen, griechisch tzou-nxss lateinisch
irmsica ars. Vom Worte Musik leitet sich weiter das Wort
„musisch" ab. Einen musischen Menschen nennt man
denjenigen, der aus innerer Begeisterung heraus Gedichte lieft,
gute Musik anhört und spielt, und der Freude haben kann an
Malerei und Plastik, einfach an allem Schönen. Der Gott alles

Schönen aber war Apollon; er war der Anführer der Musen,
der Sein vollendet schönes Haupt erscheint
deshalb auf einer seltenen Silbermünze in Verbindung mit der

Muse des lyrischen Gesanges, mit Euterpe (Tafel I). Apollon

') A. Demmin, Die Kriegswaffen; Kühl und Koner, Das Leben der

Griechen und Römer; C. v. Jan, Lcriprores irm5Ìci; H. Licht, Sittengeschichte
der Griechen und Römer; Lübker, Reallexikon des klassischen Altertums; Curt
Sachs, Kunstgeschichte und Musikgeschichte; derselbe, Die Musik der Antike;
derselbe, Die Musikinstrumente; Kleinere Abhandlungen in verschiedenen

Fachzeitschriften.

19



war der Gott auch aller hohen Bildung. Unter Bildung verstanden

die Griechen in erster Linie die Erziehung zur körperlichen

Schönheit in der Gymnastik und den geistigen Aufstieg in und

durch die Musik. Schon die großen Denker Pythagoras und

Platon sahen in der Musik ein Mittel, Freude zu steigern und
Trauer zu lindern, einen Weg zur Beruhigung und Läuterung
der Seele, ein eigentliches Arzneimittel mit göttlicher
Wirkung, und der Philosoph Theophrast schrieb im 4. Jahrhundert
vor Christus sogar eine Lehre über die Heilkraft der Musik.

Worin bestand nun die antike Musik? In erster Linie kam

dem Gesang eine überragende Rolle zu. Das griechische Drama,

- Tragödie und Komödie -, hatte im Grunde mehr Ähnlichkeit

mit dem Singspiel und der Oper, als mit unserm rentierten

Schauspiel. Ein Dichter war in der Regel nicht nur Dichter,

sondern auch Komponist. Noch bei den Römern sang man
Gedichte Catulls und Virgils (canrare Larullum, Vergilium)
und begleitete diesen Gesang oft mit Gebärden; man tanzte
die Gedichte Ovids. Bei der Wiedergabe großer Dichtungen
waren Solisten die Träger der eigentlichen Handlung, während
Chöre die Begleitumstände in der Art eines Rezitativs
schilderten. Eine wichtige Rolle spielte natürlich der Chordirigent;
es heißt von ihm „czuoci esc in rrireinis guhernaror, in currn
rector, praecenror in càoriz", was auf dem großen Schiff
der Steuermann, im Rennen der Wagenlenker, das bedeutet bei

den Chören der Vorsänger. - Die Hymnen an die Götter
wurden immer von Knaben gesungen. - Trotz des systematischen

Aufbaus besteht zwischen dem antiken und dem modernen
Gesang ein gewaltiger Unterschied. Man kannte bei jenem die

Mehrstimmigkeit, Sopran, Alt, Tenor und Baß, nicht; im
Chor sang man nur in Oktaven. Das Chorlied hatte also rein
melodischen Charakter.

Gesang, also auch das ganze Drama, wurde fast immer von
Instrumenten begleitet. Es muß aber gleich gesagt werden,
daß die Griechen und Römer Streichinstrumente nicht kannten;
dieselben kamen erst später aus Arabien nach Europa. - Im
Prinzip wird man bei der antiken Musik drei Gattungen un-

20



terscheiden müssen: die einfache Musik, die Kunstmusik und - bei

den Römern - die Militärmusik. Dementsprechend sind auch

die Instrumente einzuteilen. Zur ersten Gattung gehören O.uer-

und Blockflöte, die Syrinx (Abb. 11), der Urtyp unserer Mund-

Abb. I.

I. Die Syrinx. Der gerade und der gebogene Aulos. z. Die Lyra. 4. Die
Kithara. 5. Die Sambuke. S. Die Zimbeln.

Harmonika, die Krotalen (Abb. 21), ein Klapperinstrument, und
die Zimbeln (Abb. 1 g). Die beiden letzten Instrumente brauchte

man besonders bei den lärmenden Festen zu Ehren des Wein-
und Freudengottes Bakchos; die ersten drei dagegen dienten

ausgesprochen der Hirtenmusik. - Kunstmusik spielte man auf
der, unserer Oboe entsprechenden Flöte (Abb. 1O, dem

einfachen oder dem doppelten Aulos, auf der Lyra (Abb. 1z),
einem Saiteninstrument, dessen Schallkaften aus einer unten an-

21



gebrachten, vollständigen Schildkrötcnschale bestand, auf der

Kithara (Abb. 10, bei der der Schallkasten fast das ganze

Instrument umfaßte, und auf der Sambuke (Abb. 1 s), einer

vielseitigen kleineren Harfe. Der Aulos mit seinem kecken,

leidenschaftlichen und aufregenden Ton wurde zu den dramatischen,
die Kithara - das vornehmste Konzertinstrument - zu den

nicht dramatischen Gesängen gespielt. Ihre Saiten - Darmsaiten

- schlug man vermittelst eines Klöppels, dem TrXvsxrpov.

Im Verhältnis zwischen Gesang und Instrumentalbegleitung
kannte man nicht zwei selbständig kontrapunktierende Stimmen.

Alle Begleitung war nur ein Umspielen, ein Verzieren
der Gesangsmelvdie, erschöpfte sich in melodischen Variationen,
und zwar indem sie den höheren Ton trug. Aulos und Kithara
wurden auch oft, selbst in großer Anzahl, zusammen und ohne

Gesang gespielt, wobei natürlich niemals die Wirkung einer

neuzeitlichen Symphonie erreicht wurde. Der ganze Aufwand,
z.B. Beethovenscher Werke, lag der antiken Musik völlig fern.
Immerhin gab es größere Kompositionen für reine Instrumentalmusik.

Bekannt waren u. a. die Schilderung eines Meersturmes

und ein Kampf Apollons mit dem Drachen, in fünf Sätzen.
Die Tonskala der antiken Musik bewegte sich innerhalb einer

Oktave. Die kleinste musikalische Einheit war die Quart. Terz,
Text und Septime kannte man nicht. Die Bezeichnung der

verschiedenen Tonarten wurde von der Saitenzahl der Kithara
abgeleitet. Statt von C-, D- oder E-Dur sprach man von der

Tonart der äußersten, dritten oder mittleren Saite. Natürlich
ergab sich in der Folge die Notwendigkeit des Transponierens
durch Umstimmen. Noten gab es besondere für Instrumente und

für Gesang; sie wurden mit Buchstaben bezeichnet, und die Zeit-
ten markierte man durch kleine Striche. Antike Melodientexte
sind noch erhalten. So findet sich z. B. auf dem Grabstein eines

Komponisten Seikilos ein kleines, aber jetzt sicher unsterbliches

Lied; es erklingt sogar aus Schallplatten zu uns.
Rom übernahm die griechische Musik, baute sie unter allerlei

fremden Einflüssen aus ^ und nun entartete sie. Zwar wurde
immer noch und sogar sehr viel musiziert, bei Festen, beim

22



Opfer, auf der Bühne, bei Reden, bei jeder kleinen und großen

Mahlzeit, aber die alte, klassische Musik verflachte trotzdem. Mit
den fremden Melodien kamen auch neue und eigenartige Instrumente,

besonders Schlag- und Lärminstrumente aus Alexandrie»,

dem Orient und den übrigen Kolonien nach Rom, wo die

Kenner sich beklagten, diese Schlagermusik wäre „würdelos, voll
von Geschmetter und Geschrei". ^ Im Prinzip unterschied sich

die religiöse Musik nicht von der profanen, wie das bis zur
Reform der Kirchenmusik durch Palestrina ja der Fall war, und

wie man das auch heute noch in primitiven Sekten mit recht

viel Vorteil bestehen läßt und fördert. - Wie es einem Macht-
und Erobererstaat, der fortwährend zum Kampf aufruft,
entspricht, entwickelte sich in Rom die eigentliche Militärmusik. Die
Infanterie bediente sich der gellenden Tuba (Abb. 2 z), die dem

modernen Clairon gleichkommt, die Kavallerie des dröhnenden

Lituus (Abb. 2O, und im Kampf wurde alles durch kleine und

große Hörner (Abb. 2 z) und durch Paukenschläge verwirrt und

unmenschlich gemacht. - Entsprechend bevorzugte man auch in
der Kunstmusik die Mafsenwirkung ähnlicher und verschiedener

Instrumente, und in der allgemeinen Gleichschaltung gab es

Riesenkonzerte „für das ganze Volk". So weiß man von
Aufführungen, bei denen 600 Sänger im Verein mit 300 Kithara-
spielern auftraten.

Im Orchester hörte man alle bekannten Instrumente, und

riesige Orgeln (Abb. 2 2) ^ der Wind wurde vermittelst einer

Wasserturbine in die Pfeifen geblasen - erregten größte
Bewunderung. Aus den zahlreichen Sing-, Musik- und Tanzschulen

gingen unzählige Solisten hervor, denen bisweilen ungeheure

Honorare bezahlt wurden. An den musikalischen Wettkämpfen
in Rom beteiligte sich die ganze damalige bekannte Welt, und
der Solistenwahn nahm zu. Die unbedeckten Räume, in denen

die „Stars" in der Regel auftraten, stellten gewaltige Anforderungen

rein physischer Natur. Man begegnete ihnen dadurch,

daß man nie laut sprach, sich der Speisen und Getränke möglichst

enthielt, daß man zum Training der Atmungsorgane
Bleiplatten auf der Brust trug, daß man Einreibungen vor-

23



nahm und Sonne, Wind und Nebel mied. - Natürlich stieg und

sank auch das Musikleben mit der persönlichen Einstellung des

jeweiligen römischen Kaisers. Tiberius vertrieb die Schauspieler

und Musiker aus Rom, den Tod Neros aber beklagten in erster

Linie und wegen drohender Arbeitslosigkeit über 500 Musiker
aller Gattungen. -

Aus dem allgemeinen Niedergang und Umbruch der antiken

Musik ging, wie das immer der Fall ist, allmählich ein Neues

hervor, der christliche Kirchengesang. Zwar widersetzte man sich

diesem lange Zeit, bis der Kirchenvater Ambrosius aus Mailand
ihn anerkannte und ordnete. Der Männer-, vor allem der

Knabengesang setzte sich dann endgültig durch und hielt sich allgemein

bis in die Zeiten Joh. Sebastian Bachs, in höchster

Vollendung selbst bis heute, in den Chören der Wiener Sängerknaben,

der Thomaner oder der Sixtinischen Kapelle.

Christoph Simone«

Der Wille der Kunst ist es, bildend zu sein und ein Inneres

so auszudrücken, daß es ein Äußeres wird. Der Ausdruck eines

innern Zustandes, das ist das Entscheidende. Karl Scheffler

Mein Herz ist weit,

Und merk ich etwas Schönes,

Hab ich immer Zeit.
Carl Spitteler

24


	Die antike Musik

