
Zeitschrift: Bulletin de la Société pédagogique genevoise

Herausgeber: Société pédagogique genevoise

Band: - (1916-1917)

Heft: 7

Rubrik: Séance du mercredi 16 mai 1917

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Année 1916-17. N° 7 Mai 1917.

BULLETIN
DE LA

SOCIÉTÉ PÉDAGOGIQUE GENEVOISE

Sommaire du N° 7 :

Pédagogie bergsonienne, par F. Grandjean. - Quelques résultats des

tests d'aptitude, par Ed Clapabède. — Modèles en carton, par
M. Gielly. — Convocation à la séance du 22 juin.

Séance du mercredi 16 mai 1917.

Présidence de M. Ed. Claparède, président.

Esquisse d'une Pédagogie inspirée du Bergsonisme '

par M. F. Grandjean,
Professeur au Gi/»inase, privat-docent à F Université de Genève.

Cette « esquisse » aurait eu comme épigraphe le
passage suivant de l'Evolution créatrice de M. H. Bergson,
si ce passage ne dépassait la longueur ordinaire des
épigraphes :

« L'intelligence, si habile à manipuler l'inerte, étale
sa maladresse dès qu'elle touche au vivant. Qu'il s'agisse
de traiter la vie du corps ou celle de l'esprit, elle procède
avec la rigueur, la raideur et la brutalité d'un instrument
qui n'était pas destiné à un pareil usage.

1 Les quelques vues présentées ici ne concernent que l'enseignement
secondaire, et spécialement celui qui s'adresse aux jeunes gens de 15 à

19 ans; mais je n'ai pas en vue plus particulièrement le Collège de

Genève que tel autre établissement d'instruction secondaire. Je songe à

tous les collèges, lycées et gymnases de l'Europe civilisée. Le texte de cette
conférence a été augmenté de quelques notes et développements jugés
nécessaires.



L'histoire de l'hygiène et de la pédagogie en dirait long
à cet égard. Quand on songe à l'intérêt capital que nous
avons à conserver nos corps et à élever nos âmes, au
dommage palpable par lequel se manifeste et se paie la
défectuosité d'une pratique médicale ou pédagogique, on
demeure confondu de la grossièreté et surtout de la persistance

des erreurs. On en découvrirait l'origine dans
notre obstination à traiter le vivant comme l'inerte e; à

penser toute réalité, si fluide soit-elle, sous forme de
solide définitivement arrêté. Nous ne sommes à notre aise

que dans le discontinu, dans l'immobile, dans le mort1. »

J'avais cité ce passage dans un livre que j'ai publié sur
la philosophie de Bergson2, et après cette citation j'ajoutais
en note : « Il y aurait tout une théorie nouvelle de la
pédagogie à tirer de la philosophie bergsonienne. » puis,
après quelques remarques générales, je concluais : « Xous
nous réservons de développer ailleurs notre idée d'une
pédagogie bergsonienne. »

Le savant et distingué président de la Société pédagogique

de Genève, M. Ed. Claparède, ayant lu ma note,
m'attrapa un jour et me demanda de mettre à exécution
mon projet d'une pédagogie bergsonienne, sous forme de

communication que je présenterais à la Soc-iété pédagogique.

J'étais pris au mot, je dus m'exécuter, et voilà pourquoi

je vais essayer d'exprimer quelques idées que je porte
depuis longtemps en moi à l'état latent.

A vrai dire, je crains un peu que ces idées, encore
virtuelles, n'aient quelque peine à affronter le grand jour de

la discussion et de la critique, pour lequel elles ne sont

1 L'Evolution créatrice, p. 179. — Ce passage est la seule allusion
à la pédagogie qu'on puisse trouver dans les trois livres de M. Bergson.
Il est vrai que M. Bergson, au temps où il était professeur de lycée, a

traité, sous forme de discours de distribution des prix, quelques questions

de détail de la pédagogie secondaire : la Spécialité, la Politesse,
le Bon sens et les études classiques. Il a aussi publié dans l'Année
psychologique une Lettre sur l'influence de sa philosophie sur les

élèves des lycées. (Voir pour ces opuscules la liste bibliographique placée
à la fin de Une Révolution dans la philosophie, la Doctrine de M. H.
Bergson.) Mais M. Bergson n'a pas, jusqu'ici, formulé d'idée
d'ensemble sur la pédagogie.

1 Une révolution dans la Philosophie, la Doctrine de M. Henri
Bergson, 2e édition, 1916. 1 vol., Genève, Atar. Paris, F. Alcan.



— 53 —

peut-être pas suffisamment armées. Auss» prierai-je de
considérer les quelques pensées qui vont suivre comme de
modestes suggestions plutôt que comme des théories
définitives et dogmatiques. Qu'on n'oublie pas que j'ai intitulé

ma communication esquisse. Je voudrais tracer les

premiers linéaments d'une pédagogie dont la conception
bergsonienne serait l'inspiratrice1.

Tout d'abord, je rappelle en quelques mots ce que je
crois qu'il faut entendre par Bergsonisme.

Le Bergsonisme est, naturellement, avant tout, la
philosophie de M. Bergson. Cette philosophie est elle-même à la
fois une doctrine et un système.

Comme doctrine, la philosophie bergsonienne est d'une
importance considérable. Elle est une doctrine de la
connaissance dont M. Bergson n'est pas, à vrai dire, l'unique
inventeur, puisqu'il a eu de nombreux prédécesseurs, mais
dont il est bien plutôt le consommateur, et, si l'on peut
dire, le perfectionneur. Cette doctrine de la connaissance,
c'est celle qui affirme que la raison, l'intelligence discursive

ne peuvent pas tout atteindre, qu'au contraire, ce qui
leur échappe de la réalité à connaître, c'est l'essentiel, au
sens littéral du mot, c'est ce qui fait qu'une chose est ce

qu'elle est et se distingue de toutes les autres, qu'elle a un
caractère propre et une qualité intrinsèque.

Mais le Bergsonisme ne s'en tient pas à cette négation.
Il n'est pas un vrai scepticisme. Il ajoute : ce qui échappe
à la raison, une autre faculté humaine peut s'ingénier à le
connaître; cette autre faculté n'est pas discursive, elle est
directe; elle n'est pas médiate, elle est immédiate; elle ne
tourne pas, comme la raison, autour des choses, en les
comparant et en les mesurant, elle entre résolument dans la

1 J'essaie ainsi de prolonger la philosophie bergsonienne dans le sens
de la pédagogie. Je le fais sans l'aveu de M. Bergson, et parce que le
Bergsonisme est une façon de penser dont chacun peut tirer les

conséquences qu'il croit justes. Je prends d'ailleurs l'entière responsabilité de

mes idées; je ne les crois point inattendues; je m'efforce au contraire
de donner une expression à des tendances qui sont très actuelles, qui
sont «dans l'air », et qui demandent à prendre une forme et à passer
dans la pratique.



réalité à connaître, et cherche à la saisir par une communion

intérieure. Cette faculté, c'est Yintuitien.
Et tandis que la raison ne connaît que des rapports,

l'intuition tâche à saisir les choses en soi; tandis que la raison

mensuratrice ne connaît que des quantités, l'intuition
perçoit des qualités; tandis que la raison est une connaissance

en surface, et relative, l'intuition veut être une
connaissance en profondeur, et absolue.

Ces différentes thèses de la doctrine bergsonienne
comportent, on le voit, l'affirmation à côté de la négation.
Mais il y a dans cette doctrine un grand nombre
d'éléments subversifs et destructeurs, nettement révolutionnaires.

C'est la raison qui m'a poussé à l'appeler une révolution

dans la philosophie.
En effet, c'est contre la tradition philosophique que se

dresse le Bergsonisme, et cette tradition, on l'a appelée
l'intellectualisme, ce qui veut dire à-peu près : la doctrine
ou la théorie de la connaissance qui croit pouvoir tout
comprendre et tout expliquer à l'aide de la seule raison. La
formule de l'intellectualisme a été fournie par Hegel, c'est :

« Tout ce qui est réel est rationnel, tout ce qui est rationnel

est réel. »

Le Bergsonisme déclare que l'intellectualisme est dans
l'erreur quand il veut restreindre l'esprit humain à la
raison, quand il refuse de mettre en jeu d'autres facultés plus
obscures sans doute, mais peut-être plus riches et plus
fécondes, plus substantielles aussi, la raison étant décidément
une pure forme capable de s'adapter à tout, mais incapable

de rien créer. L'intellectualisme ne fait pas de place
aux éléments extra-rationnels de la personnalité, à ce que
Bergson appelle les facultés complémentaires de l'intelligence,

c'est-à-dire à l'instinct, à la volonté, au bon sens.
au sens esthétique, à l'intuition; l'intellectualisme tend
ainsi à diminuer et à dessécher l'esprit.

Des conceptions abstraites, d'où toute vie et toute saveur
sont retirées, et qui sont à la réalité ce que de minces et
transparents fantômes sont aux êtres réels, voilà les élabo-
rations de l'intellectualisme, tant en science qu'en
philosophie. Le Bergsonisme s'efforce de saisir plus pleinement

la réalité concrète, de ne pas la déformer, la décolorer,

l'immobiliser et la tuer en l'enfermant dans des

compartiments commodes sans doute, mais artificiels et
conventionnels.



Enfin, l'intellectualisme n'admettant qu'une seule
faculté de connaître, la raison, n'admet aussi qu'un seul genre
de connaissance, la connaissance rationnelle. Aussi
l'intellectualisme ne peut pas établir une différence de nature
entre la science et la philosophie, puisqu'il n'y a pour lui
qu'un ordre de connaissance. IÌ n'y a entre la science et
la philosophie qu'une différence de quantité, la science
étant une connaissance partielle ou partiellement unifiée de
l'univers, la philosophie étant la connaissance totale ou
totalement unifiée1. C'est pourquoi l'intellectualisme
déclare que la philosophie est le total ou la synthèse des

sciences, l'unification des sciences. Et comme les sciences
tendent à prendre la forme de la science-mère, des
mathématiques, la plus simple et la plus parfaite de toutes, la
philosophie idéale, selon l'intellectualisme, serait une
mathématique universelle, un panmathématisme. Et l'expression

suprême de cette philosophie, son ultime formule, ce
serait une vaste équation différentielle qui contiendrait en
elle la possibilité de toutes les équations particulières des
différentes sciences.

Il n'est pas de partie de l'intellectualisme contre laquelle
la doctrine bergsonienne se dresse plus hostilement que
contre cette confusion séculaire de la science et de la
philosophie — confusion séculaire, certes, puisque nous la
trouvons à l'origine de la philosophie européenne, chez les

premiers penseurs de la Grèce.
La doctrine bergsonienne affirme catégoriquement, par

les pages les plus décisives de Bergson lui-même, que
science et philosophie font deux, que ce sont deux
disciplines de nature différente, employant des instruments et
des procédés différents pour atteindre des objets différents.
— la science emploie la raison, opère par la comparaison
et l'abstraction pour connaître des rapports, la philosophie
emploie l'intuition, opère par une pénétration directe pour
atteindre des choses en soi.

Quant au système de M. Bergson, il est plus particulier
que la doctrine. Il est la mise en œuvre de la théorie de la
connaissance formulée par M. Bergson lui-même. C'est
vraiment un des systèmes les plus hardis, les plus originaux

et les plus étonnants qui soient. Qu'on se représente
que sur les questions les plus importantes de la philoso-

1 On trouve ces définitions dans les manuels officiels de philosophie.



— 56 —

phie, M. Bergson a résolument dit son mot en ne consultant

que son intuition, laquelle, d'ailleurs, est aussi bien
son bon sens que son instinct divinateur. Et, comme s'il
avait décidé de tenir une gageure, il a osé attaquer de

front, avec une arme inconnue et dédaignée, les plus
inexpugnables problèmes, dont il a renouvelé non seulement
la solution, mais même la manière de les poser. Qu'il me
suffise de rappeler ici que dans ses trois œuvres, M. Bergson

a proposé successivement une psychologie introspective,
une psychologie expérimentale et physiologique, enfin une
métaphysique.

Dans l'Essai sur les données immédiates de la conscience,

paru en 1889, se développent les théories du moi-qualité,
du temps psychologique, du dynamisme psychique, de
l'autonomie foncière de l'âme et de sa liberté.

Dans Matière et Mémoire, qui est de 1897, c'est la
démonstration de l'immatérialité de la mémoire, de son
indépendance à l'égard du cerveau, de l'enregistrement
perpétuel du passé, et du rôle du cerveau lui-même qui se

borne à être un instrument de transformation du psychique

en mouvements, ou d'adaptation de la conscience à ia
réalité matérielle.

~En&n L'Evolution créatrice (1907) est une suite éblouissante

d'aperçus géniaux sur la nature de l'univers envisagé

comme l'immense manifestation évolutive d'une
conscience. Un monde qui devient, qui se fait sans cesse au lieu
d'être fait une fois pour toutes, un monde qui, comme la
conscience humaine, a une histoire, qui s'accroît à chaque
instant d'un passé toujours grossissant, qui, par
conséquent, est, comme tout ce qui vit. une évolution non
seulement irréversible, mais encore imprévisible et créatrice,
voilà le thème constant de ce grand livre. Ajoutons à cette
idée capitale des découvertes de génie, comme celle de la
distinction à établir entre l'intelligence et l'instinct :

l'intelligence, faculté dérivée, habituée à travailler sur l'inerte,
à créer des instruments mécaniques et artificiels pour
l'exploitation de la matière inorganique, l'instinct, faculté
primitive, qui n'est que le prolongement des processus vitaux
et qui dès son apparition a travaillé dans le même sens que
la vie, s'est ingéniée à créer des instruments organiques et
naturels pour l'exploitation de la matière vivante. D'où' la

possibilité qu'il doit y avoir pour l'instinct de comprendre
la vie, — à condition que l'instinct devienne conscient de



lui-même et de sa propre tendance, sous forme d'intuition,
— tandis que l'intelligence, avec son allure irrémédiablement

géométrique, son goût exclusif pour l'immobile et le

discontinu, se trouve dans une incapacité naturelle et
native de comprendre la vie.

Telles sont les nouveautés encore paradoxales qui. avec
beaucoup djautres moins importantes, composent L'Evolution

créatrice.
Et voilà pour la philosophie de M. Bergson lui-même.
Mais, si vaste que cela soit déjà, le Bergsonisme n'est

pas que cela. Il est encore le grand mouvement
anti-intellectualiste, anti-déterministe, anti-mécaniste, anti-matérialiste,

bref, le grand mouvement spiritualiste qui forme
l'essentiel de la philosophie française à partir de 1890
jusqu'à cette heure.

Le mot Bergsonisme n'a été appliqué à ce mouvement
que par une généralisation qui peut ne pas paraître
complètement justifiée. On aurait pu tout aussi bien, semble-
t-il. appeler cette tendance générale des esprits à la fin du
XIXe siècle et au début du XXe de noms tels que Pasca-
lisme, Biranisme, Schopenhauerisme, Poincaréisme, car
Bergson n'est pas seul. Il a été précédé et accompagné de

grands esprits qui revendiquent leur part dans l'œuvre
de réforme ou de révolution spirituelle de ces dernières
année?. Mais il est certain que parmi tous ces ouvriers
d'une pensée nouvelle Bergson a été le plus habile, le plus
lucide, le plus profond aussi. C'est lui qui a constitué
définitivement la doctrine de la philosophie intuitive, qui lui
a donné une conscience claire, une dialectique, des
argument? décisifs. Il a donné une forme philosophique à la
moderne tendance anti-intellectualiste. C'est pourquoi on
a pu appeler cette tendance du nom qui rappelle son
représentant le plus autorisé : le Bergsonisme. Et le mouvement

spiritualiste qu'on appelle ainsi est une réaction
violente et générale contre le scientisme ou scientifisme du
XIXe siècle, contre le positivisme de Comte et le
matérialisme de Taine, contre le dogme tyrannique de la science
souveraine, du déterminisme scientifique irrésistible et
absolu. L'intellectualisme de 1850 n'a pas cessé de céder

partout du terrain devant une conception plus large, plus
libre, plus féconde et plus propre à la vie, conception qui
apparaît vers 1890, et qui a trouvé sous le nom de
Bergsonisme la plénitude de son expression.



58 —

Toute théorie pédagogique doit examiner trois éléments:
la formation du maître, la formation de l'élève, et
l'enseignement à donner. Mais comme je crois quç la dernière
question prime les deux autres, je mettrai en première
ligne la question de l'enseignement à donner, et je la joindrai

à une autre question non moins primordiale, celle de
savoir quel idéal on se propose de réaliser plus ou moins
à travers l'élève, soit quel type d'humanité on a en vue
aujourd'hui quand on s'occupe d'éducation.

J'examinerai ainsi, en me plaçant au point de vue de ce

qu'on appelle le Bergsonisme, le quadruple problème
suivant :

Que doit-on enseigner
Quel est le but à atteindre et le type à réaliser
Quels doivent être la substance et les moyens à mettre

en œuvre pour atteindre ce but, c'est-à-dire quelle doit
être la formation de l'élève et celle, du maître

1° Que doit-on enseigner
Dès cette première question, la tendance contemporaine

a une critique sérieuse à adresser à l'enseignement
traditionnel; cette critique, c'est de vouloir tout enseigner.

La pédagogie traditionnelle qui se transmet aujourd'hui
encore de génération en génération dans nos écoles
secondaires semble avoir pour objet et pour but une culture
universelle, comme si cette culture était possible. On semble

croire que l'idéal de l'adolescent, c'est d'être une petite
encyclopédie ambulante, un Larousse vivant dont les pages
seraient les circonvolutions cérébrales, dont les illustrations

seraient les images mentales enregistrées pendant les
années d'études et plus ou moins nettement conservées,
dont le texte enfin serait les phrases des. professeurs. Une
conception aussi livresque de la culture intellectuelle ne
peut pas manquer de conséquences ridicules et funestes, —



— 59 —

ridicule? parce qu'on ne tend à former ainsi que
d'insupportables petits pédants, funeste? parce qu'une éducation
ainsi comprise surcharge la mémoire artificielle des jeunes
gen? sans jamais s'incorporer vraiment à leur compîexion
psychique. Mais, de plus, cette éducation est fausse pour
plusieurs raisons :

1° D'abord elle suppose implicitement que tout est con-
naissable. Du moins elle donne cette conviction à l'élève,
qui. par surcroît, et dans la naïve présomption de son âge,
s'imagine qu'il connaît tout.

Telle est la conséquence nécessaire de l'intellectualisme,
oui. nous l'avons vu. se repose sur cette assurance
simpliste que tout ce qui est réel est rationnel, et que tout ce

qui est rationnel est réel.
2° D'où une sec-onde erreur : comme on a appris à

l'élève que la raison suffit en toute circonstance pour trancher

le? questions les plus difficiles, que ia raison seule
doit être juge dans tous les débats, qu'elle a une compétence

universelle, on donne à l'adolescent une confiance
absolue et dogmatique dans le pouvoir de la raison, et on

l'expose ainsi à de cruelles déceptions futures: on prépare
chez ce jeune rationaliste convaincu un terrain excellent
pour le scepticisme; car lorsque son esprit plus mûr se sera
trouvé aux prises avec les contradictions de la vie et avec
le? problèmes de la science véritable, se trouvant désemparé

de? les premières rencontres par le désaccord qu'il
devra constater entre ?a science toute théorique et l'irrationalité

mystérieuse des faits, il ne tardera pas à perdre
confiance dan? ce qu'on lui aura appris, et il passera, sans
transition. ?an? modération, de son dogmatisme intransigeant

au scepticisme complet. Résultat : au point de vue
intellectuel ce sera un esprit sans conviction, sans énergie,
san? courage pour la recherche scientifique: au point de

vue moral, comme la conception intellectuelle passe dans le
monde de l'action, on aura un dilettante, flottant au gré
de? impressions passagères, et incapable d'adopter une
ligne de conduite constante.

3° Une troisième conséquence de cette pseudo-culture
universelle sera de ne façonner, au cas le plus favorable,
que des esprits, des raisons, des intelligences froides et
abstraites pour qui toute la réalité vivante se transforme en
matière d'études rationnelles, en connaissances à classer
dans des vitrines et des compartiments. Comme si le monde



— (Il) —

entier n'était qu'un objet de connaissance scientifique!
Comme s'il n'y avait dans la réalité que des faits à étiqueter

et des lois à généraliser! L'éducation intellectualiste
fait de l'homme un appareil enregistreur, passif, impersonnel,

auquel on décerne comme un honneur le brevet
d'objectivité scientifique. Elle enlève à l'individu son originalité

savoureuse, se? réaction? spontanées, son initiative, son
instinct, son activité: et cet être, qui était fait pour
apporter dans le monde la précieuse part de son imprévisible
liberté, est réduit aux ré-actions monotones du manœuvre
scientifique incapable de créer du nouveau.

4° LTne quatrième erreur de la culture encyclopédique
est de méconnaître la vraie nature de l'esprit : la psychologie

contemporaine sait que la conscience est une activité
incessante de triage, de choix et d'élimination, et que ce

triage, ce choix et cette élimination se font en raison des

limite? mêmes de l'attention et de l'étroitesse du champ de
conscience. La conscience n'est pas indéfiniment extensible,

elle ne peut pas garder simultanément un groupe
trop nombreux d'idées présentes. Depuis les belles études
de W. James sur la conscience et l'attention, il n'est plus
permis d'ignorer de telles lois. Et pourtant on fait encore
comme si on les ignorait. On exige que l'élève, j'allais dire
le patient, ait. sinon san? cesse, du moins à certain?
moments qui sont ceux des examens, présent à la fois dans sa

pensée un ensemble de connaissances disparates qui toutes
sont mises sur le même plan et sont supposées d'égale
valeur1. U n'est pas question pour l'élève de trier, de choisir
et d'éliminer. Une telle initiative de sa part serait considérée

comme une preuve de paresse impardonnable, et la
note de l'examen se chargerait bien de punir semblable
fantaisie. Mais, comme la nature reprend toujours ses droits,
on peut voir à chaque examen des élèves qui, de leur propre

chef, ont éliminé une partie du programme à étudier.

1 Comme le faisait remarquer récemment un de nos plus distingués
pédagogues, notre enseignement actuel souffre de pléthore. Il veut à

la fois conserver l'héritage de l'humanisme de la Eenaissance et tenir
compte des découvertes scientifiques dont l'importance s'est imposée
depuis 1850. Comment veut-on qu'une telle abondance de connaissances

disparates puisse entrer dans des cerveasx moyens et s'y maintenir?
Le temps est venu de renoncer à un certain nombre de détails, de faire
un choix.



— tuet
qui, d'ailleurs, comme il y a un Dieu pour les écoliers,
tombent ». comme ils disent, précisément sur les questions

qu'ils ont accepté d'étudier. Assez rares sont ceux à

qui leur élimination a été funeste. Ainsi, en fait, les lois
de la conscience sont respectées, mais ce n'est pas la faute
des règlement? et des usages établis!

5° Une dernière erreur de la pédagogie traditionnelle
est d'ignorer le tempérament intellectuel des élèves. On
traite non seulement tous les élèves d'une même classe,
mais tous ceux d'une même école comme s'ils étaient
également doués pour toutes les activités de l'intelligence
humaine. On leur demande d'égales aptitudes pour les
disciplines les plus disparates. Et pourtant la notion de
tempérament intellectuel est aujourd'hui admise dans la psychologie.

On sait quelle place W. James, par exemple, lui a

fuite dans sa philosophie1. On sait aussi que Pascal a
définitivement établi, dans ses Pensées, qu'il existe deux types
généraux d'esprits, les esprits géométriques et les esprits
fins, et que ces deux types sont inconciliables. L'esprit de
tréométrie procède par démonstration, l'esprit de finesse

par aperception immé'diate. L'un et l'autre ont leur raison
d'être et leur droit à l'existence, l'un et l'autre ont aussi
leurs limites1.

Or la pédagogie traditionnelle ignore cette différence
essentielle entre les esprits. Et comme, depuis 1850, soit
depuis l'avènement de la science infaillible, l'enseignement
a laissé prendre à la science une prépondérance toujours
croissante, c'est l'esprit géométrique qui a prévalu et qui
prévaut encore de beaucoup sur l'esprit de finesse, dans les

programmes et dans les méthodes pédagogiques.
On veut absolument que tout soit réductible à la démonstration,

même la beauté des œuvres littéraires. Quelques
maîtres font encore faire des analyses quantitatives des

pièces de Racine et de Molière pour forcer leurs élèves à

exposer par A plus B le? raisons de leur admiration, alors
qu'une lecture accompagnée de quelques explications
intelligentes suffirait pour produire chez les adolescents ce

' V. surtout Le Pragmatisme, trad. E. Le Brun, 1 vol.. Bibl. de Phi
¦os. scientifique, Paris. 1911. Première leçon, p. 20 et suiv.

1 V. dans les Pensées de Pascal le chapitre intitulé Différence entre
l'esprit de géométrie et l'esprit de finesse.



frisson du beau qu aucun raisonnement ne pourra provoquer1.

On comprend que ies quelques jeune? tempéraments en

qu: éclôt l'esprit de finesse souffrent, pendant leur? études
secondaires, à se sentir perdu? parmi tant d'imperturbable?

raisonneur?.
Il est vrai que depuis bien des années déjà on s'efforce

de répartir le? élèves en section? où leurs facultés natives
pourront se spécialiser et se renforcer, mais ces sections ne

me paraissent pas elles-mêmes encore suffisamment
spécialisées. On enseigne trop également de tout dan? chaque
section, et surtout on y enseigne trop dan? toutes avec les

mêmes méthode?. Le? esprits littéraire? ne devraient pas
recevoir le même enseignement scientifique que les esprits
mathématiques. Si l'on fait de? différences entre le?

sections, c'est du plus au moins, en quantité, et non en qualité,

comme il conviendrait en présence d'e?prit? de qualité

différente.
En négligeant la qualité de? esprits, on néglige aussi un

élément important de l'enseignement, l'intérêt. L'intérêt
préside pourtant au triage de? idées et à leur enregistrement

par la conscience: Et l'élève s'intéresse à ce qu'il
comprend aisément, à ce qui convient à son tempérament
intellectuel. Ainsi c'est bien au tempérament qu'il faut
toujours revenir.

Que devrait faire une pédagogie qui ?"in?pirerait des
découverte? et des idée? de l'anti-intellectualisme contemporain,

quand il s'agirait de répondre à cette question : que
doit-on enseigner

La pédagogie dont je parle devrait inscrire en tête de

' Heureusement, la lecture expliquée, pratiquée avec art, remédie de

plus en plus aux méfaits de l'enseignement dogmatique et rationaliste
de la littérature. Elle met l'élève en contact direct avec les chefs-
d'œuvre; mais il faut qu'elle reste une explication qualitative.

Qu'on me permette de rendre hommage ici à M. le Conseiller d'Etat
AV. Rosier, président du Département de l'Instruction publique de

notre canton, qui s'est efforcé d'améliorer l'enseignement de la littérature

française en introduisant la méthode de la lecture expliquée dans
toutes les classes où on pouvait la pratiquer. La largeur de vues et

l'ouverture d'esprit de M. W. Rosier ont déjà rendu possible la réalisation

de maintes idées nouvelles et utiles. Xous comptons sur lui pour la

lutte qui commence un peu partout contre les funestes routines.



— i;:ì —

?es programmes ce principe : il ne faut pan tout enseigner,
il faut bien enseigner. Il faudrait faire porter les effort?
i on lia? uniquement ?ur la quantité de renseignement, mais
aussi sur sa qualité.

Le Bergsonisme, qui est tout entier avant tout une philo-
sophie de la qualité, aurait bien soin d'introduire le souci
et le sens de la qualité dan? renseignement actuel, d'où ce
souci et ce sens semblent être banni? pour toujours.

Mai? qui dit qualité dit valeur, choix, hiérarchie.
L'essentiel me paraît être dan? l'enseignement de choisir, et de

choisir bien. Mai? au nom de quel principe choisir, quei
critère employer pour ce choix Ici interviennent de?

considération? p'.u? délicate?. U faudrait d'abord faire
comprendre aux élève? que tout ne peut être appris, -pour la
lionne raison que tout ne peut être connu. Il faudrait leur
montrer le? limites de nos connaissances. On les empêcherait

ainsi de croire qu'ils savent tout: on le? préserverait
par là de cette fatuité intellectuelle qui rend certains
d'entre eux si insupportables; on leur donnerait ce sens

précieux de la relativité, qui est certainement la marque la
plus sûre de la vraie culture et de la vraie intelligence. Le
dogmatisme tranchant n'est bon pour personne, mais il
mess'ied surtout aux hommes qui ont fait de sérieuses
étude? secondaires.

Mai? pour faire comprendre aux élèves la relativité des
connaissances humaine?, il faudrait leur montrer le
mécanisme et les procédé? de notre faculté de connaître, il
faudrait, quand on aborde une science nouvelle, faire une
explication préliminaire sur l'objet de cette science, sur la

nature spéciale de cette discipline et ?ur se? prétentions
légitimes. Il faudrait pour cela un peu d'esprit philosophique

qui permît au professeur spécialiste de dominer sa

spécialité et de la rattacher à l'ensemble du savoir humain1.
Je reviendrai à cette question en tant qu'elle concerne la

préparation du maître. Mais je puis dire que j'ai toujours
cté frappé de voir l'effet excellent que produisent sur l'esprit

des élèves des considérations concernant le? limite? de

nos connaissances actuelles. Qu'on n'aille pas croire qu'en
supprimant de l'enseignement un certain dogmatisme naïf
et sans nuance?, on mette dan? l'esprit de? jeune? gens

1 Quelques connaissances de l'histoire des sciences permettraient au
maître de montrer l'origine et l'évolution de la science qu'il enseigne.



— 64 —

le doute, la méfiance ou le découragement. Le sentiment de
la relativité, l'élève l'accueille et l'acquiert très vite, et j'ai
remarqué que ce sentiment le mûrit et le rend grave. Le
jeune esprit comprend qu'on l'a mis dans une confidence,
qu'on l'a chargé d'une part de responsabilité, qu'on lui a

demandé son indulgence (non pas pour soi, mais pour ia
science qu'on enseigne) et sa compréhension virile des
réalités. U aime cent fois mieux cela que l'absolutisme tyran-
nique d'une science qui se ferait admirer d'en bas avec
crainte. I! devient notre complice, si j'ose dire, dans l'ignorance

où nous sommes de toutes le? vérités importantes et

profondes; et ce sentiment du relatif est le plus salutaire
qu'un jeune homme d'aujourd'hui puisse retirer de ?es

étude? secondaires. Remarquez d'ailleurs que si vous ne lui
donnez pas le sens du relatif au Collège, l'élève devra
l'acquérir à l'Université, et alors avec quelle peine et au prix
de quelles illusions! Mieux vaut donc lui faire comprendre,

du moins dans les classes supérieures du Collège, ce

qu'il découvrira plus tard avec un sentiment de mépris
pour le? maîtres qui n'avaient pas su le lui révéler.

Il faudrait aussi lui faire comprendre que tout ce qui
est réel n'est pas rationnel, que la raison n'est pas adéquate
à la réalité: il faudrait lui montrer que ia raison a sa
valeur, son emploi et sa portée dan? des domaines qui lui ?ont
propres, mai? qu'elle ne peut pas 'tout atteindre. On dirait
vraiment que le grand mouvement antirationaliste qui ?e

propage dans le? pays civilisé? de l'Europe occidentale
depuis cent cinquante an? n'a pas encore pénétré chez nous!
On dirait que Kant n'a pas écrit pour nous sa Critique de

la Raison pure. Il est vrai que Kant n'est pour les protestants

qu'un moraliste. Les pasteurs seuls le connaissent, et
encore ils ne connaissent de lui que sa Raison pratique. Il
serait temps, ce me semble, d'initier notre jeunesse aux
principes du relativisme de la connaissance rationnelle.
Quand je songe que j'ai dû faire tout seul, longtemps après
être sorti du Collège, et au hasard de mes lectures et de mes
réflexions, la découverte de ce relativisme moderne, je ne
m'étonne point que des idées aussi essentielles soient encore
ignorées des esprits cultivés de ma génération.

Le Bergsonisme pourrait apporter ici une salutaire
compensation au relativisme ou au demi-scepticisme kantien
Il pourrait montrer que s: la raison n'est pas faite pour
tout connaître, il n'en faut point conclure au désespoir



— b.) —

intellectuel; qu'il y a heureusement « des puissances
complémentaires de l'entendement », comme dit Bergson,
puissances qui nous permettent de vivre, d'agir et de nous
reconnaître dans un monde où tout n'est pourtant pas
intelligible. Et parmi ces puissances extra-rationnelles, parmi
ces l'acuite? qui collaborent avec la raison tout en restant
distinctes d'elle, il y aurait au premier rang le bon sens,
une faculté précieuse entre toutes, dont la philosophie
bergsonienne fait un large usage. Le bon sens n'est pas
précisément ce que les études traditionnelles développent et
mettent à contribution.

Depuis les jeunes pédants de Molière, les potaches, les
« fort? en thème ¦• sont toujours plus ou moins des oisons
brillé?, et il est regrettable que l'instruction secondaire
produise encore tant de fils Diafoirus.

A côté du bon sens, il y aurait l'instinct, j'entends l'instinct

au sens le plus large, le tempérament, l'impulsion
spontanée, l'initiative propre, et. si l'on veut, l'intuition
au sens bergsonien. Mais tout cela concerne la formation de

l'élève plus encore que la matière de l'enseignement.
Je reviens à ma première question : que faut-il apprendre

Je réponds encore une fois : il ne faut pas tout
apprendre, mais il faut apprendre bien. Pour cela, il faut ne

pas se contenter d'apprendre en surface, en étendue, en

quantité, comme le vent la pédagogie encyclopédique de

l'intellectualisme: il faut un savoir qui soit plus dans l'esprit

que sur les lèvres, comme le voulait déjà le vieux
Montaigne, un savoir non pas seulement appris, mais pensé.
non pas seulement livresque mais vécu, non pas seulement
passif, mais actif, et capable de dégager dans l'esprit un
véritable dynamisme, c'est-à-dire de mettre en branle, de

proche en proche, des idées qui établiront entre elles des

rapports spontanés, nouveaux et féconds. Pour cela, il faut
une étude intérieure des faits ou des objets, une sorte de

connaissance par le dedans. Bergson n'a pas cessé d'insister

sur la nécessité de se placer au cœur des choses, des

êtres et des question?, de ne pas se contenter de la surface.
de tâcher de connaître en profondeur. Une seule connaissance

centrale est infiniment plus riche que cent connaissance?

superficielles, par la faculté qu'elle a de rayonner
dans tous les sens et de se rattacher à d'innombrables idées

parentes.
Il serait temps", enfin, de savoir que l'esprit se développe



— 66 —

comme l'organisme, par intussusception et non par adjonction

de parties extérieures. Une idée féconde se reconnaît
au fait qu'elle s'incorpore à l'organisme spirituel et que
celui-ci s'en trouve accru et enrichi, tandis qu'une idée
stérile « flotte à la surface du med comme une feuille morte
sur l'eau d'un étang », selon la belle expression de M. Bergson

(Essai sur les Données immédiates de la conscience,
p. 103). Pestalozzi avait déjà compris ce processus
dynamique de l'esprit, et toute sa pédagogie s'efforçait de

respecter et d'épouser le mouvement naturel du dedans au
dehors qui est celui de l'âme et de la vie1. Xous nous
contentons d'aller du dehors au dedans, et encore! Xous pénétrons

rarement dans l'intérieur des esprits.
Si l'on se bornait dans chaque branche à de? chupitres

choisis, qui seraient naturellement pris parmi le? pins
importants, si l'on enseignait dans chaque discipline les principes

directeurs et les faits dominateurs, on ferait de meilleur

travail qu'en s'obstinant à des nomenclatures et à des
dénombrements complets qui n'emplissent que la mémoire.
Ce que je dis ici n'est sans doute pas spécialement bergso-
nien. Montaigne l'avait dit en pensant au Ponocraté? de

Rabelais; mais il faut le redire sans cesse, car non? ?ommes
tous plus ou moins des Ponocratès, nous peinons et péchons
par excès de conscience et de scrupules dans le sens
quantitatif de l'enseignement, je le répète, bien plus que dans
le sens qualitatif1. Xous voulons faire des cours complets,
comme si nos élèves ne devaient plus rien apprendre après
avoir passé par nos mains. Il serait beaucoup plus intelligent

et profitable de leur faire entrevoir certaines lignes
directrices, de les lancer sur certaines voies, en un mot. de

1 V. dans VHistoire de l'Instruction et de l'Education, de M. F
Guex (1 vol., 1906. Lausanne, Payot. Paris, Alcan), l'excellent chapitre
sur Pestalozzi.

2 Combien de maîtres, pendant les dernières semaines de l'année

scolaire, dictent à leurs élèves une dizaine de pages par heure afin

d'arriver, comme ils disent « au bout de leur programme ». On

comprend le profit que le? malheureux écoliers peuvent retirer d'un tel
enseignement, privés comme ils le sont de toute explication et obligés

d'acquérir par la mémoire une science hâtive qu'ils se dépêcheront
d'oublier dès le lendemain de l'examen Voilà la conséquence de la

superstition du programme encyclopédique et de la conception quantitative

des études



— 67 —

suggérer au lieu d'énumerer. L'intérêt, la mise en œuvre
de l'initiative et de la vraie intelligence, de celle qui trouve
des rapports nouveaux, remplaceraient fort heureusement
le morne ennui de l'actuel psittacisme encvclopédique.

Moins de faits et plus d'idées!
Qu'est-ce qu'un fait sans son interprétation Et quc-

valent mille faits enregistré? par la mémoire. ?i l'intelligence

n'a pas la possibilité d'en tirer la signification ': Je
voudrais dans l'enseignement scientifique moin? de positivisme,

dans l'enseignement littéraire et linguistique moins
de verbalisme, dans toutes les disciplines plu? d'idées
générales, plus d'esprit philosophique. On obtiendrait ainsi une
culture plus vivante, plus profonde et plus résistante.
X'avons-nous pas remarqué que ce qui nou? est resté de

nos années de collège, ce sont quelque? idées semée? en

passant par la voix distraite du maître qui ne semblait
même pas se douter de l'effet et de l'écho de ce? révélations,
— quelques idées sur lesquelle? il avait le moins insisté et

qui. précisément, allaient le plus au fond des choses. Xe
nous le dissimulons pas. l'enfant, l'adolescent sont de?

juges clairvoyants, leur raison toute neuve, leur
incorruptible bon sens font vite le départ entre les choses
significatives et le fatras qu'on leur offre pêle-mêle au nom des

programmes. Et un enseignement substantiel, riche d'idées,
qui ne s'en tient pas aux faits et qui ne se paie pas de

mots, obtient toujours leur respect et conquiert leur intérêt.

De plus, les adolescents voient grand. Les hypothèses
scientifiques, les synthè/es philosophiques, sociales,
historiques, littéraires sont pour leur plaire, et ne les laissent
jamais indifférents. Au contraire, les analyses et les
dissections microscopiques les rebutent. Le microscope est bon

pour l'étudiant, il ne convient pas au collégien. Il serait
sage, ce me semble,'d'utiliser cette tournure d'esprit de
l'adolescent pour éclairer son inte^igence de larges vues
d'ensemble, qu'il n'aura plus l'occasion de découvrir plus
tard. On formerait ainsi des esprits simples, — et non
simplistes — capables de dominer la réalité de quelques points
de vue lumineux, de ?e la résumer à tout instant en eux-
mêmes par quelques idées claire?, et dont le savoir ne
serait pas un fardeau encombrant, écrasant — un impedi-
mentum — mais au contraire une élévation et une libération.



— 68 -
Pour résumer, je réclame, en me plaçant au point de vue

bergsonien, un enseignement qualitatif et dynamique
partout où il est possible, partout où l'on peut et l'on doit le
substituer à l'enseignement quantitatif et mécanique qui
règne, aujourd'hui encore, trop absolument dans les études
secondaires.

11° Quel est l'ideai humain qu'on se propose de réaliser
par l'enseignement .'

Personne, aujourd'hui. n'o?erait répondre : c'est de
faire des livre? vivants, de? encyclopédies ambulantes, des

appareil? enregistreurs de fait?, de loi?, de dates, de preuve?.

Personne n'oserait proposer ?emblable idéal, et pourtant

tout le monde fait cernine si c'était là l'idéal à atteindre.

L'intellectualisme du XIXe siècle — qui d'ailleurs
procède de celui des siècles précédents, à commencer par
cette terrible Renaissance qui voulut tout apprendre.—
l'intellectualisme du XIXe siècle nous a tellement déformés

que nous avons une habitude irrésistible, à l'heure
actuelle encore, de séparer l'homme-intelligence de l'hom-
me-sensibilité. affection et volonté, et de mutiler ainsi la

personnalité naturelle si riche, à la fois une et diverse, au
profit de la cérébralité pure, — qu'on me passe ce
néologisme, je ne puis pas employer un autre mot pour le
travail qu'on demande de? élève?.— U en résulte bien nettement

que. dan? les année? où l'esprit est souverainement
plastique, où le tempérament ?e constitue pour toute la vie.
non? ne formons, par notre méthode pédagogique, ni des

personnalité?, ni des volontés, ni des caractères, mais tout
au plus, chez le? ?ujet? les moins récalcitrants, de patients
travailleur? qui ont renoncé à toute imagination, à toute
envolée, ?achant combien cela coûte de se permettre une
digression, et qui sont prêts à remplir une longue carrière
somnolente, à parcourir une existence sans originalité et
sans nouveauté, bref, qui sont résignés définitivement à

Yennui. Leur seule récompense sera celle qu'on promet à

toute activité civique, le sentiment du devoir accompli.
Un écrivain vaudois qui vient de révéler la verdeur de

son originalité. Maurice Porta, dan? ses Premières lettres



- 69 —

à un Gentil1, parues au début de cette année, a fait, après
tant d'autres, mais d'une façon singulièrement savoureuse
et spirituelle, le procès de notre éducation traditionnelle.
Lis^z le chapitre intitulé : Lorsque l'enfant parait. I!
commence ainsi : « Lorsque l'enfant paraît, le cercle de
famille ;>. a déjà décidé qu'on ferait de lui, avant tout, un
enfant ?age. L'enfant naît personnel, individualiste et
volontaire. Peut-être conviendrait-il de développer ces
instincts et d'en tirer parti. Au lieu de cela vient, après lu
famille, l'école, qui finit de les étouffer. Vous a\ez dt:^

goûts et de? aptitude? différent?, mes amis dit-elle. Vous
ferez tous la même chose. Car il faut, avant tout et
surtout, suivre le programme. Et il y a des centaines d'individus,

mais il n'y a qu'un programme, laïque et obligatoire.

La première tâche sera donc de tuer toute originalité,

toute individualité qui dépasserait le cadre prévu,
fixé une fois pour toutes par des gens compétent?. L'enfant,

disions-nous, naît personnel et volontaire. Au lieu
de se laisser éclairer par ce magnifique exemple de vitalité
qui surgit à nouveau, inlassablement, avec chaque génération,

l'homme fait — on appelle ça l'homme « fait » —
n'a île cesse qu'il n'ait modelé ce cadet à son image. Ton'
est nus en œuvre qui peut le rendre uniforme, banal,
quelconque et interchangeable. L'idéal est le mouton. L'autre.
celui qui dépasse, qui rue dans les brancards, c'est « '.'elève
anormal ». le « caractère mal fait ». « l'indiscipliné ». la
« mauvaise tête >. celui qu'on expédie dans certains
gymnases-prisons de Sui??e allemande. Ceux qui restent sont
le pin? souvent dompté?, ou rendus hypocrites pour ia vie.
ce qui est aussi un résultat. Et les sociétés d'étudiants ont
rarement à Intervenir. Après tous ces passage? à tabac.
le - citoyen » est à peu près formé. Rien ne distingue plus
celui-ci de celui-là, que la couleur des cheveux ou quelque
autre menue particularité de passeport. Tous sont également

prêt? à entrer dans tous les bureaux, à fonctionner
dans toute? le? administrations, à siéger derrière tous les

guichets. Et tout le monde est content, y compris les vieux
parents, qui pleurent de joie, s'il? vivent encore, et l'însti-

1 Premières Lettres à un Gentil. Boutades. Naïvetés et Paradoxe*,
1 vol., Lausanne, imprimerie Bovard-Giddey, 1917. — Tout le volume
est d'une franchise, d'une vivacité et d'une saveur rares en terre
romande.



— 70 -
tuteur retraite, celui qui vous a reçu comme ça haut des

mains maternelles, qui vous a le premier ajusté la camisole

de force, et qui maintenant se frotte les mains, tout
attendri, en constatant à quel point vous avez bien tourné.
La société est satisfaite1. »

On demandera peut-être quel rapport il y a entre ce

passage — qu'on aurait tort d'ailleurs de prendre pour une
siinple boutade — et une pédagogie inspire« du Bergsonisme.

Le rapport est plus étroit qu'on ne pense. Je
soutiens que ce passage et tout le chapitre de M. Porta est

d'esprit bergsonîen, — qu'est-ce qui n'est pas bergsonien
parmi les idées contemporaines, qu'on le veuille et qu'on
le sache ou non 'J — X'est-ce pas Bergson qui a. le
premier dans notre temps, insisté sur les droits imprescriptibles

de l'instinct. — je ne dis pas des instincts. — je veux
dire du tempérament, de la spontanéité intellectuelle, de la

nature en matière psychologique X'est-ce pas Bergson
qui, aprè? Maine de Biran, il est vrai — mai? Maine de

Riran était oublié à ce moment-là — a parlé de l'importance

?upérieure du moi fondamental, que la vie sociale
obscurcit et recouvre de son épaisse et uniforme cuirasse
de banalité et de nécessité. Sans doute l'école ne pourrait
]ias donner une originalité foncière à ceux qui en sont na-
tivement privés, mais au moins faudrait-il qu'elle ne
l'enlevât pas à ceux qui en sont naturellement pourvus. Or
'"est là ce que fait trop ?ouvent notre longue éducation
niveleuse. Quand'le jeune homme sort du collège à dix-neuf
ans. son diplôme de maturité sons le bras, il n'a plu? qu'à
?e présenter « à la toise ». Intellectuellement" et physiquement,

on lui reconnaîtra la faille commune et il pourra
revêtir l'uniforme.

Je prétend? donc que notre .système pédagogique actuel
ne tient pas a??ez compte de l'originalité de? jeune? esprits,
de leur tempérament propre, de leur qualité, de leur
liberté. C'est ici encore une eon?équence de notre indéracinable

intellectualisme. Traitant tous les individus comme

1 Un autre écrivain vaudois, M. Boorda, vient de publier dans la
collection des Cahiers Vaudois un petit livre intitulé: Le Pédagogue
n'aime pas les enfants. II y a parmi les boutades et les paradoxes
intelligents de ce petit livre bon nombre de vérités à retenir. Je suis
heureux de voir que les conclusions de M. Roorda sont sensiblement
semblables aux miennes.



— 71 —

de pures raisons, et étant convaincus que la raison est ia

même dans tous les hommes, ignorant cette réalité
psychologique que toute pensée comporte son cortège de sensations

et d'états affectifs, grâce auquel la raison elle-même
a en chacun de nous sa couleur propre et sa résonance
particulière, nou? ne pensons à façonner que des raison?
doublées de mémoires, et nous croyons ainsi former des individus

pour la vie. Pour la vie sociale, peut-être, et encore!
Remarquez que la morale est totalement absente de nos

programmes, l'instruction civique est un simple cours
juridique, et notre pédagogie intellectualiste, fille du positivisme

d'Auguste Comte, est si sèche et si stérile qu'en
France, quand elle a tenté d'accoucher d'une morale laïque,
ce fut un avortement complet. Je ne veux point dire que
nous ayons à instituer des cours spéciaux de morale —
quoique cela fût parfaitement admissible, puisque, malgré
la séparation de l'Eglise et de l'Etat, nous continuons à

faire donner dans no? écoles des leçons de religion.'.
Je crois que tout se tient dans l'homme, et que toute

conception intellectuelle a son rayonnement et sa

résonance dans les parties sensibles et affectives, claires ou
obscure? de la conscience. Une attitude saine et juste en
présence de la réalité, au point de vue de la connaissance,
entraînera une attitude saine et juste au point de vue de

l'action. La morale résultera tout naturellement de la
conception générale qu'on se fera de la réalité. Mais on sait
qu'il n'y a pas de morale possible sans la possibilité d'un
choix entre des motifs, c'est-à-dire sans liberté. Soyons
donc bien convaincus qu'en méconnaissant, en opprimant
la liberté intérieure des jeunes êtres qui nous sont confiés,
nous irons en sens contraire de toute morale, nous rendrons
toute morale impossible dans leurs âmes. Et si l'idéal est
bien, pour nous autres éducateurs, de former ou plutôt de

préformer et de rendre possibles des hommes complets,
capables non seulement de penser, mais d'agir et de vivre,
on doit bien reconnaître que ce n'est pas en mutilant
pendant de longues années des adolescents de leur tempérament,

de leur instinct, de leur nature affective et volontaire
que nous rendrons possible en eux l'apparition de l'homme
complet1. Et si le but incontestable de l'éducation actuelle

1 On pourra, si l'on veut, apparenter ces idées à celles de Rousseau
et de Pestalozzi. Rousseau voulait qu'Emile apprit avant tout > l'état



doit être de former des individus, — les collectivités valant
ce que valent les individus. — et non pas d'impersonnels
et insignifiants exemplaires de l'espèce humaine, on
conviendra que la pédagogie intellectualiste et traditionnelle
semble faire tout ce qui lui est possible pour éviter ce but.
II y a en elle un mépris de l'individuel, de l'original, du

qualitatif et du dynamique qui est un véritable péché contre
l'esprit.

111° Quels seront les moyens à employer pour la forma-
lion de l'élève

La question est compliquée et je ne prétends pas la trancher

ici. Elle entraîne des considérations d'ordre pratique-
sur lesquelles on pourrait discuter longtemps. Quelle sera
la formation technique à donner à cette matière primitivement

informe qu'on appelle l'élève, pour en faire un être
complet, et réellement viable

Il y aurait à envisager de multiples questions qui
peuvent d'ailleurs se répartir en deux groupes, les questions
concernant les doctrines ou, comme on dit, les branches à

enseigner, et la manière de les enseigner. — et les questions
concernant la discipline, soit la manière de diriger la
conduite des élèves.

Pour les doctrines à enseigner, je ne vois pas grands
changements à apporter aux programmes actuels, si ce

n'est, je le répète, qu'il faudrait renoncer dans les écoles
secondaires à enseigner toutes les branches du savoir
humain, à épuiser leurs éléments; des chapitres choisis, du
moins dans les classes supérieures, me sembleraient bien
préférables à ces revues rapides et vertigineuses dont les

élèves sont étourdi? bien plus qu'instruits. Et puis, autant
que possible, suppression des doubles emplois, des répétitions.

Si, selon le proverbe latin, repetitio occidit magistrata,

on peut dire : occidit quoque discipulum. On a. par
exemple, au Collège le système des cycles. La division infé-

d'homme >, et Pestalozzi voulait faire peu à peu de l'enfant « un
homme complet », le mener à « la vraie humanité ». (V. le livre de

M. F. Gcex, Histoire de l'Instruction et de l'Education) D'ailleurs,
tous les pédagogues, dès l'antiquité, se sont proposé pour but de faire
des hommes. Tout le monde est d'accord sur la fin, c'est sur les moyens

que l'on diffère.



— 73 —

rieure parcourt un premier cycle des connaissances
humaines. La division supérieure reprend une fois, et pour
certaines branches deux fois le cycle entier : en IVe et IIIe
première revision, en IIe et Ire deuxième revision. Au
total, la majorité des connaissances secondaires a été étudiée
trois fois dans une période de sept années. Cela, en soi.
n'est pas un mal. U est certain que chaque fois on dose le
nomibre des détails selon l'âge des élèves, et le deuxième
puis le troisième cycle sont des études plus complètes que
le premier.

Mais je crains bien que les cycles ne se distinguent les

uns des autres que par le nombre des connaissances
enseignées, c'est-à-dire par la quantité — toujours la quantité!
— tandis que ces revisions se justifieraient bien plus
pleinement si elles différaient surtout en qualité, la manière
d'enseigner le français, le latin, la géographie ou l'histoire
ne pouvant être la même si l'on s'adresse à des enfants de

12 ans ou à des adolescents de 18 ans. Tout est dans la
manière, parce que la manière, c'est précisément la qualité.

J'ai dit déjà ce que je pensais de cette erreur que sont
les examens, et qui consiste à exiger à un certain moment
des élèves une simultanéité formidable de faits disparates
et mal digérés à tenir tout prêts dans leur mémoire. Je
n'y reviens pas1.

Mais je reviens à ce que j'ai dit de la spécialisation de

l'enseignement à l'aide des sections, dans la division
supérieure. La répartition des élèves en quatre sections est déjà
un réel progrès, mais il faudrait encore diversifier
l'enseignement en l'adaptant, en l'appropriant davantage à chaque
section, et pour cela il faudrait, pour une même branche,
non pas seulement, une différence du plus au moins, mais

1 Je reconnais que de très appréciables progrès ont été faits dans le

régime des examens. On élimine actuellement, à la fin de chaque

semestre, à l'aide du tirage au sort, la moitié des branches, ainsi les

examens ne portent que sur une moitié de l'enseignement ; mais est-ce

bien le tirage au sort, c'est-à-dire le hasard, qui devrait décider des

branches que l'on examinera? Ne serait-il pas plus sage de substituer

au hasard nne volonté dont le choix serait moins aveugle et plus
conscient? Et cette élimination de la moitié des branches n'est-elle pas
l'acheminement logique vers la suppression des examens? Pour ma

part, je crois à la suffisante efficacité des témoignages fournis par les

récitations et les ¦ épreuves » mensuelles.



une différence de qualité et de manière. L'idée d'une branche

centrale qui serait la branche caractéristique de la
section et autour de laquelle s'ordonneraient des branches
secondaires, les unes obligatoires, les autres facultatives, est
l'une des idées dominantes de la 45e assemblée de la
Société des maîtres de gymnases suisses, assemblée réunie à

Baden les 8 et 9 octobre 1916. (V. le Rapport :

Fünfundvierzigstes Jahrbuch des Vereins schweizerischer
Gymnasiallehrer, Aarau, 1917. p. 30 et suiv.)

Je tiens à signaler encore une erreur dont on commence
à s'apercevoir aujourd'hui un peu partout, l'erreur qui
consiste à croire que pour faire un enseignement profitable
il faut accumuler les heures de leçons et de travail. On a

longtemps semblé vouloir que les journées des élèves
fussent « bien remplies », qu'aucun moment de loisir ne pût
s'y :n?inuer. Juste le temps de prendre en hâte son repas
de midi. et. de quatre heures de l'après-midi au coucher, le

temps strict d'étudier ses leçons, de préparer ses « épreuves

s. voilà tout ce qu'on accordait à l'élève, et l'on croyait
aue c'était là de l'hygiène intellectuelle! C'était encore,
comme dans toutes les habitudes de la pédagogie
traditionnelle, la confusion de la qualité et de la quantité. On

commence à reconnaître aujourd'hui que ce n'est pas la

quantité des heures employées, mais Y intensité de leur
emploi qui fait la qualité de l'enseignement, et que. le surmenage

étant non seulement inutile, mais dangereux, il faut
des moments de détente. Ainsi la pédagogie s'humanise1.

1 L'Association des Anciens Elèves du Collège et la Société médicale
de Genève, sur l'initiative de M. Edouard Claparède, professeur de

psychologie à l'Cniversité de Genève, le Congrès des professeurs de

gymnases à Baden et des professeurs universitaires à Berne, ont
réclamé pour les écoles la réduction du nombre des leçons hebdomadaires

à'trente et le congé du jeudi pendant toute l'année. L'entrée à S h, le

matin et à 2 h. l'après-midi est aussi demandée. L'unanimité de ces

réclamations prouve leur légitimité. Puissent-elles être entendues!

Depuis que j'ai écrit ces lignes, la Commission scolaire du canton de

Genève, a approuvé les propositions qui précèdent, et qui seront mises

à exécution dès la prochaine année scolaire. Je m'empresse d'enregistrer

ce progrès dont je remercie notre Département de l'Instruction
publique. Au moment de mettre sous presse je signale encore l'article
de M. le Prof. Ed. Claparède intitulé: L'allégement de l'horaire au
Collège et paru dans le Journal de Genève du 11 juin 1917,



Et dans la formation intellectuelle des élèves, je
voudrai« moins de raideur, moins d'esprit de géométrie, plus
d'esprit de finesse. 11 semble vraiment que tout doive se

ramener à des nombres, à des -chiffres, à des notes. Xotre
pédagogie intellectualiste est une éternelle mesureuse. Tout
nous devient objet de mesure, et l'emblème du maître
actuel pourrait être un mètre, accompagné d'ailleurs d'un
niveau. Il y a pourtant des choses qui échappent à la
mesure, au métrage et au chronométrage, et, par aventure, ce

sont peut-être bien les choses essentielles. La psychophysique

de Fechner a fait son temps. Or nous nous conduisons
comme des psychophysiciens quand nous nous occupons des

intelligences. Nous mesurons les esprits. Il semble
vraiment que Bergson n'a pas écrit pour nous son Essai sur les
données immédiates de la conscience, et que c'est en vain
qu'il y a démontré contre l'école de Fechner que l'esprit
n'étant pas quantité, mais qualité, n'est pas objet de

mesure mathématique. On répondra, je le sais bien, que ce

qu'on mesure par les notes, oe n'est pas l'esprit des élèves,
mais seulement la quantité de leurs connaissances. C'est
précisément contre cette habitude que je m'élève, car je
prétends que la qualité des connaissances, à savoir leur clarté,
leur profondeur, les réactions imprévisibles et originales
qu'elles éveillent chez l'individu, a son importance à côté
de leur quantité. Et quand il ne s'agit plus de connaissances
acquises et dégorgées, quand il s'agit d'initiative et de
création de la part de l'élève, comme dans la composition
française, que deviendra l'élément quantitatif, et que
signifiera la note chiffrée qu'on apposera au travail J'avoue
que toutes les fois que j'ai eu à apprécier des compositions
françaises, j'ai eu une peine infinie à convertir mon sentiment

tout qualitatif de ces travaux en un chiffre, et je suis
toujours resté froissé' de « la raideur, de la brutalité et de

la grossièreté » impuissantes de ce procédé, pour reprendre
ici les expressions de Bergson.

Je vais plus loin, et je dis que le système exclusif des

appréciations chiffrées est antipédagogique et même immoral.
— antipédagogique parce qu'il enlève à l'élève le sentiment
qu'il avait, souvent très net, de la valeur qualitative de son
travail, — le chiffre étant une froide abstraction. —
immoral, parce que. quand l'élève s'est aperçu, bien vite, que
sa valeur, sa situation et son passage de classe en classe
sont appréciés par des notes et en dépendent, il ne tarde



pas à ne plus se préoccuper que de ces notes, et il emploiera
tous les procédés, même les plus déloyaux, pour obtenir des

notes élevées ou simplement suffisantes, sans se soucier de

la valeur intrinsèque et qualitative de ses travaux.
Il me paraît que des appréciations qualitatives, formulées

par des mots comme bien, mal, consciencieux, original,
négligé, inepte ou d'autres seraient des jugements plus
significatifs pour tous et plus salutaires pour l'élève1.

Quant à la question des facultés à mettre en jeu chez les

jeunes esprits, on a pu remarquer que jusqu'ici j'ai fort
peu parlé de la faculté de connaître proposée par le
Bergsonisme, à savoir l'intuition-. Quelques-uns de mes
collègues, ayant appris que j'allais faire cette communication
sur unç pédagogie bergsonienne. m'ont immédiatement
dit : « Alors, vous allez nous parler de l'intuition! » et ils
avaient, en me disant cela, un petit air sceptique et bien
genevois, qui signifiait : l'intuition, quelle blague!

Eh bien! non. je ne parlerai pas de l'intuition. Pour
deux raisons : d'abord, parce qu'on en a trop parlé dans
l'enseignement depuis un certain nombre d'années, et

qu'on a employé d'ailleurs ce terme d'une façon complètement

erronée, car. comme l'a fait remarquer avec une
grande justesse M. le professeur L. Baatard. mon collègue,
au cour? de la ?éance d'avril 1917 de la Société pédagogique,

on a sans cesse confondu intuition et induction, deux
chose? pourtant fort différente?1. La seconde raison qui

1 Je reconnais que les appréciations quantitatives sont nécessaires

quand on veut comparer les élèves entre eux et les classer, mais je me
demande si précisément cette comparaison et ce classement sont
nécessaires. De bons esprits estiment aujourd'hui que les préoccupations de

rang sont plus nuisibles que profitables. Elle produisent l'ambition et

l'orgueil chez les élèves intelligents, le découragement et la défiance

envers soi-même chez les élèves mal doués. Mais, même en admettant

que le classement soit nécessaire, c'est une erreur de faire un but dece

qui n'est qu'un moyen, très secondaire d'ailleurs et d'une valeur
contestable.

- h'indiiction est l'opération par laquelle l'esprit passe des faits
particuliers à la loi générale qui régit ces faits. On procède donc par
induction toutes les fois qu'on examine avec les élèves, et dans
n'importe quelle branche du savoir humain, un certain nombre de faits
dont on tire ensuite une règle ou une loi. C'est ce procédé de l'induction

que propose J.-J Rousseau dans l'Emile, quand il demande au



fait que je ne parlerai pas de l'intuition, c'est que
j'observe à l'égard de cette mystérieuse faculté la réserve de

mon maître M. Bergson. Je considère, comme lui. l'intuition

comme une faculté de connaissance psychique et
métaphysique, à employer dans les plus délicates et hautes
sphères de la spéculation, et je ne vois pas à quel titre on
pourrait l'exiger de jeunes gens qui ne comprendraient
même pas ce que le mot signifie. La spéculation métaphysique

n'est pas encore, que je sache, matière d'enseignement

secondaire. (On vient pourtant, heureusement,
d'introduire l'enseignement de chapitres choisis de l'histoire
de la philosophie dans la dernière classe de la section
pédagogique du Collège de Genève.)

Par contre, je réclamerai des élèves un emploi beaucoup

maître de ménager à l'élève des expériences par lesquelles il pourra
retrouver tout seul les lois ou les règles des différentes sciences. C'est

même l'idée centrale de la pédagogie de Rousseau, qui oppose l'induction

à la déduction, à la méthode mathématique et aprioristique que la

tradition scolastique employait uniquement et qui a régné dans

l'enseignement longtemps encore après Rousseau, et malgré Auguste Comte.

Aujourd'hui la méthode inductiveest employée partout où l'expérience
est possible, et jusque dans l'enseignement des langues. Ce qu'on
a appelé, il y a quelques années, la méthode intuitive pour l'pnsei-

gnement des langues et de la grammaire était en réalité la méthode

inductive.
Quant à l'intuition, on entend par ce mot toute connaissance immédiate

qui ne fait aucun emploi, même instantané, du raisonnement-
L'intuition est donc une prise de conscience directe et non pas discursive,

plie n'abstrait pas. elle ne compare pas, elle saisit un seul objet à

la fois, mais elle le saisit de l'intérieur et dans son essence. Mais s'

l'intuition est nettement distincte de la raison, elle est aussi tout autre
chose que la sensation, car la sensation n'est pas par elle-même une
connaissance, elle est seulement un instrument pour la connaissance
des objets extérieurs. Elle peut être aussi bien employée par la raison

que par l'intuition. Sous ses différentes formes, — sens de la réalité,
sens psychologique, sens esthétique, sens mystique, pressentiment, et-
dans le domaine scientifique, faculté de concevoir des hypothèses. —
l'intuition est une faculté trop délicate, trop rare et d'une nature trop
fine pour pouvoir être misp à contribution dans le train courant et

moyen dp l'enseignement collectif.
Je sais bien que Pestalozzi prônait l'intuition commp point de départ

de toute la formation intellectuelle de l'élève. Mais son intuition n'est

pas l'intuition bergsonienne, c'est l'intuition sensible de Kant.



— 78 —

plus fréquent du bon sens et de Yexpérience directe que ne
le comporte l'enseignement actuel. Toutes les fois que le
bon sens pourra utiliser sa connaissance soudaine et infaillible,

il faudra le mettre à contribution. Autant il sera
sage de mettre le jeune hornnie en garde contre les illusions
du sens commun, autant il sera bon de lui inspirer une
entière confiance dans cette faculté fondamentale et vitale
du bon sens, sans laquelle rien de viable ne se crée sous le
ciel.

IV° Enfin, pour ce qui concerne la préparation et la
formation du maître, je me bornerai à dire que le maître
doit posséder plus de qualités qu'un vain peuple ne le

pense : il doit être, en tant que maître, une façon d'homme
supérieur,, s'il veut être supérieur à ses élèves. Intelligence,
clarté, mémoire, maîtrise de son sujet sont naturellement
des qualités requises. Je voudrais y ajouter pour les maîtres

secondaires une certaine dose d'esprit philosophique,
ce mot étant pris au sens vrai et non pas au sens populaire

: il conviendrait, je l'ai moni ré, que le maître d'une
branche spéciale eût quelques idées générales qui lui
permissent de dominer sa spécialité. Un pur spécialiste me
paraît insuffisant pour l'enseignement secondaire. Le goût
des idées générales, le sens des généralisations, la croyance
aux idées sont, à mon sens, nécessaires quand on s'adresse
à la jeunesse, car elle n'aime que cela. J'en ai fait maintes
fois l'expérience. Je puis donc dire : plus de philosophie
dans l'enseignement secondaire, — et qu'on ne pense pas
que je prêche pour ma paroisse, car je ne parle pas ici de

philosophie pure, j'entends seulement les idées de portée
universelle que l'on peut rencontrer dans tout enseignement.
— Quelques notions de l'histoire des sciences se joindraient
utilement, chez les professeurs de sciences, à la connaissance

des procédés d'investigation, d'expérimentation et
d'induction propres à leur science particulière. J'ajouterai
à tout cela une capacité infatigable de renouveler l'intérêt
des jeunes esprits, condition indispensable d'un bon
enseignement, et surtout du bon sens, du sens psychologique,
du tact, du doigté pour le maniement des jeunes consciences,

en un mot, de l'esprit de finesse, pour employer l'ex-



pression de Pascal. Tant de maîtres ne sont, hélas, que des

esprits géométriques1!
Enfin, j'exigerai du maître une faculté toujours

présente de se contrôler et de se juger lui-même, de s'apercevoir

d'un ridicule qu'il pourrait présenter, et de se renouveler

constamment, sans perdre son identité. Il y a un
charmant petit livre de M. Bergson intitulé le Rire2 où le
grand philosophe montre que l'on rit quand on trouve
l'automatisme chez un être que l'on croyait intelligent. Faisons

attention : dans l'enseignement plus que partout
ailleurs, « l'automatisme nous guette », comme dit Bergson...
Mais je ne veux pas faire la morale à mes collègues.

Discussion.

M. Claparède, président, après avoir vivement remercié
le conférencier de cette belle causerie, dont la seule annonce
a attiré à notre séance un nombre inusité d'auditeurs, se

déclare très heureux de constater que, sur les points essentiels,

le Bergsonisme se trouve d'accord, au point de vue de.?

applications pratiques, avec les résultats de la psychologie
expérimentale. Dans son bel ouvrage sur la philosophie
bergsonienne. M. Grandjean avait glissé une note dans
laquelle il dit que la pédagogie expérimentale ou scientifique
est incapable de servir de base à une pédagogie pratique,
parce qu'elle méconnaît les personnalités, parce qu'elle
néglige le différent, la qualité, pour ne s'occuper que du
ressemblant et de la quantité. Or cette critique n'est pas
méritée. C'est précisément la psychologie expérimentale qui a

attiré l'attention, dans ce dernier quart de siècle, sur les
« différences individuelles > : et c'est grâce à la mesure qu'on
a pu mettre en lumière la nature et la grandeur des écarts
qui distinguent les individus. La mesure est indispensable
pour analyser et pour comparer. même pour comparer le

qualitatif. Pour décider de la supériorité pédagogique du
système éducatif de M. Grandjean sur le système traditionnel,

il faudra bien, finalement, déterminer si le nombre des

1 II me paraît qu'une préparation des maîtres secondaires semblable
à celle que reçoivent les maîtres primaires serait fort utile. Je ne vois

pas comment les études qui mènent à la licence en lettres peuvent
préparer un jeune homme à l'enseignement secondaire, qui demande toute
une technique spéciale.

2 Le Rire, essai sur la signification du comique, 1 vol., Paris.
F. Alcan.



— 80 —

individus de valeur qu'il produira est supérieur à celui que
produit le système traditionnel.

M. Baatard estime que l'enseignement scientifique est
moins passible que l'enseignement classique des critiques de
M. Grandjean.

Quelques résultats des tests d'aptitude

par M. Ed. Claparède.

M. Claparède présente quelques résultats des tests d'aptitude,

dont le plan avait été exposé dans notre séance de

février 1916. Le dépouillement des résultats se continue
régulièrement, avec la collaboration de M"" Franklyn. assistante

au Laboratoire de psychologie, II serait désirable d'avoir
plus de données encore. Tous ceux qui voudraient participer
a cette enquête expérimentale seront les bienvenus. En attendant

les résultats définitifs, voici quelques résultats
provisoires, qui doivent être très approximativement exacts: il
s'agit du nombre d'additions ou de soustractions justes
exécutées en une minute (les additions se composaient de trois
nombres de deux chiffres ; les soustractions de deux nombres

de trois chiffres). Ces résultats sont les moyennes obtenues

pour chaque âge, les deux sexes étant comptés ensemble :

Âge Additions Soustractions

8 ans 0 i- 2
3 V,

9 » 3 4

10 » 4 5

11 » 5 y, 7

12 » 6 8",
13 » 6", 9

14 » 7 10

M. Gielly présente des modèles de carton pour l'enseignement

de la géométrie.
Candidatures.

M. et M"" Frank Grandjean sont reçus membres de la

Société.


	Séance du mercredi 16 mai 1917
	Esquisse d'une pédagogie inspirée du Bergsonisme
	Quelques résultats des tests d'aptitude


