
Zeitschrift: Bulletin de la Société pédagogique genevoise

Herausgeber: Société pédagogique genevoise

Band: - (1905)

Heft: 3

Rubrik: Assemblée générale du 11 mai 1905, petite salle de l'Institut

Autor: Durand, L. / Paquin, M.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Numéro 3. Année 1905 15 Mai

JBULLETIN
DE LA

SOCIÉTÉ PÉDAGOGIQUE GENEVOISE

Assemblée générale du 11 mai 1905, petite salle

de l'Institut.

Présidence de M. Lucien Baatard, président.

1° Communications du Comité.

La démission de Mlle Charlotte Barrai est acceptée.

2° L'esprit démocratique et l'enseignement secondaire.

M. Jules Dubois donne lecture du travail suivant :

II y a dans tonte langue des mots que l'on peut, à un certain

point de vue, qualifier de trompeurs et de dangereux; ou
plutôt, car les mots ne sont que des symboles, il y a dans
l'esprit des hommes des notions auxquelles conviennent ces
qualificatifs. Trompeuses et dangereuses, elles le sont par leur
manque de précision, par leur caractère en quelque sorte
malléable, par leur facilité d'adaptation à des réalités très
différentes, et en même temps par l'élément affectif qui les
accompagne, par les sentiments qu'elles suscitent et agitent
dans le cœur humain. Dans un temps de critique tel que le
nôtre, ces notions paraissent souvent évidées de toute réalité,
elles semblent n'être plus que des formes sans matière,
tellement les opinions diffèrent de peuple à peuple et d'individu à



— 18 —

individu, quant à leur substance. Nous rangerions dans cette
catégorie les mots et les idées de liberté, de justice, d'esprit
démocratique, etc. ; la liste en pourrait être longue. L'erreur
capitale de ceux qui emploient ces termes, que l'on nomme
souvent des «grands mots», de ceux qui souvent hélas! en

jouent plutôt qu'ils n'en usent, c'est qu'ils ne disent point à

quoi correspondent pour eux ces expressions ; la plupart des

malentendus, des discussions vaines et sans résultats n'ont
d'autre raison qu'un manque de définition des mots
employés. On peut dire sans exagération que l'aboutissement de

tout travail scientifique est une définition, c'est-à-dire une
délimitation de la réalité que nous pouvons embrasser; on pourrait

dire aussi que la condition préalable de tout travail de

pensée, travail individuel ou travail collectif, est une définition

provisoire des mots dont on se servira.
Nous voudrions ici entreprendre une tâche de cette nature,

un simple travail de définition, persuadé que nous sommes
de l'importance unique de ces mots et de ces notions: l'esprit
démocratique, l'enseignement secondaire.

Ne nous dissimulons pas les difficultés d'un tel travail ;

essayons de les préciser pour les mieux éviter. Un tel sujet ne
doit point être envisagé d'un point de vue théorique pur; ne

prenons point des mots et des idées qui sont le résultat de
toute une série d'opérations psychologiques pour l'image
complète, la photographie pour ainsi dire de la réalité concrète;
ne tombons pas dans l'erreur que nous pourrions nommer
« l'erreur des abstractions réalisées ». Pour l'éviter, la seule
méthode est de rapprocher autant que possible la langue des
idées de celle des faits.

D'autre part, nous ne pourrions songer à parler de l'esprit
démocratique ou de l'enseignement que suppose cet esprit en

nous plaçant sur le terrain de l'histoire seulement, de la réalité

du passé et de celle du présent. Tout d'abord la démocratie

est une forme rare de gouvernement politique et une
torme nécessairement toujours imparfaite; les petites
républiques d'Andorre et de Saint-Marin, toutes deux placées sous
le protectorat de grandes puissances, ne sont point, malgré
leur territoire exigu, des types de démocratie absolue. Les
Etats-Unis d'Amérique, la France et la Suisse (nous passons
sous silence les autres républiques américaines, africaines et
australiennes, où le problème de l'instruction publique n'est



— 19 —

point, croyons-nous, au premier rang des préoccupations de
leurs habitants) répondent davantage au type démocratique
idéal. Mais les différences de tempérament, de mœurs et de
coutumes, d'esprit en un mot qui existent entre les Américains

du Nord et même les Français et nous-mêmes empêchent

que nous les prenions comme modèles de l'esprit
démocratique. Quant à la Suisse, nous craindrions d'en faire un
idéal, puisque c'est précisément chez elle que nous voudrions
voir s'accomplir certaines réformes.

En second lieu, l'étude historique de notre sujet nous
montrerait sans doute comment, étant donné un certain état
politique, un certain esprit démocratique, l'instruction publique
en général et l'instruction secondaire en particulier sont
comprises et réalisées. Mais ce serait là une leçon négative
plutôt que positive ; l'histoire enseigne plutôt à éviter des
fautes déjà commises qu'à poursuivre une ligne de conduite
déterminée par avance et mathématiquement déduite des faits
passés. Il importe de ne jamais oublier que, dans le domaine
spirituel surtout, l'on ne saurait adopter un système ou même
un ensemble de règles empiriques ayant donné d'excellents
résultats dans un certain milieu, pour l'appliquer intégralement

dans un milieu différent. En disant cela, nous pensons
surtout à la France, de laquelle, croyons-nous, nous avons
beaucoup à apprendre, mais qu'il serait puéril de notre part
et même mauvais de vouloir imiter. Notre désir serait de

montrer non pas ce qu'est l'enseignement secondaire dans
telle ou telle démocratie, mais ce qu'il devrait être pour
correspondre à un esprit national vraiment démocratique et pour
le réaliser dans la plus large mesure possible.

Enfin, nous pensons que la contemplation et l'étude du
passé ne sont point sans quelque danger en pareil domaine
surtout; l'historien s'attache, cela est naturel, à l'époque qu'il
étudie, au sujet qu'il traite ; il devient facilement laudator
teniporis acti, ou simplement il grossit involontairement les

mérites fou les défauts) des institutions dont il s'occupe. Qui
ne sait par expérience combien il est difficile d'être vraiment
impartial et «objectif» lorsqu'on traite d'une question au
point de vue historique 11 y a, à notre avis, quelque chose
de plus important que la connaissance du passé, c'est la
préparation de l'avenir.

Aussi nous paraît-il, en conclusion, qu'il faut prendre son



— 2.0 —

point d'appui dans la réalité présente, dans la connaissance
des faits actuels et qu'il faut comparer ces faits aux principes-
théoriques précédemment établis. En d'autres termes, il faut
tenir compte des données de la nature, c'est-à-dire des
observations faites au cours du temps et aujourd'hui, et de celles
de la raison, c'est à-dire de l'idéal que peut concevoir cette
raison. Et surtout de ce rapprochement il faut tirer des
conclusions pratiques, voir comment il serait possible de rapprocher

la réalité de l'idéal, transformer l'une à l'image de l'autre.

Telle est donc la méthode qui nous semble la meilleure
en pareille matière, aussi bien qu'en nombre d'autres cas.
Nous la pourrions résumer dans la formule plus concise :

« Tenir compte de toute la réalité». Nous affirmons parla que
la réalité n'est pas seulement empirique, sensible, matérielle,
mais qu'il y a dans ce que nous appelons la nature un quelque
chose qui la dépasse, qui s'affirme supérieur à elle; c'est ce

que Pascal nomme « la pensée », c'est ce que nous désignons
par les mots, eux aussi souvent mal compris, de raison, d'esprit

ou d'idéal. Nous aurons l'occasion de les illustrer
suffisamment par la suite, d'une façon concrète; nous pensons
donc qu'il n'est point indispensable de les définir maintenant.
— Enfin une dernière remarque s'impose à nous, et pour
diverses raisons ; elle rentre encore dans la question de
méthode. On oublie trop souvent et trop facilement, lorsqu'on
traite des questions d'enseignement, d'instruction, que ces
questions méritent et demandent d'être abordées avec
sérieux, avec respect ; on oublie leur importance immense,
importance qu'il est bien inutile de rappeler ici. Mais qu'il nous
soit du moins permis de redire, au risque d'être accusé de
banalité, que l'idée directrice de toute discussion sur ces
sujets, celle aussi de tout travail pédagogique, c'est celle-ci :
L'instruction publique est sinon l'élément principal, du moins
l'un des principaux éléments qui forment et façonnent l'esprit
d'une nation, en d'autres termes, qui préparent l'avenir même
d'un peuple. Elle est donc une œuvre essentiellement sociale
et morale. Cette dernière remarque tend surtout à nous mettre
en garde contre l'erreur si fréquente, lorsqu'on agite des

questions où l'intelligence a une grande part, «l'erreur de
l'intellectualisme».

Qu'entendrons-nous par les mots démocratie, esprit démo-



— 21 —

«ratique? Le nom même nous en donne la définition première,
générale, et que nous chercherons à préciser. Une démocratie
¦est une collectivité sociale dans laquelle le pouvoir, ou la
souveraineté, réside dans cette collectivité même, dans ce qu'on
nomme le peuple. Nous avons donc afTaire à une notion d'ordre
politique ; l'observation peut sembler superflue ; elle ne l'est
point, elle a son importance pour l'analyse de cette notion.
Or ce pouvoir, ou cette souveraineté collective se manifeste à

trois degrés : dans l'établissement de règles auxquelles tous
les membres de ce groupement humain sont soumis; dans la
réalisation pleine et entière (rappelons que nous posons ici des

principes abstraits, et que nous pouvons en conséquence parler

d'absolu) de ces règles directrices précédemment établies
dans l'application des sanctions positives ou négatives qui
accompagnent ces règles et qui sont destinées à en assurer l'observation,

la mise en pratique. De là le morcellement du pouvoir
souverain en ce qu'on nomme le pouvoir législatif, le pouvoir
exécutif (qu'il serait plus juste de qualifier d'administratif) et
le pouvoir judiciaire. Aux termes mêmes de notre définition,
ces trois espèces de souveraineté doivent être exercées par la
collectivité, par l'ensemble des citoyens. Mais la démocratie
idéale ou absolue est impossible à réaliser. 11 y a de cette
impossibilité deux raisons capitales. La première réside dans le
nombre des membres de la cité. Si petite que l'on conçoive
cette dernière, jamais l'administration des affaires publiques
et l'exercice de la justice ne pourront être exercés directement
par tous. La seconde, qui n'est en somme qu'une autre face
de la première, c'est la nécessité en tous domaines de la division

du travail. Les besoins d'une collectivité d'hommes étant
multiples, il faut que certains membres du corps social
accomplissent certaines fonctions et d'autres membres d'autres

fonctions. Vouloir faire de tous les citoyens des
administrateurs de la chose publique et des juges aboutirait,
pour l'amour d'un principe abstrait, à une véritable
désorganisation de l'ensemble ; la chose se comprend d'elle-même.
De là, la substitution du système représentatif au système
démocratique pur, en tous cas pour ce qui concerne les
deux derniers pouvoirs que nous avons mentionnés ; car, si le
nombre des membres de la cité est fort restreint, on peut
concevoir l'exercice du pouvoir législatif par la collectivité
tout entière; nous en avons en Suisse des exemples dans



quelques-uns de nos petits cantons. Cette substitution de
représentants du peuple au peuple lui-même est une première
dérogation au principe démocratique absolu, mais c'est une
dérogation, nous venons de le dire, nécessaire, imposée par
la nature même des individus constituant un état politique.
Plus les représentants du peuple seront vraiment représentatifs

de l'esprit général et de tous les éléments de cet esprit,
plus la démocratie sera vraiment digne de ce nom. L'unité
dans l'exercice de la souveraineté sera donc conditionnée par
un esprit, c'est-à-dire par un accord de nature spirituelle ; et
c'est là une première remarque très importante en raison des
conséquences pratiques que l'on peut et que l'on doit en tirer.
Cet esprit, d'autre part, est un esprit politique, ou mieux
c'est l'ensemble des activités de l'esprit dans leur application
à tout ce qui concerne la cité. Nous sommes donc ici dans un
domaine en quelque sorte extérieur encore, dans un domaine
où les actions seules importent. Seulement qu'on ne s'y
trompe pas: il est impossible d'en rester à ce domaine : et
parler d'un accord de nature spirituelle, c'est déjà pénétrer
au delà de l'action, au delà même de la volonté qui est

source de l'action. Tout système ou toute organisation politique

suppose à sa base un ou des principes généraux de
nature spirituelle : les différentes formes de gouvernement ou
d'états supposent, l'expression paraîtra peut-être un peu
paradoxale, mais nous la croyons juste, des métaphysiques
différentes. Par métaphysique nous entendons l'idée, ou un
ensemble d'idées plus ou moins coordonnées, du monde, de
l'homme et de ses destinées, de la vie et de son but.

Cherchera établir et à définir les idées essentielles auxquelles
correspond la forme politique de la démocratie nous amènera

naturellement à caractériser l'esprit démocratique. La
première notion rationnelle, la notion essentielle que nous
trouvons dans celle de démocratie, c'est celle d'égalité. Le fait
n'a pas besoin d'être longuement démontré ; un groupement
social où tous les individus sont égaux ne peut être qu'une
démocratie. Cette égalité est du domaine politique et social ;
la participation à la vie de l'ensemble, qu'il s'agisse de ce qui
concerne la cité proprement dite (égalité politique) ou la
société en général (égalité sociale), est la même pour tous.
Pendant des siècles l'égalité n'a été conçue que sous cet angle-là;
aujourd'hui, certaines écoles ou certains partis politiques ten-



— 23 -

dent de plus en plus à faire entrer dans cette notion aussi bien
l'égalité économique que les deux précédentes. Nous n'avons
point à discuter ici ce fait; il nous suffit d'y voir une aspiration

à une réalisation plus complète de cette notion idéale.
Dans quelque sens que l'on envisage d'ailleurs le mot d'égalité,

il désigne, c'est là pour notre sujet la constatation
importante, quelque chose d'extérieur : la faculté de pouvoir
accomplir certains actes accordée à tous. Or cette égalité se

ramène en dernière analyse à deux affirmations morales qui
sont complémentaires l'une de l'autre ; l'égalité de la valeur
des individus qui composent la cité, c'est-à-dire l'affirmation
que tous ont les mêmes droits dans la vie collective ; l'égalité
des obligations des individus vis-à-vis de la collectivité, c'est-
à-dire l'affirmation que tous ont les mêmes devoirs dans la vie
de l'ensemble. On connaît la formule qui coordonne ces
deux propositions : Pas de droits sans devoirs, pas de
devoirs sans droits.

Droits et devoirs n'existent, du point de vue où nous nous
plaçons, que parce que la collectivité des individus existe, parce
qu'il existe une ou des sociétés humaines. Mais tout groupement

est constitué par des unités : un groupement peut être,
nous ne tranchons pas la question, plus que l'ensemble de
ses unités constituantes, mais il est d'abord cet ensemble, il
vaut ce que valent ces unités ; un organisme n'est sain et ne
fonctionne normalement que si l'ensemble des cellules vivantes

qui le composent sont saines et ont entre elles des rapports
normaux, c'est-à-dire conditionnés par les lois mystérieuses
de la vie. Une démocratie est d'abord l'ensemble des individus
qui la composent, elle vaut ce qu'ils valent. L'esprit
démocratique est un esprit d'individualisme, par quoi nous entendons

un esprit qui considère l'individu humain comme unité
de valeur. Il vaut la peine aujourd'hui surtout, croyons-nous,
d'insister sur ce caractère : l'unité sociale et politique c'est
l'individu, et tout individu est unité sociale. Sans doute on ne
considère plus que cette unité est, comme elle le fut en d'autres

âges la famille, le clan ou la tribu. Mais n'est-on pas
souvent tenté de rabaisser la valeur de l'individu pour
augmenter d'autant celle d'un groupe, d'un parti ou d'une
classe C'est là une tendance, à notre avis, en contradiction
manifeste avec l'esprit démocratique. — Mais le terme individu

est de nature en quelque sorte mathématique ; c'est



— 24 —

dans le domaine de la vie l'équivalent du terme atome dans
le domaine de la nature inorganique. L'individu humain ne
peut être, et surtout ne doit pas être, en raison même de son
humanité, un simple élément d'un tout: il est une personne,
possédant une somme de vie qui se réalise plus ou moins.
L'état idéal, c'est que chaque personne puisse se réaliser
entièrement, être une personnalité ou une individualité.

De l'égalité entre les membres d'un corps social et de la
qualité personnelle des membres de ce corps il résulte la
conséquence d'une activité collective réalisée par l'activité de
chacun. La démocratie est la forme politique qui suppose la plus
grande somme de travail réalisé puisqu'elle suppose que tous
sont actifs et. théoriquement, que tous le sont également;
nous pourrions prétendre que la notion d'activité est, elle
aussi, un des éléments essentiels que l'analyse découvre dans
l'idée de démocratie ; mais la chose nous paraît évidente et il
est plus important de mettre en lumière la condition de cette
activité : la liberté. La liberté sera donc un caractère de l'esprit

démocratique. Ce terme, plus encore peut-être que ceux
d'égalité, d'individualisme, prête à des malentendus: combien
d'abus et de tyrannies n'a-t-il pas couvert de son pavillon La
liberté dont il s'agit est la liberté politique et sociale,
déterminée et limitée par les lois mêmes que s'est donnée la collectivité

; c'est dire qu'elle est définie indirectement par la notion
précédemment rappelée de l'égalité; c'est une possibilité d'action

égale pour tous comme elle est commune à tous. Elle est
donc, elle aussi, de nature extérieure, mais elle aussi est basée

sur une réalité plus profonde et plus intime qui est du domaine
spirituel. Mais nous croyons qu'il faut, avant d'en arriver à ce
caractère, rappeler ce que trop souvent l'on oublie en parlant
de ce sujet, en glorifiant la liberté d'une cité : c'est que la
liberté politique et sociale suppose la liberté économique ; et par
là nous entendons pour chacun le pouvoir de subvenir à son
existence personneile et à celle de sa famille par un travail
normal. Une démocratie où existent pour un nombre plus ou moins
grand de ses membres des servitudes économiques est une
démocratie non encore réelle. Car il est impossible dans la
réalité de séparer le domaine politique et social du domaine
économique ; la liberté peut exister en principe, théoriquement,
dans un domaine et non dans l'autre; si elle n'existe pas dans
tous, elle est une abstraction, une illusion. En dernier lieu, la



— 2S —

réalité spirituelle qui est condition et base des diverses
formes de la liberté, c'est la liberté morale par quoi nous
voulons dire la possession réelle de chaque individu par lui-
même, l'indépendance de l'esprit; sans elle ce qu'on nomme
liberté n'est, en quelque domaine que ce soit, qu'une ombre
vaine.

Nous arrivons ainsi à cette conclusion générale : la démocratie

supposant une philosophie, en particulier une certaine
conception de l'homme, cette philosophie peut se résumer
dans les trois termes d'égalité, d'individualisme et de liberté.
Et l'esprit, démocratique aura ces trois caractères d'être un
esprit d'égalité, d'individualisme, de liberté. Ne demeurons
pas dans le domaine de l'abstraction ou desidées. L'esprit
démocratique ne se trouve que chez les individus, c'est chez les
individus qu'il peut être réalisé. Nous pourrions redire ici à

propos de cet esprit considéré dans sa totalité ce que nous
avons dit à propos de l'un de ses éléments : l'individualisme.
La démocratie parfaite serait donc celle où chacun des individus

qui le composent aurait cet esprit. Chaque membre de la
collectivité penserait et agirait en considérant qu'il est l'égal
des autres et surtout que les autres lui sont égaux, qu'ils ont
les mêmes droits comme les mêmes devoirs que lui. Il penserait

et agirait avec la claire conscience qu'il est une personne,
ayant une valeur en tant que personne, et que donner à cette

personne son épanouissement le plus complet est la première
de ses tâches ; mais en se rappelant qu'il en est de même pour
chacun. Enfin, il penserait et agirait comme un être libre en
ne perdant jamais de vue que ceux avec lesquels et sur
lesquels il agit sont également des êtres libres. Si nous mettons
sur le même plan la pensée et l'action, ce n'est pas que nous
estimions l'une absolument conditionnée par l'autre, mais
parce qu'il y a entre elles une action réciproque si constante
qu'on ne saurait les séparer.

Telle est l'idée que nous nous faisons de la démocratie, tel
est l'esprit qui nous parait mériter le nom de démocratique.
Or l'esprit doit, sous peine de s'atrophier et de disparaître, se

manifester, se déployer; il est ce qu'on nomme en philosophie
un « principe actif », ce qui veut dire une force capable de
produire certains phénomènes. La vie de l'homme, pensées,
actions, sentiments, n'est que le développement de son esprit. Si

l'esprit démocratique est une réalité, il se réalisera dans tous



— 26 —

les domaines de la vie. dans ceux de l'instruction et de
l'éducation comme dans ceux de l'administration de l'état et de la
vie publique en général.

Nous sommes demeuré jusqu'ici sur le terrain de l'idéal en
tentant l'esquisse d'une démocratie en quelque sorte parfaite,
en essayant d'en définir l'esprit ; nous avons dit ce que devrait
être l'esprit démocratique, mais non ce qu'il est; nous sommes
devant un idéal de la raison, et nous ne pouvons y voir qu'un
point d'arrivée, un but auquel tendre. Si nous envisageons la
réalité concrète, les faits qui sont accessibles à notre observation,

la distance entre réalité et idéal apparaîtra d'emblée,
distance telle peut-être qu'il semblera impossible de la franchir.

Une démocratie où existent une véritable égalité, une
réelle liberté, où le respect des individualités soit une règle
absolue, n'est-ce point la Terre d'Utopie? Qu'on observe
l'enfant, lequel nous intéresse doublement, parce que nous
parlons d'enseignement et parce qu'il est le futur citoyen devant
posséder l'esprit démocratique. Il n'a pas l'esprit d'égalité
naturellement: il ne peut d'ailleurs l'avoir dès l'abord et cela

pour des raisons psychologiques; son moi est le centre du
monde et tout lui est rapporté; l'enfant est par nature égoïste.
Il n'est pas davantage, est-il besoin de le dire? ce que nous
avons appelé une personnalité; il est un individu qui chaque
jour se réalise davantage, dans certaines phases de sa vie
surtout, mais cette réalisation peut se faire dans des directions
fort différentes et aussi comme inconsciemment. L'enfant enfin

n'a point un esprit de véritable liberté : il aime l'indépendance

en général, il est même impatient du joug qu'on lui
impose, mais ce n'est point là, faudrait-il le rappeler? la liberté
dont nous avons parlé. Si donc aucun des éléments constitutifs

de l'esprit démocratique ne se trouve et ne germe
spontanément en l'âme enfantine, il faudra, pour que cet esprit
devienne ce qu'il doit être, une formation, une initiation, une
création en quelque sorte. C'est là en trois mots un résumé
de toute la tâche immense de l'éducation, et, pour en rester
au sujet spécial qui nous occupe, de l'éducation démocratique
en particulier. Ici nous ne saurions assez préciser et creuser
cette notion si communément employée et si différemment
comprise. On parle beaucoup d'instruction, d'éducation,
d'enseignement, sans que les notions auxquelles ces termes s'ap-



— 27 —

pliquent soient toujours exactement comprises ; on dit par
exemple volontiers que l'instruction est l'affaire de la cité,
que l'instruction est une chose publique, mais que l'éducation
est l'affaire de la famille. Cela est vrai, si l'on entend donner
par là seulement une sorte de formule schématique ; mais qui
ne sait par expérience qu'il est impossible, absolument impossible,

de séparer ces deux domaines. Instruction et éducation,
la première représentant la culture et la mise en valeur de

l'intelligence, la seconde la formation de l'homme tout entier,
sont entre elles dans un rapport tel qu'on ne les distingue que
par l'abstraction; quiconque instruit éduque, et toute éducation

a un côté intellectuel qui est l'instruction. L'illusion qui
consiste à croire que l'on peut se cantonner dans un domaine
à certains moments pour passer à l'autre domaine à d'autres
instants peut avoir des conséquences graves et funestes. Elle
aboutit souvent à l'union d'une intelligence supérieure avec
un caractère sans distinction, ni grandeur; ou, en d'autres
termes, à la réalisation positive de la première et à l'atrophie
ou à un développement essentiellement négatif du second. Le
milieu dans lequel se trouve l'enfant, les contacts spirituels
qu'il subit ont toujours sur lui une influence. Sans parler ici
de l'importance de l'exemple donné par l'homme à l'enfant,
de celle des relations plus ou moins cordiales qui peuvent
s'établir entre eux, rappelons uniquement celle que peuvent
avoir les idées que l'enfant entend exprimer. Cette influence
peut être aussi bien négative que positive; elle peut ne point
se manifester dès l'abord; tôt ou tard elle apparaîtra, visible
parfois à l'individu seul s'il a de lui une conscience suffisante,
inconnue peut-être même de lui, réelle pourtant. Si l'on
objectait que l'instruction est essentiellement une transmission
d'idées et que l'idée est une réalité neutre en quelque sorte,
nous répondrions par la constatation psychologique suivante :

l'idée pure, non accompagnée d'un élément affectif quelconque,

est une notion fictive; bien plus, l'idée, qui nous apparaît
toujours comme exprimée par un être humain individuel et
reçue par un autre être également individuel et concret, l'idée
se colore et devient le reflet d'une personnalité. Cela est
particulièrement vrai en ce qui concerne les idées qui passent
dans l'esprit de l'enfant et qui contribuent à « l'instruire ».
Cette vérité fondamentale, nous ne saurions l'appeler autrement,

de l'union de l'instruction et de l'éducation doit être



— 28 —

mise en relief plus encore dans une démocratie que dans un
état d'une forme politique différente.

Quel doit donc être l'enseignement (nous choisissons ce mot
à dessein pour designer la formation générale de l'esprit)
répondant à l'esprit démocratique? à quoi doit-il tendre? La
réponse à cette question nous est fournie par l'idéal même

que nous avons envisagé tout à l'heure. L'enseignement, quel
qu'il soit, par sa matière et par ceux auxquels il s'adresse,
doit avoir en vue : 1° de former des hommes au sens le plus
large du terme ; 2° de faire naître et de développer chez tous
l'esprit démocratique; 3° de préparer de futurs « artisans
sociaux ». Chacun de ces termes demande à être précisé et plus
nettement défini. 1° Des hommes tout d'abord, parce que nous
croyons que la première condition pour être un bon citoyen
et un homme utile, c'est d'être un homme, ou du moins, parce

que plus on est homme, plus utile on peut être à son pays
et à la société. Et ce qui est pour nous le trait caractéristique
de l'être vraiment humain, c'est la faculté de sympathie; dans
le domaine intellectuel, elle se nomme compréhension des
autres hommes ; dans celui du cœur, ce n'est pas autre chose

que le sentiment de la solidarité; dans celui de l'action, on
l'appelle coopération. Faut-il rappeler le « nihil fiumani a me
alienum » du poète latin et quel sens bien plus large et profond
on lui peut donner aujourd'hui 2° Des esprits démocratiques,
c'est-à-dire qui soient aussi rapprochés que possible du type
que nous avons cherché à définir plus haut, et, pour résumer
en un trait, capables de remplir leurs devoirs autant que
d'exercer leurs droits de citoyens. Ce qui constitue le véritable
esprit démocratique, ce n'est point le sentiment des droits
de chacun, ce n'est pas même la conscience des devoirs de

chacun, c'est l'union et l'harmonie de ces deux éléments. Enfin

3° ce que nous avons nommé des « artisans sociaux »,
entendant plus spécialement par là des hommes accomplissant
une œuvre et conscients de l'importance sociale de cette
œuvre. Un enseignement qui ne tendrait pas à faire de chaque
individu humain, dans un certain milieu, un travailleur, pour
user d'une expression très générale, et un travailleur dont
l'horizon s'étende au delà de sa personne et de sa famille, un
tel enseignement ne serait point démocratique. Sans doute,
au point de vue social, toute tâche n'a pas la même valeur et
la même utilité: mais l'important, c'est tout d'abord que cha-



— 29 —

cun poursuive l'accomplissement d'une tâche, qu'il travaille
réellement dans un domaine quelconque.

Les moyens dont la collectivité dispose pour donner un tel
enseignement à ceux qui en seront membres effectifs quelque
jour, c'est la famille et l'école. Nous ne parlerons ici ni de
l'union qui devrait exister entre elles, ni de ce que devrait
être la première ; notre objet est moins vaste, car nous n'avons
pas la prétention de présenter un portrait idéal ds la société
entière. L'école seule nous doit retenir. L'enseignement sera
primaire, secondaire ou supérieur, et cette division, somme
toute arbitraire, supposera des différences d'âge chez les
élèves, des différences de spécialisation, enfin des différences
aussi de méthodes dans l'étude de tous les domaines. Notre
sujet ne comporte que le second degré de l'enseignement;
aussi laisserons-nous complètement de côté ce qui concerne
l'enseignement universitaire ; non pas qu'il représente chez
nous la réalisation du type le meilleur, mais par simple raison
de méthode. Nous devrions faire de même pour le premier
degré de l'enseignement ; nous ne pouvons nous y résoudre.
Et la raison principale c'est que, s'il y a un enseignement qui
doive être pénétré, plus que d'autres encore, de l'esprit
démocratique, c'est précisément celui-là. Nous sommes loin de

penser que l'enseignement primaire doit être populaire, 'en
opposition aux deux degrés supérieurs qui seraient de nature
plus aristocratique. Mais nous constatons que c'est le seul par
lequel doivent passer tous les citoyens d'une république qui
inscrit dans sa constitution l'obligation et la gratuité de
l'instruction primaire, que c'est pour beaucoup l'unique initiation
à la vie de l'esprit qu'ils recevront jamais.

Il peut sembler que l'on dépasse la limite de la banalité
admissible en redisant une fois de plus que l'enseignement
primaire a une importance capitale ; et pourtant il en est de
cette vérité banale comme de beaucoup d'autres : chacun la

connaît, on la salue au passage quand l'occasion s'en présente,
mais on ne cherche pas toujours à en sonder le sens réel et la
portée. Qu'on nous permette de mettre ici l'accent seulement
sur un point : la grandeur de la tâche accomplie par ceux
qui donnent cet enseignement, le rôle qu'ils jouent dans la
formation de l'esprit du peuple en élevant en partie ceux qui
sont le peuple de demain. A eux avant tout, après la famille,
revient la mission de faire comprendre et de créer en quelque



— 30 —

sorte l'esprit démocratique. Aucun milieu ne se prête mieux
que ce premier degré de l'enseignement public à l'expérience
et à la pratique de l'égalité sociale. Quant à la démonstration
vivante de ce que signifient les mots d'individualité et de
liberté, elle est peut-être plus difficile à cause du trop grand
nombre d'élèves de chaque classe, mais elle n'est point
impossible, pourvu que le maître ait conscience de sa tâche
sociale. L'instruction primaire, c'est là sa difficulté principale
mais aussi son privilège spirituel, doit donner à l'enfant le

minimum de connaissances nécessaire pour entrer dans la
vie et faire de cette vie une réalité utile. Nous disons minimum
parce que, dans cette instruction surtout, tout superflu, tout
luxe d'érudition doit être banni; savoir tout le nécessaire, et
le savoir de telle manière qu'il soit un acquis pour toute
l'existence, voilà quel doit être l'idéal de cette première école.
Et si nous parlons de connaissances, employant un mot de

teinte peut-être trop intellectualiste, c'est en nous rappelant
l'unité fondamentale de l'esprit et l'influence de chaque activité

psychologique sur le moi tout entier.
Mais pour important et captivant que soit ce sujet, nous ne

pouvons le laisser empiéter sur celui que nous avons plus
spécialement en vue. La première instruction, ou si l'on veut
l'enseignement primaire fera dès l'abord constater des
différences considérables entre les enfants, différences de natures,
plus spécialement difl'érences d'aptitudes au travail intellectuel.

Nous n'entendons point ici parler du plus ou moins
d'intelligence et de compréhension des enfants: nous pensons à cette
orientation générale des esprits et des goûts, que l'on observe

déjà dans le jeune âge, et qui permet de distinguer ceux
qu'on pourrait nommer les « intellectuels » et les « pratiques ».

La nature opère par là comme une première division du travail

de la collectivité : les uns étant appelés à certaines
fonctions, à certaines œuvres, les autres à d'autres fonctions, à

d'autres œuvres. Nous croirions superflu d'ajouter et de
démontrer longuement que la destination à un genre de travail

plutôt qu'à un autre ne constitue et ne confère, dans une
démocratie, ni supériorité, ni privilège pour les uns, ni
infériorité, ni servitude pour les autres. If y a donc certains
élèves qui. par leurs dons spéciaux, parcourront d'un pas plus
rapide que d'autres la carrière de l'école primaire; à ceux-là,
si leurs goûts sont en accord avec leurs aptitudes intellec-



— 3i —

tuelles, l'enseignement secondaire ouvrira toutes grandes ses

portes : ce sera comme la sanction par la société du fait donné
par la nature.

L'enseignement secondaire sera-t-il donc mis sur le même
pied que l'enseignement primaire, c'est-à-dire sera-t-il, lui
aussi, obligatoire et gratuit? La réponse à cette question ne

peut être donnée en bloc. Obligatoire, non, il ne le sera
jamais, même pour ceux qui auraient été désignés comme
pouvant le suivre avec fruit; la société peut exiger de tous ses

membres les connaissances suffisantes pour participer à la vie
publique, mais rien au delà. Pour une raison ou pour une
autre, dont parents et maîtres seront les juges compétents, il
pourra se faire qu'un élève fort intelligent s'oriente et soit
orienté par ceux qui le dirigent vers une carrière « pratique »

plutôt que vers une carrière « intellectuelle ». L'esprit
démocratique réclame la liberté, qui implique la responsabilité,
dans ce domaine comme dans tous. Mais l'enseignement secondaire

sera gratuit, aussi bien que l'enseignement primaire,
pour ceux dont les aptitudes et les goûts seraient comme un
appel à une carrière «intellectuelle». Nous n'envisageons
point cette question complexe de la gratuité de l'enseignement

secondaire: serait-il gratuit pour tous ou seulement
pour ceux qui, sans cette gratuité, n'en pourraient profiter?
Qu'il nous suffise de dire que, dans un cas comme dans l'autre,

le second degré d'enseignement devrait aimettre seulement

ceux qui pourraient le suivre avec facilité ou en tous cas
avec profit. D'autre part, il nous paraît profondément injuste et
contraire à l'esprit démocratique que, par le seul fait de la
position économique d'une famille, des enfants soient privés
des bienfaits et des ressources de l'enseignement secondaire,
empêchés peut-être de devenir des hommes qui rendraient au
centuple à la collectivité ce qu'ils auront reçu; que d'autres
au contraire, par le même fait de nature extérieure et
matérielle, jouissent de ces bienfaits et de ces ressources sans en
rien retirer, prenant ainsi la place qui, en bonne justice,
appartiendrait à d'autres. Qu'on résolve une telle question par la
fondation de bourses, par des décisions législatives, par l'appel
à la solidarité des membres de la cité politique, peu importe en
somme ; mais les principes d'individualité et de liberté exigent
(nous reviendrons plus tard sur celui d'égalité) qu'elle soit résolue,

et résolue, croyons-nous, dans le sens que nous indiquons.



— 32 —

La participation ou la non-participation à l'enseignement
secondaire constituera donc la première spécialisation du
travail chez l'enfant en même temps qu'une première indication
du chemin qu'il devra suivre dans l'avenir. Mais dans cet
enseignement secondaire lui-même, cette spécialisation se précise

encore davantage. Les études entreprises par l'enfant vers
l'âge de 12-14 ans (nous ne pouvons fixer l'âge d'une manière
plus exacte, mais ici encore nous croyons qu'une liberté plus
grande pourrait exister) seraient ou plus spécialement classiques,

ou plus spécialement techniques. De ces deux premières
divisions, divisions principales et qui répondent bien à une
orientation générale différente de l'esprit et des recherches
scientifiques, nous distinguerions une troisième, en raison de
son caractère et de son importance exceptionnelle : la division
des maîtres futurs de la jeunesse ou division pédagogique. La
séparation entre études classiques et études techniques se
comprend d'elle-même, elle s'impose et se justifie par la seule
considération de la division du travail et des aptitudes. Entre
ces deux « sections », nous ne pensons pas qu'une section
intermédiaire soit réclamée par nos conditions sociales actuelles :

quiconque veut connaître l'antiquité doit l'étudier dans ce
qu'elle a de plus beau, de plus original, de plus humain, la
civilisation hellénique; l'étude de la langue et de la littérature
latines faite en excluant la langue et la littérature grecques^
est une étude en quelque sorte tronquée; si elle peut se
justifier à certains points de vue purement utilitaires, elle ne
correspond pas à une tendance spirituelle générale, elle n'est
qu'une sorte de compromis, lequel pourrait se faire sans
nécessiter une institution scolaire particulière. Il en est autrement

de la division dite pédagogique ; là où la collectivité est
assez nombreuse pour entretenir des écoles dont le seul but
est de former de futurs maîtres ou instituteurs, l'entretien de
telles écoles est un «devoir démocratique » ; là où la préparation

des futurs pédagogues rentre dans l'enseignement dit
secondaire, le devoir démocratique se transforme quelque
peu, mais il n'en demeure pas moins que ce devoir est l'un
des premiers pour chaque citoyen. Un tel sujet vaut du reste
d'être traité pour lui-même; nous l'indiquons seulement en
passant. La répartition des élèves en élèves « classiques »,
élèves «techniques » ou élèves « pédagogiques» devrait, résulter

de la consultation et de la décision collective des maîtres



- 33 —

et des parents des enfants. Aucun rouage officiel ou administratif

nouveau ne serait nécessaire ; la seule condition serait
que maîtres et parents se connussent, eussent l'occasion de
se rencontrer et de mettre en commun leurs expériences et
leurs observations. Nous pourrions ici répéter, à propos de
cette seconde sélection, exactement, ce que nous avons dit à

propos de la première ; le critère en devrait être tout d'abord
les dispositions et les goûts de l'enfant.

Comment formuler le but général de l'enseignement secondaire

et son rôle dans une démocratie? Ce but, en deux mots,
c'est de former une élite spirituelle dans la nation. Mais ce but
n'est-il pas en contradiction directe et manifeste avec l'idéal
de l'esprit démocratique? S'il y avait là une véritable
antinomie, l'opposition de deux principes différents, nous n'aurions

plus qu'à choisir entre deux tendances sociales. Mais le
dilemme ne se pose pas ; il suffit de s'entendre sur les termes
employés et ce qu'ils signifient.

Nous avons constaté, pratiquement déjà, que l'égalité,
même réalisée autant qu'elle le peut être, ne suppose pas
l'identité des individus, au contraire. La cité peut se
représenter sous l'image d'un organisme où les membres, pour
concourir à un même but général, n'en ont pas moins des
fonctions distinctes. Nous constatons aussi, par l'histoire,
qu'un peuple chez lequel n'existe point une élite spirituelle,
en est encore à un état de civilisation inférieur; il faut à un
peuple (gardons-nous de la crainte superstitieuse des mots!)
une aristocratie spirituelle. Le terme « spirituel » doit
d'ailleurs exprimer d'emblée le véritable sens de la formule et
empêcher qu'elle ne soit faussement entendue. Une élite ne
signifie pas une classe, un parti ; une aristocratie spirituelle
n'est point un terme synonyme de classe dirigeante ou de

parti occupant le pouvoir. De même que, selon l'esprit
démocratique, ce qu'on nomme gouvernement n'est que l'ensemble
des représentants et des administrateurs de la cité, de même
l'élite spirituelle, et nous disons spirituelle plutôt qu'intellectuelle

à dessein, ne gouvernera et ne dirigera pas au sens
extérieur de ces mots, mais inspirera la collectivité. On comprend
que cette mission est aussi délicate qu'elle peut être belle et
qu'elle ne peut, être remplie pour le bien général que par ceux
qui satisfont à certaines conditions : la première de ces conditions,

c'est d'avoir conscience de ce que peut et doit être l'in-



- 34 —

dividu qui fait partie de «l'élite spirituelle» d'un peuple, c'est

que le sentiment de la responsabilité sociale ait été éveillé et
affiné en lui. Il faut dire aussi que, s'il importe dans cette
préparation de mettre surtout au premier plan le côté des
devoirs, il n'est pas moins nécessaire qu'à ces devoirs
correspondent, comme toujours, certains droits, dont le premier est
le droit à l'existence ; nous voulons dire par là que l'élite
spirituelle doit être reconnue et acceptée par la collectivité, non
point par des manifestations et des distinctions extérieures,
mais d'une manière également spirituelle : à l'effort accompli
en vue du bien de tous, au dévouement, à l'inspiration morale
devra répondre la confiance, le respect et le désir de la
collaboration. N'oublions pas que nous sommes ici dans le domaine
spirituel et moral et que nous parlons d'un idéal, d'une
tendance générale à réaliser.

Tout ce que nous venons de dire tend entre autres à cette
conclusion : l'importance de l'enseignement secondaire au
point de vue social : en conséquence, le devoir et même la
nécessité pour une démocratie de donner une attention toute
particulière à ce qui le concerne. Si nous examinons de plus
près quels sont les hommes que cet enseignement doit former,
à quelles carrières se vouent ceux qui sortent de nos collèges
et de nos « gymnases », nous verrons que ce sont les
représentants des carrières dites libérales, professeurs, avocats,
médecins, pasteurs, de l'industrie, du commerce ou des
carrières artistiques: or, dans chacune d'elles, il y a comme deux
côtés à considérer, ou, pour mieux dire-, la préparation à

chacune d'entre elles suppose d'une part des connaissances
générales, d'autre part des connaissances techniques. Il est
naturellement impossible de séparer absolument les unes des

autres : toute connaissance particulière contribue à former
l'esprit en même temps qu'à le meubler; cependant on
comprend sans peine ce que l'on entend par des notions techniques

en des domaines déterminés comme ceux auxquels nous
pensons ici. Ces notions techniques, dont l'acquisition est
commencée déjà dans l'instruction secondaire par la
spécialisation dont nous avons parlé plus haut, ne sont pas à notre
avis ia partie la plus importante de cette instruction. La
préparution générale, préparation à la vie dans son ensemble, en
quelque sorte, l'emporte sur la préparation à une carrière
déterminée ou même à un genre déterminé de carrières (clas-



— 33 —

siques ou pratiques). La spécialisation de l'individu dans un
certain domaine, dans une certaine tâche, s'imposera d'elle-
même ; elle est nécessaire et inévitable, elle le devient et le
deviendra toujours davantage. A cette spécialisation, que l'on
peut regretter sans doute et déplorer, mais à laquelle bon gré,
mal gré, il faut se soumettre, que l'enseignement secondaire
donne du moins un contre poids par un développement général

du futur citoyen devant exercer une fonction ou un métier

particuliers; que le médecin, l'avocat, l'ingénieur, le
commerçant, le musicien ou le peintre soient chacun ce qu'il
est sans doute ; mais que chacun soit et demeure en même
temps un homme, simplement un homme. Nous revenons ici,
en conclusion sur ce point général de la nature de l'enseignement

secondaire dans une démocratie, à un caractère qui
reprend ou confirme ce que nous avons dit déjà plus haut :

l'enseignement secondaire doit viser à donner à ceux qui en
bénéficient la plus grande somme d' « humanité » possible ;

par là, il prépare vraiment dans la nation l'élite dont toute
collectivité a besoin; par là, il tend à la réalisation d'un idéal
social vraiment démocratique.

On comprend que nous avons parlé exclusivement jusqu'ici
de l'enseignement secondaire des jeunes garçons; nous ne

pouvons pas ignorer que des problèmes analogues à ceux posés

par cet enseignement se posent aussi dans l'éducation et
l'instruction des jeunes filles. Nous devons dire ici, en quelques

mots, comment ils nous apparaissent, jugés du point de

vue de la démocratie : En principe et d'une façon générale
l'instruction primaire féminine ne devra pas différer de celle donnée

aux garçons; elle aura les mêmes caractères essentiels.
Mais, forcément, s'adressant à des individus de sexes différents,
elle recevra de ce fait des déterminations spéciales; etee qui
établira ces déterminations c'est précisément l'idée que l'on se fait
de la femme dans une démocratie. Nous croyons que le rôle
principal et en même temps normal de la femme doit être
joué dans la famille, à la maison ; la mission féminine par
excellence, celle qu'il faut mettre au tout premier plan, c'est
l'éducation des enfants. Et nous avons la prétention, en répétant

cette banale proposition, de ne point placer ia femme dans
une position inférieure vis-à-vis de l'homme. Nous dirions
presque : Au contraire, si pour éviter de tomber dans un excès
nous ne craignions de tomber dans un autre, et si nous ne



— 36 —

pensions qu'il n'y a point ici à trancher une sorte de question
de prééminence ou de valeur. Seulement affirmer que la place
et la tâche de la femme sont au foyer domestique, c'estn'envi-
sager qu'un idéal ou une partie de la réalité : il faut tenir
compte du fait que la femme ne peut pas toujours avoir un
foyer, se consacrer toute à sa famille, élever ses enfants; il
faut tenir compte aussi des tendances féministes de notre temps
dans lesquelles nous pouvons voir certainement une forme de
l'esprit démocratique général; le « féminisme », si l'on prend
le mot dans sa plus large et haute acception, est-il autre chose

que la revendication d'une égale justice pour la femme et pour
l'homme? Ces considérations nous conduisent à cette
conclusion pratique : l'esprit démocratique a pour idéal d'accorder

les mêmes droits à l'homme et à la femme, dans la
mesure où ces droits ne contredisent pas les devoirs spéciaux
de l'un et de l'autre. En d'autres termes il faut offrir à la jeune
fille les mêmes possibilités de développement et, de préparation
à sa tâche future que l'on offre au jeune garçon. Et nous
retrouvons ici d'un côté des connaissances techniques,d'un autre

des connaissances générales : les premières sont techniques

non seulement en ce qu'elles sont comme une première
initiation une à carrière spéciale, mais parce qu'elles contribuent

déjà à former dans la jeune fille la future mère de
famille ; ces connaissances techniques ne sont pas moins
importantes que les autres, pensons nous Qand aux secondes,
les connaissances générales, elles ont pour but, aussi bien que
pour la jeunesse masculine, avant tout de former l'esprit;
non pas seulement l'intelligence ou la raison, mais l'être spirituel

tout entier.
Le rôle social de la femme ne nous apparaît pas comme

devant être un calque de celui de l'homme; les indications
que la nature même nous donne, par les fonctions qui sont
dévolues nécessairement à chacun, nous empêchent d'admettre

comme un idéal la tendance à ce que nous pourrions nommer

«l'identification des sexes». Homme et femme ont à

accomplir une action différente dans ia collectivité familiale
d'abord, sociale ensuite; jeune garçon et jeune filleonten
conséquence à recevoir une préparation àia vie différente. Mais le

principe de liberté subsiste, et si les mêmes chemins ne sont
pas imposés à tous, du moins ne doit-il point s'en trouver de
réservés aux uns et de défendus aux autres. L'esprit démocra-



— 37 —

tique doit être aussi bien un esprit d'égalité, d'individualisme
et de liberté chez la femme que chez l'homme et pour elle
que pour lui. Il s'agit donc par l'enseignement secondaire
féminin de créer aussi un esprit démocratique, c'est-à-dire avant
tout de former des personnalités, de leur donner la
conscience de l'égalité, de la valeur des individus et la notion de la
vraie liberté ; il s'agit, d'un point de vue spécial, de donner à

l'homme non un rival mais une aide et une collaboratrice.
L'enseignement aura donc pour but de créer des unités
sociales, des « cellules sociales », si l'on veut admettre la
comparaison de la cité avec un organisme, mais ces unités se
conditionnent en quelque sorte mutuellement.

Dans cette vaste et complexe question du féminisme, plus
spécialement de l'enseignement des jeunes filles, les éléments
politiques qui peuvent entrer en jeu, exercice de certains
droits, admissibilité à certaines fonctions, nous semblent avoir
une importance secondaire. Toute la question est dominée par
la loi de la division du travail, et le problème consiste d'abord
à bien établir ce qui appartient en propre à chacun. Nous
croyons pour notre part que la réalisation de certains devoirs
peut demander l'abstention à la jouissance de certains droits
et qu'il n'y a là rien que de naturel et de compréhensible.
— Mais nous ne pouvons ni ne voulons traiter ici cette question

; c'est assez d'avoir indiqué la direction dans laquelle
nous lui chercherions une réponse.

Après avoir cherché à définir l'esprit démocratique, après
avoir ensuite examiné d'une manière toute générale quels
caractères doit posséder l'enseignement secondaire pour
répondre à cet esprit, il nous faut maintenant serrer cette même

question de plus près et voir comment il sera possible
pratiquement de réaliser cet esprit dans l'enseignement et par lui.
Deux éléments principaux constituent (nons le rappelons) la
matière de l'enseignement secondaire: les connaissances
spéciales ou techniques et les connaissances générales que nous
pourrions aussi nommer humaines. Prévenons ici tout malentendu

en précisant ces termes. Nous n'opposons pas technique
à littéraire, mais nous entendons par ce mot ce qui appartient
en propre à chaque science ou à chaque art et, par là, les

différencie des autres. Le futur ingénieur, dont les études
secondaires sont orientées déjà vers certaines sciences, aura



— 38 —

ainsi un certain nombre de domaines où seul il pénétrera ;
du moins il recevra dans ces domaines une somme de données
scientifiques plus grande que ses camarades appartenant à

d'autres sections. De même l'élève d'un collège classique sera
seul à étudier les langues anciennes, et le futur maître d'école
seul à être initié aux questions pédagogiques. Mais ces branches,
qui sont vraiment les « branches spéciales » en même temps
que caractéristiques de chaque section, sont peu nombreuses;
première constatation de laquelle nous déduisons ce fait très
important : l'enseignement secondaire n'admet qu'un minimum

de spécialisation. A cette première catégorie des « branches

spéciales » s'en joint une seconde, beaucoup plus
nombreuse, constituée par des domaines d'étude communs à tous
mais où tous ne vont pas jusqu'au même point, les uns pénétrant

plus avant que les autres en raison de l'ordre d'études,
classique, technique ou pédagogique, qu'ilsont choisi. Faut-il
en citer des exemples : les mathématiques, les sciences physiques

et naturelles, l'histoire et la géographie, les langues
modernes autres que la langue maternelle. Nous pourrions nommer

ces branches les « branches générales », donnant à entendre
par là qu'elles doivent être communes à tous. Enfin dans une
troisième catégorie; nous rangerions celles qui non seulement
doivent être étudiées par chaque élève mais qui doivent l'être
également par tous à cause de leur nature, de leur importance
et du rôle particulier qu'elles peuvent et doivent jouer dans la
formation de l'esprit ; nous les appellerons les « branches
essentielles ».

N'ayant point à tracer un programme de l'enseignement
secondaire mais seulement à chercher comment cet enseignement

pourra être vraiment démocratique dans son esprit, son
but et. ses moyens, nous laisserons de côté ce qui concerne
soit les branches spéciales, soit les branches générales. Nous
nous attacherons uniquement aux branches essentielles. Et si
nous leur donnons cette qualification c'est parce qu'elles
nous paraissent propres plus que toutes les autres à former
des hommes et par là répondre au but premier de tout
enseignement en général, particulièrement de tout enseignement
secondaire dans une démocratie. Trois caractères nous
semblent devoir être mis au premier plan lorsqu'on cherche à

définir ce terme homme. Ce qui fait d'un être humain un
homme, c'est en premier lieu l'activité de la pensée; en



— 39 —

second lieu la connaissance de la vie ; en troisième lieu enfin
le travail méthodique.

La pensée tout d'abord, mot bien vague en somme et qu'on
applique à des activités psychologiques diverses, mais par
lequel nous voulons dire ici l'activité de l'esprit qui prend
conscience des phénomènes, qui les observe, qui cherche à

les coordonner et qui porte sur eux des jugements. La formation

de la pensée commence par l'éducation des sens chez le

petit enfant et va jusqu'à celle de la raison abstraite du savant
ou du philosophe ; elle est, comme l'esprit lui- même, indéfinie,
c'est-à-dire jamais achevée.

La connaissance de la vie, que nous pourrions plus justement

peut être nommer la connaissance de la réalité, est cette
science de l'homme et des choses que seule l'expérience directe
produit; mais les expériences faites par d'autres hommes que
par nous-mêmes peuvent nous être comme des jalons pour
notre chemin ; nous pouvons trouver dans tel fait comme un
garde-à-vous, et dans tel autre une indication du chemin à

suivre en quelque moment de la vie. Nous ne pensons certes
pas que savoir et agir soient une seule et même chose, mais
nous croyons que plus l'homme a d'expérience, directe ou
indirecte, du monde et de ses semblables, mieux il peut agir

Nous avons employé l'expression de travail méthodique,
qui désigne le troisième des caractères essentiels de l'homme,
pour unir en un seul symbole les deux faits de l'activité et de
la méthode qui doit régler cette activité. Ce sujet est d'une
importance trop souvent, en pratique du moins, méconnue.
Avoir en effet des idées générales, avoir même des principes
théoriques d'action ne suffit pas ; on peut raisonner fort bien
sur les événements, on peut en connaître une très grande quantité,

et être bien loin de réaliser un idéal d'homme.
L'ouvrier, c'est-à-dire l'homme qui accomplit une œuvre, l'ouvrier
dit manuel, ou intellectuel, ou artiste remplit seul sa mission
humaine et civique; et dans une démocratie tout particulièrement

l'oisif et l'inutile sont des êtres anti-sociaux. Mais cette
activité pour donner vraiment des résultats utiles doit être
conduite, quelle qu'elle soit, avec méthode. Il ne suffit pas non
plus de travailler, il faut encore savoir travailler ; un travail
accompli sans méthode n'est souvent qu'une vaine agitation.

Plus donc chacun de ces trois caractères sera réalisé dans
l'individu, habitude de la pensée, connaissance de la vie, acti-



— 40 —

vite méthodique, plus l'individu sera vraiment homme ; mais
ce qui surtout constituera la réalisation de cet idéal humain,
c'est l'union et l'harmonie de ces caractères. Il n'est guère
possible que l'homme se distingue par son activité méthodique

s'il n'a pas vraiment une pensée active et une certaine
science de la vie. Mais il y a des hommes chez lesquels le travail

de la pensée ou les connaissances acquises peuvent être
considérables et qui pourtant sont comme étrangers à la réalité

de la vie lorsqu'il s'agit de passer de la théorie à la pratique

; ils manquent de méthode, ils n'ont jamais appris à

travailler bien qu'ils aient parfois beaucoup travaillé.
L'enseignement secondaire dont nous parlons sera donc non seulement

une acquisition de connaissances, mais une acquisition
de méthode de travail, un apprentissage en quelque sorte en
même temps«qu'une instruction.

Toute étude et tout genre de travail peut dans une certaine
mesure contribuer à cette formation des différents caractères

que nous venons de décrire ; car toute étude suppose un
travail de la pensée et en conséquence un développement de cette
pensée; toute étude augmente en un sens la science de la vie

que l'homme possède ; toute étude enfin peut être une leçon
de méthode. Mais il y a deux domaines surtout qui sont
propres à réaliser la culture de l'esprit humain ; ce sont ceux de

la langue maternelle et de la philosophie (nous préciserons ces

termes); ils constituent ce que nousavons nommé les «branches
essentielles» de l'éducation secondaire. En pénétrant sur ce
terrain nous justifierons l'appellation que nous lui donnons
et qui paraîtra peut-être étrange ou exagérée, pour l'une en
tout cas de ces études.

Est-il besoin de rappeler l'importance de la langue maternelle

et la valeur de son étude pour la formation de l'esprit
de l'enfant? Nous ne pourrions sur ce sujet que redire des
choses connues de tous. Mais, si banale que puisse paraître
une telle question, il demeure cependant des points qui en elle
méritent d'être signalés à l'attention. On envisage trop
souvent, à notre avis, le langage par son côté exclusivement
social ; il est l'instrument principal de communication entre les
hommes ; il est, partiellement du moins, le résultat de conventions

et de coutumes d'une certaine société: il est en
conséquence correct ou incorrect, bon ou mauvais, suivant qu'on
obéit ou non à ces conventions et à ces coutumes. Tout cela



— 41 —

est juste, mais cela n'est pas tout ; on n'envisage, si l'on s'en
tient à ces constatations, que le côté extérieur de la question.
On néglige le langage en tant qu'instrument de la pensée
individuelle; peut-être nous répondra-t-on que cette
négligence provient de l'évidence même de cette constatation ; car
il est bien reconnu de tous que la langue apprise dès l'enfance
sert à exprimer notre pensée. Nous ne contredirons point cette
vérité, mais nous demanderons si les éducateurs et les maîtres
des enfants en sentent toute la portée et en tirent toutes les

conséquences qne l'on en peut tirer. A-t-on toujours et en
toute occasion conscience du rapport qui unit la parole, le
mot prononcé ou écrit à la pensée, à l'idée exprimées? La
parole peut demeurer un phénomène très extérieur, presque
une forme vide ; il peut n'y correspondre qu'un minimum de

pensée, c'est-à-dire de travail intérieur. Cherche-t-on toujours
à se rendre compte de ce que les mots signifient pour ceux
qui les emploient, et ne laisse-t-on pas bien souvent se
former de fausses associations entre l'image ou l'idée et son
expression ou bien encore ne se contente-t-on pas chez nous
trop souvent aussi d'une expression qui est en quelque sorte
un pis-aller, qui ne rend pas vraiment le fait psychologique
de celui qui parle, mais plutôt le laisse vaguement deviner, si
bien qu'il faut, pour qu'il y ait compréhension, une véritable
interprétation Il n'est point inutile de redire qu'il faut
attacher une grande importance à la manière de parler non
seulement parce qu'il faut parler correctement, de même qu'il
faut faire bien tout ce que l'on fait, mais parce qu'il y a entre
la parole et la pensée une action réciproque constante. Peut-
être est-il paradoxal de prétendre absolument qu'une parole
difficultueuse ou sans formes précises et arrêtées est toujours
l'indice d'une pensée indécise et flottante ; mais on peut affirmer

qu'en général (et cette affirmation appuyée sur des faits
suffit à fournir des indications pédagogiques utiles) à une
pensée claire correspond une langue également claire et
compréhensible à tous. Bien plus, on peut regarder comme un
fait établi qu'un des meilleurs moyens pour former la pensée,

pour la rendre précise et nette c'est d'exiger toujours de l'enfant

une parole nette et précise. Il faut pour cela sans doute
un effort continu de la part du maître, une surveillance
incessante, qui devrait s'exercer aussi dans la famille, mais il s'agit
en somme d'une habitude à donner à l'enfant, et une fois



l'habitude prise l'effort du maître diminue, surtout si l'exemple

donné par celui-ci est une mise en pratique de ce qu'il
exige.

Mais par quels moyens procéder pour atteindre à ce résultat

d'une pensée active s'exprimant par une parole claire et
correcte, c'est-à-dire qui rende vraiment compte de la
pensée? comment doit se faire l'étude de la langue maternelle
pour que cette étude réalise autant que possible l'idéal de
l'enseignement secondaire tel que nous l'avons entrevu Les
moyens sont divers, mais peuvent, chacun en quelque
mesure, contribuer à arriver au but proposé. La lecture est le
premier de ces moyens, lecture des auteurs français faite en
classe par le maître ou par les élèves, lecture faite à la maison

et dont l'élève devra rendre compte. Lire couramment,
sans faire des fautes de prononciation, sans mettre toutes les

phrases sur un même plan, c'est sans doute ce que l'on
appelle en général « bien lire » : ce n'est pas là cependant ce qui
doit être le but premier poursuivi par le maître. Bien lire
devrait signifier: lire avec intelligence; car alors les qualités
de nature formelle dont nous parlions viendront tout
naturellement à l'élève. Il faut d'abord chercher à faire comprendre

ce qui est lu et s'assurer si cette compréhension existe
réellement. Il faut montrer que dans un récit, quel qu'il soit,
aussi bien que dans une phrase, tous les éléments du langage
n'ont pas la même importance, que certains d'entre eux sont
comme des centres autour desquels les autres se groupent. Il
faut découvrir le plan et la marche des idées et, autant que
cela se peut, faire sentir à l'enfant ce que renferme telle ou
telle page d'un auteur étudié. C'est une véritable initiation
par laquelle doit passer l'intelligence.

Le second moyen, c'est l'exercice de rédaction ou de

composition, plus propre encore à former la pensée et à la préciser

que celui de la lecture, car il est un travail plus personnel.
Les difficultés qu'il présente sont nombreuses et méritent un
sérieux examen ; nous ne pouvons les envisager ici ; nous ne
pouvons qu'indiquer en quoi ce travail peut contribuer à l'œuvre

poursuivie. La parole écrite demande une précision
encore plus grande et une attention plus soutenue de la part de
l'élève que la parole proprement parlée. La composition peut
être une excellente école, la meilleure peut-être à l'âge où elle
est pratiquée comme devoir scolaire, pour la méthode de tra-



— 43 —

vail. Ne point composer « à vide » en quelque sorte, savoir
ordonner des matériaux suivant certains principes, en particulier

pour produire une certaine impression voulue, forcer la
pensée à chercher le mot qui rende la sensation, l'idée ou le
sentiment à exprimer, voilà, simplement à titre d'exemples,
quelques-uns des avantages que l'on peutj-etirer d'un tel
travail, quelques-uns des buts particuliers qu'il doit poursuivre.

L'étude scientifique de la langue est le troisième moyen, et
non le moins profitable, pour éduquer l'esprit. En disant
étude scientifique nous précisons bien ce fait qu'il ne s'agit
pas d'une simple mémorisation de règles empiriques. Que le
root de science n'effraie point ; on peut habituer le petit
enfant à la méthode scientifique dès le premier âge en lui enseignant

à observer, à rechercher les relations entre les phénomènes

; il ne s'agit pas ici d'autre chose. Faire voir les
rapports qui existent entre les mots d'une phrase, entre les
phrases d'un récit, montrer pourquoi l'auteur a employé telle
forme plutôt que telle autre en vue d'un certain effet littéraire,
voilà qui constitue la matière de véritables leçons de psychologie

et de logique. Etudier la vie des mots, c'est-à-dire les
transformations de fond ou de forme qu'ils subissent au cours
du temps, montrer comment l'usage ou l'oubli de telle expression

ou de tel terme correspond à un état social ou à un état
psychologique particuliers, signaler comment tel fait linguistique

étrange au premier abord n'est en réalité que le résultat
du travail de l'intelligence sur le langage, voilà encore l'occasion

d'enseigner l'histoire en même temps que la langue
maternelle. Enfin, et nous ne prétendons pas à épuiser le sujet,
chercher par la comparaison des styles divers, style de la
poésie lyrique ou narrative, style du conteur, style de
l'historien, à dégager les caractères principaux de la langue, ce

qui appartient à tous les écrivains et non pas à tel auteur
spécial, voilà une manière de faire saisir à l'enfant, sans
aucune leçon purement théorique ou un enseignement ex cathedra,

le génie de la langue qu'il parle, son esprit.
L'étude purement littéraire ou la connaissance des grands

auteurs français par le cours de littérature sera le quatrième
et dernier moyen que nous voulons relever ici pour former
l'esprit. Elle est l'aboutissement et le couronnement de toutes
les autres qu'elle suppose ; elle tend non seulement à donner
des connaissances précises dans le domaine de la littérature,



— 44 —

lesquelles ont leur intérêt et leur utilité, mais plus encore
peut-être elle doit avoir en vue. deux résultats : d'abord un
résultat esthétique ; à côté de l'examen des idées exprimées
qui peut, cela est évident, être un élément capital de développement,

il ne faut pas oublier qu'il y a dans toute œuvre
littéraire une certaine beauté qu'il faut apprendre à sentir et à

juger. Celte formation du goût est un travail délicat, où la
personnalité de celui qui enseigne a toujours une large part,
mais qui ne réclame que plus d'attention et de sollicitude. 11 y a

dans ce domaine des possibilités d'éducation spirituelle que
l'on ne trouve pour ainsi dire en aucun autre; faire aimer le
beau sous toutes ses formes et inspirer de l'aversion pour ce

qui est laid, faux ou vulgaire, c'est une des plus belles
prérogatives de l'éducateur quel qu'il soit.

L'enseignement de la littérature peut ensuite — ce résultat
est proche parent du précédent, — faire naître ou développer
le goût de la lecture ; or ce goût, s'il est accompagné d'un
sentiment réel du beau, est un bien inappréciable soit pour la
formation de l'esprit du jeune homme, soit pour sa vie toute
entière. Eveiller la curiosité, donner le désir de connaître,
pousser à la recherche du beau, c'est élever l'enfant au sens
le plus noble de ce mot et le préparer pour une vie où l'esprit
aura toujours ses droits reconnus.

Est-il nécessaire, pour conclure sur ce premier point, l'étude
de la langue maternelle, de dire qu'en le traitant nous ne

croyons pas être sorti des limites de notre sujet Toutes les
considérations exposées sont en effet dominées par ce principe

général : former des esprits libres, indépendants, de
véritables individualités ; et c'était là l'idéal que nous avions
défini comme idéal d'un enseignement pénétré de l'esprit
démocratique. Et nous faudrait il justifier plus amplement cette
affirmation que l'enseignement de la langue maternelle
devrait être au centre même de tout l'enseignement primaire et
secondaire Jusqu'au moment où intervient une première
spécialisation des élèves par le choix qu'ils font entre les études

dites techniques, classiques ou pédagogiques, tout travail,
toute étude devrait en un sens être un travail, une étude ayant
pour but la connaissance de la langue maternelle telle que
nous l'avons esquissée. Car dans cette étude le fond, c'est-à-
dire l'idée ou l'élément spirituel en général n'est jamais
séparé de son expression, le langage.



Nous avons dit à propos de l'enseignement de la langue
maternelle quelle pouvait être sa valeur plus particulièrement
philosophique. Mais en demeurera cette seuie étude comme
étude philosophique serait très insuffisant; on commettrait
par là ce que nous pourrions nommer une faute pédagogique
par omission. L'enseignement secondaire, surtout conçu dans
l'esprit que nous avons exposé, doit comprendre une culture
philosophique de l'esprit. Cette culture doit, cela va sans dire,
se faire au travers de tout le cycle des études, dans toutes les
leçons, à propos de chaque domaine; on a dit que l'on pouvait

parler de tout à propos de tout, on a même fait de cet
aphorisme un principe de pédagogie des plus fécond» s'il est
appliqué avec discernement : mais il ne faut pas oublier un
autre principe pédagogique : une étude quelconque, pour être
vraiment éducative, doit être poursuivie suivant une certaine
méthode, un certain plan, et ne pas consister seulement en
une multitude de connaissances acquises au gré des circonstances.

C'est dire qu'il doit y avoir comme deux préparations
philosophiques pour le jeune homme ; l'une toute générale,
qui se fait d'une manière inconsciente, et qui dépend de l'esprit

plus ou moins philosophique de chaque enseignement
particulier : sciences, littératures, langues, etc.; l'autre plus
spéciale, à laquelle on consacrera un temps déterminé et qui
devra réunir les deux caractères d'être une étude de certains
domaines spéciaux et d'avoir toujours une portée générale.

Nous ne croyons pas inutile de chercher à montrer rapidement

l'importance de ce dernier enseignement, conclusion et
terme en quelque sorte des autres. Ce que nous disons ici ne
sera pleinement éclairé qu'une fois l'enseignement philosophique

décrit et analysé dans ses diverses parties : mais nous
pouvons provisoirement le résumer en disant que son but est
la connaissance de l'homme, de l'esprit de l'homme et de la
vie. Une telle science, toujours incomplète sans doute, sera
utile à tous : pour ceux qui dans l'enseignement secondaire
cherchent une préparation à des études supérieures, études
de sciences physiques et naturelles, de médecine, de lettres,
de droit ou de théologie, ce sera comme un contre poids, posé

par avance, aux inconvénients de la spécialisation inévitable
qu'ils subiront dans la suite. Ils auront pris conscience, entre
autres, de cette vérité essentielle que les domaines de l'esprit
humain sont indéfinis, sinon infinis, et qu'il y a, à côté d'eux,



— 46 —

des êtres semblables à eux, qui ont droit aussi à une part de

vie, d'activité et de bonheur dans le monde.
Pour ceux qui, leurs années de collège terminées, devront

immédiatement entrer dans une carrière pratique, qu'ils fassent
alors l'apprentissage de quelque métier ou qu'ils entrent dans
le commerce ou l'industrie, cette préparation générale, cette
perspective ouverte sur des horizons que la vie sans doute
voilera quelque peu ou qu'elle rétrécira, leur permettra un
plus réei rapprochement avec les autres membres de la collectivité.

Elle sera comme la conclusion naturelle de leurs études,
études uniques et en un sens définitives, et cette conclusion
aura l'immense avantage d'être en même temps une introduction

à un genre de préoccupations supérieures. Pressés peut-
être, comme leurs camarades d'ailleurs qui auront embrassé
des carrières dites libérales, par les nécessités matérielles et
mesquines, mais non point méprisables, de l'existence, ils
garderont en leur souvenir comme une expérience cette
profonde vérité que « l'homme ne vit pas seulement de pain»,
qu'il y a à côté de la tâche spéciale et immédiate de chacun
une tâche plus générale et qui peut devenir, à certains
moments, l'œuvre essentielle à accomplir.

Pour ceux enfin qui se voueront à cette mission importante
entre toutes de l'enseignement de la jeunesse, une éducation
philosophique aura une importance réellement considérable.
Elle les rendra plus copabîes, tout d'abord, de comprendre
ceux qui leur sont confiés et par là d'agir efficacement sur
eux; elle leur sera donc d'une utilité directe. Elle contribuera
à leur donner des principes de vie, du moins à les mettre à
même de critiquer, c'est-à-dire de juger ceux qu'ils ont reçus,
de se former, pour tout résumer en un mot, un idéal de vie et
une conception de la vie. C'est là chose importante pour
chacun, nous dira-t-on peut-être. Sans doute, mais importante
surtout pour quiconque a la tâche particulière de former des

intelligences, des cœurs et des consciences. Et ce qu'ils
recevront de plus essentiel encore par cette éducation philosophique,

ce sera la conscience de la gravité, de la valeur et de
la beauté du travail dont ils font l'œuvre de leur vie.

Mais quel devra être cet enseignement que nous appelons
philosophique pour répondre à son but? Avant d'en indiquer
les diverses parties, qu'il nous soit permis de relever ici une
conception absolument erronée que l'on se fait souvent de la



— 47 —

philosophie. Lorsqu'on dit de quelqu'un qu'il « fait de la
philosophie » ou qu'il « étudie la philosophie », on donne
fréquemment pour ne pas dire presque toujours l'impression de
quelque chose de volontiers nébuleux, obscur, difficile et qui
est aux antipodes de ce qu'on appelle « la réalité ». Et d'autre
part, fait qui semble contradictoire avec le premier, on entend
souvent parler d'un homme qui vit en sage et qui connaît la
vie comme d' « un philosophe ». Il ne faut s'attacher exclusivement

ni au premier sens, le sens abstrait du mot
philosophie, ni au second sens, le sens concret, pour avoir une
idée juste de ce que doit être la philosophie. On entend parfois,

il est vrai, sous ce nom de philosophie des théories et des
systèmes sur l'ensemble des choses, desquels la qualité
principale n'est point la clarté, et qui donnent à penser aux non-
initiés que ce sont des constructions de rêve plutôt que des
connaissances réelles; on entend aussi, sous ce même terme,
un certain ensemble de règles pratiques suivant lesquelles
un homme se conduit. Nous ne nous attachons ici absolument

ni à l'une ni à l'autre de ces notions. La philosophie
pourrait, à notre avis, se définir la connaissance et la recherche,

la recherche plus encore peut-être en certains cas que la
connaissance, de la réalité ; nous n'avons pas à entreprendre
un travail de définition de la philosophie; tout ce que nous
dirons de ce qu'elle pourrait et devrait être dans l'enseignement

secondaire illustrera en partie la formule concise que
nous en avons donnée.

L'enseignement philosophique secondaire devrait embrasser
trois domaines : un domaine psychologique, un domaine moral

et un domaine historique.
La psychologie tout d'abord, et nous la mettons au premier

rang parce qu'elle est la condition de toute étude philosophique
et parce qu'elle a une importance générale trop souvent
méconnue dans l'éducation. Elle est la science de l'homme en
tant qu'esprit, ou mieux encore la science de l'esprit sous
quelque forme et chez quelque être qu'il apparaisse ; le champ
en est immense et bien des parties y sont encore aujourd'hui
des « terres inconnues ». Ce n'est point à les défricher, est-il
besoin de le dire, que l'éducateur consacrera son temps ; le

psychologue de laboratoire, le savant, le professeur universitaire
attacheront leur attention sur ces domaines encore inexplorés
ou mal connus ; le maître de psychologie, dans l'enseignement



— 48 —

secondaire, s'efforcera avant tont de faire sentir et comprendre
ce qu'est l'esprit humain, avec tontes ses puissances et dans
ses modifications diverses ; il visera à donner non une science

livresque, non des notions théoriques, mais une connaissance
essentiellement pratique et personnelle, de l'individu par lui-
même. Le cours de psychologie et les exercices pratiques qui
en sont l'indispensable complément pourront avoir les résultats

suivants : Rendre le travail personnel de l'élève plus
facile à la fois et plus fructueux, car s'il est une étude qui
puisse devenir une étude de méthode, c'est celle de la psychologie;

inutile de le démontrer longuement. La connaissance

que l'on a de soi est un puissant auxiliaire, c'est là le second
résultat, dans l'action que tout homme exerce sur ses
semblables. C'est ici que nous pouvons rappeler surtout ce que
nous avons dit de l'élite d'un peuple et de l'action qu'elle doit
avoir sur la collectivité. Enfin le troisième résultat que nous
voulons signaler est de nature plus intime : toute science a

pour conséquence indirecte de faire sentirà l'homme sa grandeur

comme être spirituel, sa faiblesse et sa petitesse devant
la nature infinie; mais aucune science n'est plus propre que
la psychologie à inspirer des sentiments de tolérance et de
modestie; comme pour Socrate, la sagesse de celui qui
pratique le « Connais-toi toi-même » consiste à savoir combien
peu il sait. — En résumé, nous entendons les leçons de
psychologie comme une véritable initiation et une introduction à
la vie supérieure de l'esprit, initiation qui a d'autant plus
d'importance pour le jeune homme ou la jeune fille que c'est
alors que se forme et se précise sa personnalité.

Ajoutons que nous considérons la logique qui fait, dans les

programmes où la philosophie tient quelque place, l'objet d'un
enseignement spécial simplement comme un chapitre de la
psychologie: l'étude du jugement, et nous mettons ce chapitre
sur le même rang que les autres traitant des diverses activités
spirituelles.

Le second domaine philosophique où devrait être introduit
l'élève au terme de l'enseignement secondaire est celui que
nous avons défini : domaine moral. Il nous faut compléter et
préciser cette indication : Nous ne pensons pas que l'école
doive enseigner un catéchisme moral comme chaque confession

religieuse enseigne un catéchisme religieux ; une telle
institution nous paraîtrait autoritaire, vaine par ses résultats,



— 49 —

peut-être même à certains points de vue dangereuse. Mais nous
constatons que jeunes gens et jeunes filles, dans quelque
milieu qu'ils vivent, reçoivent, ne fût-ce que par les exemples
qu'ils ont devant les yeux, des règles de conduite ; le mot
peut sembler pour bien des cas trop ambitieux ; nous lui laissons

son caractère vague et non défini. Ce qu'il importe de
relever c'est que ces exemples, ou ces règles purement
empiriques, ou même ces principes de vie sont d'abord reçus
passivement, mettant en quelque sorte leur empreinte sur
l'esprit encore très plastique ; puis, plus tard, quand l'homme
est sorti de l'enfant, il considère ces premières données ou bien
comme des dogmes intangibles et se refuse à soi-même la
sympathie avec d'autres individus qui ne pensent pas comme
lui; ou bien aussi, après quelques expériences qui ont fait
naître le doute en son âme, il jettera par-dessus bord tout
ce bagage moral qui lui semblera pure convention et
mensonge. Il a manqué à l'éducation de l'un et de l'autre de ces
types humains d'avoir à un certain moment fait intervenir une
critique sérieuse de ces notions essentielles dans la vie. En
outre, jeunes gens et jeunes filles se trouvent au moment où
précisément ils sortent des études secondaires en face de

questions aussi diverses que graves auxquelles il leur faut donner

une réponse ; Car s'ils voulaient s'en abstenir, la vie y
répondrait pour eux en en faisant comme les jouets de ses nécessités

et des circonstances: questions d'ordre physique auxquelles
tiennent des questions morales comme la question de la
puberté, questions d'ordre directement pratique comme celle du
choix d'une profession, questions d'ordre plus intime telles que
l'orientation philosophique générale de l'esprit, etc. L'ensemble
de ces questions, que Ton peut appeler au sens strict les questions

vitales, pourrait se résumer dans la formule : Qu'est-ce
que la vie, que doit-elle être? Nous ne donnerons point aux
jeunes esprits une doctrine, un système sur la vie ; nous ne
parlerons point comme l'oracle qui se fait l'organe d'un
dieu ; nous chercherons seulement à faire comprendre quels
sont les principaux problèmes que la vie pose et impose,
comment les hommes en ont cherché les solutions, quelles
ont pu être les conséquences de l'une ou de l'autre de ces
solutions.

Il serait vain de démontrer que, plus qu'en aucun autre
temps, un tel enseignement pourrait aujourd'hui avoir une



— 50 —

portée considérable. A ce qui faisait aux âges passés comme
l'armature de la vie pour le plus grand nombre, aux credo
religieux enseignés comme la Vérité absolue et toute divine,
acceptés de même, par le peuple surtout, il faut aujourd'hui
substituer non pas d'autres credo politiques ou économiques,
mais la vie spirituelle, éveiller le désir d'une réalité autre que
la réalité concrète trop souvent oppressive, mettre en un mot
dans chaque existence un idéal humain. A ceux qui nous
diront : « Nous avons des convictions morales et religieuses,
nous vivons d'après elles, et nous voulons que nos enfants
soient élevés dans leur esprit », nous répondrons : « Nous
respectons ces convictions vécues, surtout si elles s'allient à la
charité ; mais puisque vous savez par expérience qu'elles sont
pour vous la Vérité, vous ne devez pas craindre qu'elles soient
examinées et jugées par vos enfants ; avant de croire à telle ou
telle vérité vous croyez à l'existence et à la puissanée souveraine

de la Vérité. Laissez donc ces esprits qui se forment
prendre contact avec la réalité, ils la trouveront ou plus tôt ou
plus tard devant eux, et laissez ce qui n'est chez eux qu'idées
abstraites ou règles reçues et mises en pratique par habitude
devenir convictions et principes réels. » A ceux d'autre part qui
nous diront qu'ils n'acceptent la dogmatique d'aucune Eglise,
qu'ils ne veulent s'inféoder eux et leurs enfants à aucun
système prétendant à l'absolu, nous dirons : «Il faut à tout
homme qui pense, s'il ne veut pas se laisser conduire par les
seuls événements, un minimum de vues ou d'idées générales
sur la vie, sur l'homme et sur le monde; appelez ces idées
principes, vérités, hypothèses, le mot importe peu. Mais,
consciemment ou inconsciemment, chacun se dirige ou bien
est dirigé dans la vie vers certains buts, suivant certaines
considérations. Ne faut-il pas, précisément pour assurer
l'indépendance de l'esprit encore jeune, lui donner connaissance
des divers buts qui sont pour lui autant de possibilités de la
réalité à venir? »

Nous avons appelé le troisième domaine philosophique de

l'enseignement secondaire : domaine historique ; nous y
rangerions des notions essentielles d'histoire des sciences et d'histoire

de la philosophie proprement dite. Dans ce champ
immense, plus peut-être encore que dans les deux domaines
dont nous venons de parler, il faudra viser seulement à des
données essentielles et mettre de côté résolument toute érudi-



- öl —

tion, cela va sans dire, mais aussi tout ce qui a une importance

secondaire. Par histoire des sciences nous entendons
l'exposé des plus grandes découvertes qui ont influé sur le
développement général des hommes et de la méthode qui en est
résulté dans la recherche scientifique actuelle. Ceserà donc là
un chapitre d'histoire générale servant de base à un exposé
de la méthode des sciences, à ce qu'on range le plus souvent
dans la logique sous le nom de logique appliquée. L'avantage
de ce mode de faire serait de rendre vivant et concret ce qui
trop facilement et trop souvent n'est que l'énoncé de
principes théoriques- Par histoire de la philosophie, nous
entendons quelque chose de beaucoup plus modeste que ne le
laisserait supposer ce titre ambitieux : une définition aussi
claire que possible des termes essentiels du vocabulaire
philosophique, définition toujours illustrée par des exemples
concrets : une revue sommaire des principales tendances
philosophiques auxquelles se rattachent les grands systèmes
philosophiques, moraux ou religieux de l'humanité. Cette revue
pourrait être présentée sous la forme d'une série de portraits
d'hommes ou d'états spirituels généraux. Qu'on nous permette
de donner ici un ou deux exemples pour éclairer notre dire.
Expliquer au jeune homme le terme idéalisme en lui exposant
les quelques grandes idées constitutives du système de Platon ;

lui faire comprendre le sens du mot fatalisme par l'histoire de
Mahomet et de l'islam aux premiers jours de son existence;
lui montrer pourquoi on nomme un jouisseur raffiné un
épicurien, etc. ; nous pourrions citer une multitude de mots et
d'idées analogues. Le but que poursuivrait cette partie de

l'enseignement philosophique serait de tracer l'esquisse de ce

qu'on pourrait nommer les principaux types représentatifs de

l'humanité, de faire voir les grands courants qui ont entraîné
au travers du temps les esprits des hommes, et cela pour
rendre celui qui suivrait cet enseignement plus compréhensif
et plus humain.

Tel est dans ses grands traits et dans ses parties essentielles

l'enseignement philosophique qui devrait faire partie
du cycle des études secondaires. Par l'habitude de la
réflexion, de la recherche des réalités que représentent les

mots, par l'exercice du jugement théorique et pratique, il
nous semble propre à faire des esprits non point sceptiques,
mais indépendants, à créer des individualités, il nous semble



être un puissant levier pour rapprocher la réalité de l'idéal
démocratique que nous avons cherché à définir.

Nous voudrions, pour terminer, essayer de tirer de notre
exposé quelques conclusions plus directement pratiques.
Nous avons constamment parlé de l'enseignement secondaire
soit au futur, soit en employant une des formes du verbe
devoir; c'est dire que cet enseignement n'est point tel, à notre
avis, qu'il devrait être, ni même qu'il pourrait être. En regard
de l'idéal démocratique, mettons la réalité de nos démocraties,
même des plus avancées, et nous constaterons que leur esprit
a besoin d'être encore formé, élevé et jusqu'à un certain point
même créé. Faut-il apporter des preuves à l'appui de cette
assertion L'esprit d'égalité existe-t-il vraiment là où la
notion de «classes sociales» est entendue comme elle l'est
généralement, c'est-à-dire comme exprimant des différences d'état
économique et surtout de valeur; on nous répondra sans
doute que nous sommes dans l'erreur, que nos institutions
politiques sont accessibles à tous et les droits égaux pour
tous. A cela nous répliquerons non par l'exposé de nos lois,
mais par la constatation de l'esprit public sous ses formes
diverses, par l'analyse de cet esprit tel qu'il se manifeste dans
nos journaux, dans nos assemblées délibérantes, dans notre
vie de sociélé. Le mot d'ordre devrait être ici : Non pas des
classes et la lutte des classes, mais l'association pour le
travail en commun, la coopération. Quelle idée se fait-on de la
liberté individuelle et de l'indépendance de l'esprit, là où les

partis politiques sont 'en antagonisme comme des frères
ennemis? Et la liberté existe-t-elle vraiment quand, pour ne
citer qu'un exemple, l'instruction secondaire et supérieure
demeurent somme toute un privilège non de l'intelligence et
du travail, comme elles le devraient être, mais en premier lieu
de conditions économiques. La véritable liberté est le contraire
de l'arbitraire; l'arbitraire et l'acception de personnes ne
jouent-ils pas un grand rôle dans notre vie publique aussi
bien que privée? Enfin, et surtout, les véritables individualités
ne sont-elles point trop rares dans un état social qui paraît le
milieu le plus favorable à leur éclosion? Crainte du «qu'en
dira-t-on », recherche de la popularité, obéissance aux conventions,

ne sont-elles pas les mobiles de l'action plus souvent que
l'amour d'un certain idéal, la recherche désintéressée et



— 53 -
toute simple de ce qui est bien, suivant la raison et la
conscience?

Sur quels points porterons-nous spécialement notre attention

pour entrer dans la voie de la démocratie aussi réelle que
possible? 1° La préparation des maîtres et surtout des maîtres
de l'enseignement primaire devrait être le premier objet des
préoccupations d'une société démocratique, et cela dans
l'intérêt même de la société. Cette préparation n'est complète que
si elle a donné à celui ou à celle qu'elle doit former le clair
sentiment de son devoir et de sa responsabilité. Nous regrettons

que l'usage ait donné au mot métier un sens volontiers
péjoratif en l'opposant à celui de profession ou de vocation ;

mais, l'usage étant tel, nous dirons que l'enseignement
demande d'être toujours une vocation et jamais un métier. Ajoutons,

et l'on voit combien ce seul sujet est vaste et vaudrait
d'être étudié, qu'il faudrait qu'une société démocratique facilitât

cette tâche immense des éducateurs et instituteurs de
l'enfance : éviter le surmenage chez les maîtres comme chez
les élèves, donner aux premiers la possibilité d'un travail
personnel par le temps, les bibliothèques et les moyens d'existence
mis à leur disposition, diminuer enfin le nombre des élèves
dans les classes trop nombreuses en créant de nouvelles classes

parallèles, voilà autant d'objets où des réformes utiles
pourraient intervenir. — 2° Le groupement des maîtres et
maîtresses chargés de l'enseignement public ou, si l'on préfère, la
formation d'une coopération spirituelle. Non seulement les
représentants d'un même degré de l'enseignement devraient
former un ensemble animé d'un esprit, mais tous les degrés,
primaire, secondaire et supérieur, devraient être unis par
une solidarité spirituelle. A une tâche commune devrait
correspondre un idéal commun. Et tous les moyens et toutes les
occasions devraient être utilisés pour opérer des rapprochements,

des échanges d'idées, une mise en commun des
aspirations et des expériences de chaque groupe particulier. L'idée
de l'Université, ensemble de tous ceux qui participent à

l'éducation des futurs membres de la collectivité, est une idée
belle et généreuse si l'on en fait non pas le symbole d'une
centralisation administrative, mais d'une union pour le travail

spirituel. — 3° La lutte contre certains préjugés qui entravent

le développement libre de nos institutions scolaires
secondaires et souvent celui de l'individualité de l'enfant. A



l'idée que les études classiques et les études scientifiques sont
opposées et comme rivales il faut répondre par l'affirmation
et la démonstration que ce qui fait le caractère scientifique
d'une étude, c'est la méthode, et que cette méthode est la
même dans l'étude de l'antiquité classique que dans celle des
sciences dites physiques et naturelles. Les domaines sont
différents, les matières sont différentes, la méthode se résume
toujours dans l'observation exacte, complète et scrupuleuse
de la réalité, l'analyse des faits et leur comparaison, l'établissement

de faits plus généraux, de classes ou de lois. A l'idée,
aussi trop répandue que les études dites classiques confèrent
une sorte d'auréole, qu'elles font, par une sorte d'opus opera-
tum, nécessairement des hommes distingués, il faut opposer
les faits de la diversité des aptitudes, de la possibilité pour
chacun de remplir dans un certain milieu une tâche sociale,
de la vanité d'études spéciales faites sans goût et sans plaisir;
mieux vaut être un bon ouvrier travaillant le bois ou le fer,
un commerçant probe et avisé, un agriculteur aimant la terre
et ses fruits, qu'un bachelier ou un licencié ès-lettres antiques

oisif et inutile à la collect S \ ité. Non, il ne faut pas avoir
fait des études classiques, comme on l'entend parfois dire en
certains milieux; ce qu'il faut c'est être un homme d'abord, un
homme cultivé ensuite si l'on en a la capacité, être un homme
accomplissant une tâche utile en tout cas. — 4° La réforme
des programmes et des méthodes. Nous ne voulons pas dire par
là que notre instruction secondaire tout entière soit à reorganiser,

en quelque sorte à refondre en de nouveaux moules; mais
il y a des parties ou des domaines dans cet enseignement qui
réclament une réforme. Nos programmes sont beaucoup trop
encyclopédiques, ils donnent l'illusion qu'un cerveau de 18-20 ans
a emmagasiné ou doit emmagasiner la siencn universelle; or
il y a loin de cette impression à la réalité I II faut arriver, dans
tous les domaines d'étude, à sacrifier résolument le secondaire,

à ne s'occuper que de l'essentiel; il faut que le jeune
homme possède des points de repère, des connaissances
centrales autour desquelles viendront naturellement se grouper
toutes ses acquisitions subséquentes. Mais ces connaissances
devront être comme le fond même de l'intelligence : solides,
raisonnées et précises. Une fois de plus il faut rappeler le
principe capital en pédagogie du « multimi, non multa ». Il
faudrait ensuite apprendre comme première science aux enfants



celle du travail ; non pas seulement tenter de les rendre actifs
et laborieux, ce qui va sans dire, mais leur dire et leur montrer

comment il faut travailler pour que le travail soit profitable.

Que de fois l'on peut constater au cours des études, quelles

qu'elles soient, qu'elles embrassent tous les domaines sauf
celui qui est à la base: la méthode de travail. Enfin, pour
n'aborder que des points de première importance, il faudrait
que tout instituteur primaire ou secondaire craignît à l'égal
de l'erreur la science purement livresque, tout formalisme
vain, tout verbalisme rappelant la scolastique ; que, par contre,

l'effort vers la recherche du réel sous toutes ses formes
pédagogiques, si nous pouvons user de cette formule, fût chez
lui constant et le devînt chez ses disciples. — 5° L'union
inévitable de l'instruction et de l'éducation. Qu'il le veuille ou non
le maître exerce une influence morata, bonne ou mauvaise,
par sa conduite comme maître tout d'abord, mais aussi par
son exemple de vie quotidienne, par son langage, par les
idées qu'il énonce à propos de tel ou tel sujet étudié. C'est ici
qu'il faut rappeler l'importance des rapports personnels entre
maîtres et élèves, tout ce qui peut en résulter de bon, de beau
et d'utile pour l'enseignement proprement dit, plus même

pour la vie tout entière. Et c'est ici qu'il faut redire encore la
nécessité de réduire le nombre des élèves de chaque classe si

l'on veut que la vie de nos collèges et de nos gymnases
devienne plus réelle, plus profonde et plus vraiment conforme à

notre idéal démocratique. Il ne suffit pas en de solennelles
occasions de rappeler que la cité n'est que la famille étendue
et multipliée ; il faut tendre à une réalité conforme à cette
image. Or nulle institution sociale n'est plus propre que
l'école à la préparation d'un tel état futur. — 6° L'étude de la
langue maternelle. Nous n'avons pas ici à revenir sur ce sujet.
Résumons ce que nous en avons dit dans les propositions
suivantes qui indiquent la direction à suivre : Mettre cette étude
au centre même de tout l'enseignement primaire et secondaire.
En faire toujours davantage une éducation de la pensée en
même temps qu'une étude du langage. Donner à la lecture et
à la composition française la première place dans ce domaine.
— Enfin 7° l'institution d'un enseignement philosophique. Cet
enseignement dont nous avons également esquissé les principaux

caractères et tracé les grandes divisions viserait à une
action à la fois intellectuelle et morale. Il prendrait pour mot



— 56 —

d'ordre : Former des esprits libres, éclairés, des esprits d'un
type réellement démocratique.

Il ne suffit pas pour préparer les moissons futures d'avoir
des semences en abondance, il faut encore préparer le terrain
qui les recevra. Cette préparation est la première des tâches
de celui qui veut un jour revenir ayant lié des gerbes. Or cette
préparation demande avant tout l'accord des volontés dans la

poursuite d'un idéal ; et plus un idéal est grand et élevé plus
facilement le découragement peut saisir celui qui mesure la
distance où il est encore de ce sommet. Le meilleur moyen,
c'est de diviser le chemin à parcourir en étapes proportionnées

à ses forces, de ne pas vouloir embrasser toute l'œuvre
à accomplir d'une seule fois : c'est de surmonter les obstacles
à mesure qu'ils se présentent, c'est de montrer à ceux qui
viennent par où il faut passer, en un mot de donner l'exemple

et par là d'entraîner les indécis. Cicéron donne, dans l'une
de ses œuvres philosophiques, le souci que les hommes prennent

de l'avenir pour une preuve de l'immortalité de l'âme :

nous pouvons dire du moins que le travail qui crée l'avenir
en y préparant les hommes est un de ceux qui mettent le plus
au cœur le sentiment de la grandeur de la vie et de sa
persistance. C'est une telle mission créatrice qui est dévolue à

l'éducateur, c'est un tel idéal de vie infinie qui doit éclairer
sa route. (Applaudissements).

M. le Président remercie sincèrement M. Jules Dubois de

cette étude si bien faite, frappée du désir de se faire comprendre
et tout imprégnée d'un noble idéal.

Mlle Willy a beaucoup apprécié ce travail, elle voudrait voir
disparaître des méthodes ce qu'elles ont de tyrannique : en
histoire et en littérature, par exemple, on a le tort de donner
des jugements tout faits au lieu de les provoquer par la
lecture de morceaux choisis et de les faire exposer par les élèves.
Ce serait un excellent exercice d'élocution qui amènerait une
grande variété dans le style. Malheureusement le temps fait
défaut et la pluralité des matières fait céder le pas à ia
méthode. Quant à la discipline, on doit tendre à la rendre plus
souple ; s'appliquer à exercer sur l'enfant une influence
morale en apprenant à mieux connaître les caractères. La forme
des examens demanderait à être modifiée, le jugement et le
raisonnement sont trop souvent remplacés par la mémoire.



M. J. Dubois rappelle que le professorat n'est pas toujours
une vocation comme on pourrait le croire ; beaucoup n'y
voient qu'une question d'argent, une belle situation, une
profession préférable aux occupations manuelles. Il s'élève aussi
contre la main-mise des parents sur l'opinion morale et
religieuse: c'est la tyrannie de l'affection. C'est aussi une erreur
de croire que l'école primaire est réservée aux prolétaires,
l'école secondaire, aux bourgeois et les études classiques, à

l'aristocratie ; les études supérieures ne doivent pas être l'apanage

de certaines classes.
M. Baatard croit que la meilleure manière d'introduire de

la clarté et de laméthode dans la discussion des questions
d'enseignement secondaire serait, en s'inspirant du principe de
liberté préconisé par M. Dubois, de faire disparaître les
préjugés et les privilèges qui s'attachent aux études classiques.
Pourquoi conférer à ces études le monopole de la préparation
à certaines carrières libérales — la médecine, par exemple,
alors qu'un médecin a besoin avant tout d'une solide préparation

scientifique Est-il bien prouvé qu'une culture générale
élevée, éprise de beauté et de vérité ne puisse s'obtenir que par
l'étude du grec et du latin? L'acquisition de connaissances
directement utilisables dans la vie n'exclut pourtant pas une
solide culture générale. Ce qui manque à notre collège, c'est
une vraie section moderne s'efïorçant de tirer de l'étude des

langues vivantes tout ce qu'elle peut donner pour la culture
de l'esprit.

Notre 'président voudrait voir la Société étudier sérieusement

les réformes proposées par M. Dubois. A Genève,
l'instruction publique souffre du défaut d'esprit de suite et du
manque de méthode dans l'étude des questions; les décisions
se basent le plus souvent sur des conjectures ou des vues de

l'esprit, alors qu'elles devraient toujours résulter de l'observation

des faits. Les intérêts personnels ou de coteries ont aussi
parfois une influence trop grande. Un beau thème à traiter
serait celui-ci : « De la méthode dans l'étude des questions
d'enseignement ».

Mlle Métrai estime que si les programmes sont mal interprétés,

c'est que très souvent les instituteurs manquent complètement

de direction.
M.67a^«rèrfevoitquela méthode de M. Baatard est la méthode

expérimentale et psychologique. Il propose, à ce sujet, de créer



- 38 —

dans la Société une section pour l'étude psychologique de
l'enfant. Cette section pourrait se mettre en relations avec la
Société analogue de Paris qui a déjà fait des travaux.

Cette excellente idee est renvoyée, pour étude, au Comité.
M.J. Dubois demande que chacun cherche à se rendre compte

de la grandeur de la tâche à accomplir : nous ne sommes pas
encore dans une véritable démocratie ; il y a lieu de lutter
contre les préjugés sociaux et pour cela il faudrait que tous
les instituteurs, à quel degré qu'ils appartiennent, fussent
unis pour accomplir une action commune. Il faut lutter contre
la tendance utilitaire de l'enseignement et chercher à donner
une préparation générale qui conduise plus tard aux spécialisations

; formons des caractères ayant conscience de leur
valeur et n'ayant pas peur de se compromettre pour défendre
une idée.

Comme classique, M. Dubois dit qu'il faut se garder de verser

d'un excès dans l'autre; les études classiques, techniques,
et pédagogiques doivent être mises sur le même rang. Qu'on ait
le courage de placer les jeunes gens selon leurs aptitudes
intellectuelles et non selon leur situation de famille; de cette
façon on préparera des hommes utiles. L'idéal serait de voir
l'instruction secondaire gratuite donner accès à toutes les
professions sans distinction; chacun trouverait alors la place
qu'il désire et qui lui convient.

3° Le programme de l'enseignement primaire.

Renvoyé à la prochaine séance.
M. Albert Dubois demande que les modifications proposées

soient imprimées en annexe dans le prochain bulletin.

4° Propositions individuelles.

Mlle Métrai propose la création d'un groupe littéraire en vue
de la préparation des soirées et du développement de ceux qui
aiment les études littéraires. Renvoyé au Comité.

Séance levée à 5 h.
Le Bulletiiiier : L. Durand.

(D'après les notes de M. Paquln, secrétaire.)


	Assemblée générale du 11 mai 1905, petite salle de l'Institut
	Communications du Comité
	L'esprit démocratique et l'enseignement secondaire
	Le programme de l'enseignement primaire
	Propositions individuelles


