Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 91 (1962)

Heft: 8

Artikel: Un chef de file catholique au XIXe siécle : Don Bosco [suite]
Autor: Barbey, Léon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1040410

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1040410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Un chef de file catholique au XIX€ siecle
Don Bosco

II. Les conceptions pédagogiques de Don Bosco

1. La charité, moyen d’éducation

Il est banal de dire d’un saint qu’il s’est distingué par sa charité. Il
ne suffit pas, pour caractériser le zéle d’un apétre, de montrer com-
ment ses entreprises pour le salut des dmes procédaient de la charité.
La charité est le facteur essentiel de toute sainteté et le moteur de
’action apostolique chez tous les saints.

Mais si la charité est ’empreinte du méme esprit de Dieu sur des
individus différents, ce qui nous intéresse, c’est la maniere propre a
chaque saint de réagir A cette marque de feu, et la maniére personnelle a
chaque apotre d’exercer les actes du zéle qu’inspire la méme charité.

Pour Don Bosco, ce qui nous paralt caractériser son mode personnel
d’étre un saint et d’agir en saint peut s’exprimer en trois propositions
relatives au réle qu’il accorde a la charité comme principe d’action
pastorale et éducative :

a) La charité n’est pas seulement le point de départ, la source, le foyer
d’inspiration de son comportement et de son zéle.

b) La charité n’est pas seulement le point d’arrivée, le terme final,
I’objectif supréme auquel il tend aussi bien pour lui que pour les
ames qu’il entraine A sa suite.

¢) La charité est aussi et surtout son moyen d’action, l'instrument par
lequel il «accroche » les ames.

Il en résulte que, son zéle s’étant appliqué au premier chef A I'apos-
tolat par I’éducation, la caractéristique fondamentale de sa pédagogie
consiste 2 faire de la charité du maitre pour Iéléve une méthode spéci-
fique de I’éducation. Toute la pédagogie salésienne réside en ce principe.

La plupart des traités de pédagogie ont dit avant lui et continuent
a répéter que le maitre doit étre aussi un éducateur. Don Bosco pense
que le maitre doit étre d’abord un éducateur ; il n’est maltre que parce
qu’il est d’abord éducateur ; il n’est jamais un bon maitre s’il n’est
pas d’abord, radicalement, un bon éducateur.

230



Enseigner, c’est donner de son intelligence ; inculquer des habitudes,
des regles de conduite, une discipline, c’est donner de sa volonté. Edu-
quer, c’est donner de sa personne, donner sa personne, se donner i ses
¢leves, et telle est bien la plus grande preuve d’amour : donner sa vie
(on peut aussi traduire : son ame) pour ceux qu’on aime.

Don Bosco n’est pas arrivé graduellement a cette conception, elle
n’apparait pas chez lui qu’au terme d’une longue expérience, ni en con-
clusion de cogitations théoriques. Si étonnant que cela paraisse, elle
s'est imposée a lui dés sa propre enfance avant qu’il elit seulement com-
mence 1’étude du latin. Ce fut au cours d’un des premiers de ces songes
mystérieux, songes prophétiques de visionnaire, qui I’éclairérent tout
au long de sa vie. Il ne le comprit pas du tout, assure-t-il, au moment
méme, mais il ne Ioublia jamais.

Jean avait alors neuf ans ; il apprenait tout juste a lire et a écrire.
Son réve lui fait voir une multitude d’enfants occupés a jouer avec
entrain. Dans les cris de plusieurs d’entre eux, il pergoit des blasphémes
qui le mettent hors de lui. Vif comme un petit Piémontais, il leur tombe
dessus 2 coups de poings. Surgit alors un personnage majestueux, qui
I'interpelle : « Ce n’est pas avec des coups, mais par la douceur et la
charité que tu devras gagner tes amis que voici. » Apparait ensuite, non
moins majestueuse, la mére du premier personnage. « Elle me fit signe
d’approcher et me prit doucement par la main. « Regarde », me dit-
elle. Je regardai : tous les enfants s’étaient enfuis. A leur place, une mul-
titude de chevreaux, de chiens, de chats, d’ours et d’autres animaux.
« Voila ton champ d’action... Rends-toi humble et fort. Et ce que tu
vas voir se produire maintenant pour ces animaux, tu devras le faire
pour mes fils.... » Et voici que, remplagant les terribles bétes, apparu-
rent autant d’agneaux pleins de douceur qui bélaient et gambadaient
en tout sens comme pour féter cet homme et cette femme. (Desramaut
pp- 33-35).

Ceci se passait en 1824 ou 25. Il n’est pas sans intérét que ce soit
encore un songe, soixante ans plus tard, qui offrira 2 Don Bosco l'occa-
sion de dire qu’une maison est selon son cceur quand ’éducation y est
exercée comme le rayonnement de la charité, mais qu’il ne reconnait
pas sa pédagogie dans une maison ot la charité n’est que la lointaine
inspiratrice des intentions éducatives, méme si les maitres se tuent de
travail par charite.

Le 10 mai 1884, Don Bosco se trouve & Rome depuis deux mois. Il
écrit A ses « trés chers fils » de ’Oratoire de Turin. La lettre est fort
longue : 15 pages dans le livre du P. Desramaut (pp. 155-170). Il y
raconte en détail deux réves dans lesquels il lui a été manifesté que sa
maison est en train de perdre son ancien esprit. Autrefois, pendant les
récréations, « tout était vie, tout était mouvement, tout était joie »
(0.c., p.156). Maintenant il lit « dans les gestes et sur le visage de
beaucoup de jeunes un ennui, une lassitude, une mauvaise humeur, une

231



méfiance » qui lui font mal au cceur. « Comment, s’écrie-t-il dans son

réve, redonner la vie & mes chers gargons ? » On lui répond :

— Par la charité!

— Par la charité ? Mais mes gargons ne sont-ils pas assez aimés ?...

Ils sont I’amour de toute ma vie.

— Je ne parle pas de vous!

— Et de qui alors ? De ceux qui me remplacent ? Des directeurs, des
préfets, des professeurs, des assistants ? Tu ne vois pas qu’ils sont des

martyrs de Pétude et du travail ?...

— Je vois, je sais. Mais c’est insuffisant : il manque le meilleur.

— Quoti donc ?

— Que non seulement les gargons soient aimés, mais qu’ils se sachent
aimes... Qu’ils solent aimés dans ce qui leur plait; que 'on s’adapte
a leurs golts de jeunes gargons ...

... Je regardai et je vis que bien peu de maitres et d’abbés se mélaient aux
enfants, et que moins encore participaient A leurs jeux. Les supérieurs
n’¢taient plus ’dme de la récréation. »

Un réve au départ, un réve a la fin, tous deux montrent avec une viva-
cit¢ plastique ce qu’en termes de théoricien nous appelons le principe de
la «charité-moyen d’action pédagogique ». D’un bout a I'autre de sa
carriere, Don Bosco n’a pas dévié de ce principe fondamental.

Nous aurions pu évidemment ’établir en nous appuyant sur des
paroles ou des textes de forme plus didactique empruntés a Don Bosco.
Mais Poccasion était trop belle, de donner cet exemple de ses procédés
de persuasion assez particuliers; ils montrent bien, de reste, qu’il était
plus un pédagogue d’inspiration que de raison, d’intuition que de
sclence acquise. '

2. La « familiarita »

On objectera peut-étre : c’est prendre décidément les choses par le
petit bout que d’assigner comme critére essentiel de la valeur d’un édu-
cateur son comportement pendant les récréations.

Que cela nous convienne ou non, ce n’est pas 'opinion de Don Bosco.
De sa part, il y a la plus qu’un mode original de s’exprimer, plus qu'un
style entierement étranger a la peinture abstraite des idées.

L’idée fonciere de Don Bosco est que la relation « maitre-éleve », la
relation « éducationnelle » — si vous voulez absolument du style abs-
trait, on peut quand méme vous en servir! — que cette relation dépend
du type de contact existant entre les deux partenaires. Si le contact n’est
que d’enseignant a enseigné, si les rapports sont exclusivement scolaires,
didactiques, seule I’intelligence est engagée de part et d’autre. Or il n’y a

232



pas formellement éducation, si le fond de la personne n’est pas engagé
de part et d’autre. Et il n’est atteint, mis en jeu, mis en contact d’échange
que dans des situations affectives naturelles, spontanées, détendues,
ouvertes, comme celles de la libre et confiante conversation, de la joyeuse
récréation, du jeu. La libre communication ludique est pour Don Bosco
le premier pas, la premiére ouverture, qui permet ensuite la libre com-
munication d’ame a ame, en profondeur.

Il faut avoir le courage de le dire : I’école établit entre le maitre et
I’éleve une situation « artificielle ». Qu’on ne voie pas 1A un jugement
depréciatif. Certes, dans le mouvement de I’Education nouvelle, beau-
coup en tireront cette conclusion défavorable et pédagogiquement sub-
versive. Il ne s’agit pourtant pas de cela, surtout chez Bosco qui a créé
tant de cours du soir, de classes et d’écoles. Il s’agit simplement de qua-
lifier le fait que I’éducation, méme intellectuelle, reléve d’un «art ».
L’école, comme la culture qu’elle propage, n’est pas un fait de nature.
Mais si 'art pédagogique n’est pas la nature, il peut, il doit, il est « fait
pour » enrichir la nature de ’enfant. Il n’y parvient que s’il prend racine
dans la nature, si la relation «artificielle » maitre-éléve s’appuie, se greffe
sur des relations naturelles, émanant de la vie, spontanées et libres
comme la vie, entre ces deux étres humains, dont 'un est magister et
Pautre disciple. Faute de cet appui, la situation scolaire demeure guindée
dans I’artificiel. Avec cet appui, et c’est une condition sine qua non, elle
peut dépasser ce stade, pour devenir a son tour une situation « naturelle »
et créer une relation interpersonnelle vivante. Et alors I’enseignement
est un acte éducatif et non seulement didactique.

Don Bosco exprime ces idées d’'une maniere infiniment plus simple et
plus concrete. Entre maitres et éléves, dit-il, doit régner la familiarita.
Pour traduire sans trahir, ce n’est pas familiarité qu’il faut dire. Il fau-
drait inventer le mot de familialité. 11 s’agit en effet d’'un mode de vie
familial (Desramaut, p. 157, note 113), dont un personnage de ses
réves dit qu’il « produit laffection, et I’affection engendre la con-
fiance...; sans (lui), I’affection ne se prouve pas, et sans cette preuve,
il ne peut y avoir de confiance... Jésus-Christ se fit petit avec les petits
et porta nos faiblesses. Voila bien le maltre de la familiarita! Le pro-
fesseur que I’on ne voit qu’au bureau est professeur et rien de plus; mais
s’il partage la récréation des jeunes, il devient comme un pére » (ib. et
p. 162).

Don Bosco résume ce principe dans une bréve formule: «Sans
affection, pas de confiance, pas d’éducation. » En un mot : le maitre
ne doit pas étre distant. Il n’y a pas de contact a distance ; donc pas
d’éducation sans contact « personnel ».

On peut se demander dans quelle mesure sur ce point, Don Bosco
a été suivi comme un chef de file. Aucun éducateur chrétien ne récu-
sera le rapport fondamental «éducation-charité », énonce par Don
Bosco comme principe de base. Mais il n’en va pas de méme pour la

233



transposition de ce principe dans la pratique pédagogique au sens de
la familiarité o I'entend Don Bosco. De son vivant, chez ses propres
fils, il a vu poindre le retour a la routine. Il I’a noté en rapportant le
songe de 1884. « Beaucoup ne se sentent plus la force de supporter les
fatigues d’autrefois », note-t-il. C’est 1a contre qu’il réagit. Nous avons
toutes raisons de croire qu’il a été écouté alors dans sa maison. Mais
au-dela de son (Euvre, c’est peut-étre s’aventurer un peu que d’affir-
mer que son message a pénétré profondément. Nous y reviendrons.

3. L’acceptation patiente des « défauts » de la jeunesse

Saint Paul a chanté les qualités de la charité dans un chapitre lyrique
de la I Epitre aux Corinthiens (ch. 13). De toutes ces qualités, celle que
Don Bosco met au premier plan, comme une condition nécessaire a 1’édu-
cateur, est peut-étre exprimée par ces mots : Caritas patiens est, omnia
suffert, omnia sustinet, la charité est patiente, elle endure tout et sup-
porte tout.

Les jeunes ne sont pas toujours commodes et nous sommes si souvent
énervés. o

Il ne faut pas oublier pourtant que Don Bosco n’oppose pas sa con-
ception de I’éducateur chrétien a celle de I’éducateur non chrétien. Cela
va tellement de soi qu’il y insiste 2 peine. Il oppose a un certain type
d’éducateur chrétien, qu’il a connu, dont il a souffert dés sa jeunesse,
dont il a vu plus tard les échecs et parfois les méfaits. L’'une de ces
contrefagons de I’éducateur chrétien, nous ’appellerons d’un de ces
mots simples qu’aimait Don Bosco : I’éducateur impatient.

Don Bosco, a-t-on dit avec raison, est le « fils de sa mére ». En quot
il ressemble a Pestalozzi. De Maman Marguerite il a appris 'amour de
Dieu dés son enfance, I'union de la souffrance et du sacerdoce au jour
de son ordination, tant d’autres belles choses qu’on a peine a taire pour
ne pas sortir du sujet. En elle il a contemplé le modele vivant de I’¢du-
catrice ; c’est a elle qu’il devait penser quand il prénait, dans ses mai-
sons, le climat familial, la familiarita. Et pourtant, il est un point sur
lequel, apres avoir regu d’elle tant de legons, il a fait la legon a sa sainte
Maman Marguerite. C’est 2 propos de la patience envers les jeunes,
précisément.

Quand elle vint le rejoindre au Valdocco, au lendemain de la Tous-
saint 1946, elle ajouta, aux travaux du ménage, la culture d’un coin de
terre. Il fallait bien produire quelques légumes, pour nourrir ces gargons
affamés, peut-étre aussi des fleurs pour la chapelle. Or un jour que, sous
’experte direction d’un ancien bersagliere que Don Bosco avait promu
maitre de sports, les gargons jouaient a la guerre, 'ennemi se trouva
acculé a la fréle barriére qui marquait la frontiére du royaume des
choux et des épinards. Terrain neutre, certes, mais que vaut une neutra-

234



lité sans armée, n’est-ce pas? Les vaincus n’ont qu’une ressource, ren-
verser la palissade et chercher leur salut dans la fuite. Ce qu’ils firent.
Et ainsi périrent les espoirs jardiniers de Maman Marguerite. Qui pro-
testa, bien sir, mais n’obtint d’autre satisfaction que d’entendre son
fils déclarer avec un sourire résigné, en écartant les bras: « Ils sont
jeunes ! »

Ils sont jeunes, bruyants, brise-tout: y a-t-il 1a péché, obstacle a
I’ceuvre de Dieu ? Non ? alors patience. Ne pas confondre mon désir
de commodité avec la volonté de Dieu.

Un autre jour, on a hospitalisé des vagabonds. Au petit matin, ils ont
déguerpi avec draps et couvertures. Cent frasques de ce genre finissent
par décourager la sainte femmme. Elle a soixante-cinq ans. Elle n’en
peut plus ; elle va rendre son tablier. Son fils la prend alors doucement
par le bras, 'améne au pied du Crucifix, et le lui montre sans un mot.
Elle n’avait pas étudié d’autre livre de pédagogie, Maman Marguerite.
Elle a tout de suite compris. Elle est restée. Jusqu’au bout de ses forces.
Elle est morte a la tiche. Dans le mot patience, il y a la méme racine
que dans le mot Passion. La Passion du Sauveur, ceuvre d’amour, nous
enseigne une patience infinie. Passe encore pour le vacarme et les fras-
ques d’étourdis. Mais faut-il étre doux et patient méme en face du mal
caractérisé ?

Don Bosco n’hésite pas. Il n’éloignera que les vicieux incorrigibles
et contagieux, et encore apres avoir tout essayé, et en y mettant le plus
de discrétion possible. Mais pour les autres, qui mentent, qui trichent,
qui chapardent, ne faut-il pas sévir? La crainte du gendarme n’est-elle
pas aussi un moyen d’éducation ? Cette question nous ameéne au fameux
débat sur la répression et la prévention, ol certains voient le nceud de
la pédagogie salésienne.

4. La méthode préventive

Cest 3 dessein que je n’ai pas mis cette question en téte de I'exposé
des conceptions éducatives de Don Bosco. Il me semble qu'on en atténue
siguliérement la portée en les réduisant 4 la préférence accordée a la
méthode préventive sur la répressive. Une pareille « réduction » est
bien caractéristique de I'idée courante, selon laquelle éduquer, c’est sur-
tout gronder et punir. Comme s’il n’y avait que deux types d’éduca-
teurs : celui qui punit toujours et celui qui ne punit jamais. Le fait est
pourtant que, n’ayant jamais trouvé le temps d’exposer par écrit I'en-
semble de ses idées, Don Bosco a consacré un « traité » !, nous dit-on,
3 la méthode préventive. Un traité ! je vous le demande : onze petites
pages, en guise d’introduction au Réglement pour ses maisons ! On
oublie qu’il ne désigne lui-méme cette étude que comme une «esquisse »,

1 Desramaut, o. c., p. 143, note 104,

235



une « table des matiéres » > d’un livre, qui ne verra jamais le jour. On
oublie qu’il n’avait pas la tournure d’esprit systématique. On oublie qu’a
la demande d’un prétre qui lui demandait son systéme, il répondit en
murmurant : « Mon systeme ? Mon systéme ! Mais je ne le connais pas
moil-méme ! Je n’ai eu qu'un mérite : aller de I’avant selon I'inspiration
du Bon Dieu et des circonstances. » C’est du moins la réflexion que lui
préte son principal biographe frangais, le P. Auffray (p.338).

Analysons pourtant les pages qu’il consacre a la comparaison des deux
méthodes.

« Deux méthodes, écrit-il, ont toujours été en usage dans I’éducation
des jeunes: la méthode préventive et la méthode répressive. » On notera
qu’il ne s’attribue pas la découverte de celle qu’il préconise.

« La méthode répressive consiste a faire connaitre la loi aux subor-
donn¢s, a les surveiller ensuite pour découvrir les délinquants et leur
infliger, quand il y a lieu, le chitiment qu’ils ont mérité. La ou elle est
appliquée, la parole et le regard du Supérieur doivent demeurer cons-
tamment sévéres et plutét menagants et lui-méme doit éviter tout rap-
port familier avec ses inférieurs » (Desramaut, o.c., p. 144).

La méthode préventive est « toute différente, j’allais dire opposée ».
Pour plus de clarté, nous introduirons une distinction entre son aspect
négatif et son aspect positif.

Par rapport a la méthode répressive, la méthode préventive a un
aspect négatif, en ce sens qu’elle écarte le plus possible le recours aux
punitions, qui est au contraire, pour ’autre, presque la fonction prin-
cipale. Aprés ce que nous avons dit, le motif parait assez clair dans
’optique de Don Bosco. Eduquer est un acte émanant directement de
la charité : or punir n’est certainement pas le premier acte de la charité
envers le prochain ! Il ne faut donc y recourir qu’en tout dernier res-
sort. Et méme alors n’y recourir que si 'on est sir que la punition
envisagée sera éducative. Or cela n’est jamais le cas (et par conséquent
la punition n’est jamais admissible) si elle est:

— humiliante,
— 1rritante,

— publique.
tandis que cela peut étre le cas si elle est:

— raisonnable,

— appliquée sans altérer I'affection qu’on porte a I’¢leve, ni le contact
de confiance de sa part,

— individuelle et privée.

Mais Dessentiel de la méthode préventive consiste dans son aspect
positif. Il ressort des termes mémes qui désignent la méthode comme

2 Ib, p. 143.

236



préventive. Si 'on réussit 4 prévenir les fautes, a les rendre quasi impos-
sibles, alors on n’aura plus 2 punir. Comment y parvenir ?> Don Bosco
répond : par la surveillance. « Faire connaitre les ordonnances et les
regles d’une institution et... surveiller ensuite les éleves de telle fagon
qu’ils demeurent toujours sous le regard attentif du directeur ou des
assistants... Ceci implique que le directeur devra se consacrer totalement
a ses éduqués et ne jamais assumer d’obligations qui le distraient de ses
fonctions ; il lui faudra au contraire se trouver constamment avec ses
¢leves toutes les fois qu’ils ne seront pas régulierement occupés, 4 moins
que d’autres ne les assistent comme il se doit » (Desramaut, o.c.,
pp. 144-145 et 147).

Avouons-le : ce mot de surveillance, de « surveillance de toutes les
minutes » (Auffray, p. 341), nous hérisse. Et c’est bien pourquoi je crains
qu’on ne fasse tort a la pédagogie salésienne en la centrant sur cette
pratique de la surveillance. Car nous sommes imprégnés de souvenirs
d’écoles ou se pratique la méthode répressive — celle que Don Bosco
condamne -, de souvenirs de colléeges ou le surveillant, ou le préfet de
discipline sont les malheureux préposés a la répression (nous espérons,
du moins, qu’ils en sont malheureux).

La surveillance a la Don Bosco est tout autre chose. Il vaudrait mieux
parler d’une présence affectueuse, et vigilante parce qu’affectueuse. Ce
n’est pas au surveillant « classique » qu’on donnerait cette consigne :
« TAche de te faire aimer plutét que de te faire craindre » (Consignes
aux directenrs, Desramaut, o. c., p. 172). Cette consigne nous rameéne
a la charité ; et Don Bosco dit précisément que sa méthode préventive
« repose tout entiére sur ces mots de saint Paul : « Caritas benigna
est », etc. (Desramaut, p. 147).

Dans cette perspective surnaturelle, I’éducateur doit se faire aimer
pour amener ’enfant 4 ce Dieu qui est amour. On voit, dés lors, en quel
sens large il faut entendre la méthode préventive. Elle est plus qu’un
aspect de I’éducation : elle en est ’dme. Elle empéche le mal pour con-
duire au bien. Et de ce Bien infini, I’enfant se rapproche par trois
moyens positifs :

— la communion — Don Bosco proscrit les communions générales
obligatoires ;

— la confession — Don Bosco proscrit les confessions obligatoires a
date fixe pour telle classe, pour tel groupe ;

— la dévotion a la Sainte Vierge.

Entrer dans plus d’explications a ce sujet dépasse les cadres de cet
exXposé.
5. Joie et optimisme de I'éducateur

Saint Paul dit encore que la charité « espére tout ». La pédagogie de
F . . . . !
Don Bosco n’est ni pessimiste, ni triste. Il ne veut pas que 1’éducateur

257



soit un « chevalier a la triste figure », mais qu’il entraine ses éléves dans
une atmosphere de joie. « Partout des chants et des rires; partout des
abbés et des prétres, et autour d’eux les gargons qui criaient joyeuse-
ment » (De la charité, Desramaut, p. 156). Tel était I’Oratoire primitif.
Ce qu’il faut pour rénover I’Oratoire de 1884, c’est que les gargons
« retrouvent leur vivacité d’autrefois, leur allégresse, leur exubérance »
(ib. p. 159). Il n’a pas oublié qu’a 16 ou 17 ans, & Chieri, quand il fai-
sait ses classes secondaires, il avait fondé avec ses condisciples la « So-
ciété de I’Allégresse » (Ghéon, Saint Jean Bosco, Flammarion, 1935, p. 73)

On ne peut s’empécher de rapprocher ce fait de certaines tendances
de I’Ecole nouvelle, particuliérement sous sa forme italienne. N’est-ce
pas notre compatriote tessinoise, M™ Boschetti-Alberti, qui, vers les
années 1930, baptise sa conception I’Ecole sereine ? Quatre ou cing
siecles plus tdt, ne trouve-t-on pas, chez les humanistes qui fleurissent
autour de Laurent le Magnifique, le plan d’une école de la joie ? Toute-
fois la veine italienne n’est pas seule en cause, s’il est vrai que Claparede,
avant de se rallier a la formule de I’éducation fonctionnelle, avait donné
sa préférence a la dénomination d’éducation attrayante.

Quoi qu’il en soit, on peut se demander si la joie de Don Bosco est la
méme que celle de I’Education nouvelle, au XV¢ ou au XX¢ siécle. Nous
conclurons donc ce chapitre par une comparaison entre la pédagogie de
Don Bosco et celle de ’Ecole nouvelle.

6. Don Bosco et I’Ecole nouvelle

Don Bosco mourra en 1888. Et c’est en 1889 que le Dr Cecil Reddie
fonde 2 Abbotsholme la premiére New School. De toute fagon, s’il y a
des rapports entre la pédagogie salésienne et I’Ecole nouvelle, Don
Bosco se trouve, par rapport a celle-ci, dans la position d’un précurseur.

Mais ces rapports existent-ils ? Nous n’en avons guére trouvé de trace
dans les ouvrages qui propagent le nouveau style pédagogique, que
leurs auteurs fussent anglais, allemands, frangais, italiens, belges ou
suisses. Peut-étre en aurait-on parlé davantage si sa robe n’elit pas été
aussi noire... .

Reste la possibilité de relever des ressemblances, peut-étre méme une
certaine convergence.

Reprenons point par point les qualifications de I’éducateur selon

Don Bosco.

1. La joie salésienne est le fruit de la charité (Saint Paul), de
I’'union 4 Dieu, c’est une joie surnaturelle qui retentit dans la vie quo-
tidienne du maitre et des éléves chrétiens. La joie de I’Ecole nouvelle
est plutdt la joie de vivre, de grandir et de s’épanouir, joie vitale, joie
naturelle ; elle fait abstraction de la joie des enfants de Dieu ; sans

238



Pexclure, elle ne s’en inspire pas immédiatement. Au contraire la joie
salésienne, d’essence surnaturelle, inclut par redondance la joie naturelle.

2. La méthode préventive de Don Bosco et la méthode libérale de
I’Ecole nouvelle se ressemblent par leur opposition commune i une
méthode essentiellement répressive. Mais elles se distinguent entre elles
par une conception différente de la liberté de ’enfant et de I’attitude
qui en résulte chez I’éducateur. Pour I’Ecole nouvelle, la liberté est la
valeur supréme de I’étre humain ; pour Don Bosco, la valeur supréme
est la capacité d’adhérer a Dieu ; la liberté du mal est un mal. Pour
’Ecole nouvelle, il faut laisser a I’enfant le plus tot possible I’exercice
de sa liberté en tout domaine, et ne lui imposer « du dehors » aucune
loi, aucune regle de conduite, aucune prescription ou interdiction ver-
bale. Pour Don Bosco, ’enfant ne doit pas étre livré a lui-méme dans
I"'usage de sa liberté : il faut lui faire connaitre ce qu’il doit faire ou ne
pas faire et le suivre d’un regard attentif qui I’empéche de faire mauvais
usage de sa liberté.

3. Sur le point de la suppression des distances entre maltre et éléve
et de leur intégration dans une communauté quasi familiale, comme sur
le plan de la patience, ’accord est maximum entre les deux systemes.
Le motif en est pourtant différent, différente aussi la conséquence sur
le plan didactique. La communauté affective n’empéche pas, selon Don
Bosco, que le maltre doive enseigner, exposer, inculquer et exhorter,
tandis que, pour I’Ecole nouvelle intégrale, le maitre doit uniquement
aider ’éléve a découvrir lui-méme la vérité, mais non la lui découvrir.

Rien n’est plus étranger a la pédagogie de Don Bosco que la neutra-
lité scolaire et I’agnosticisme de base de certaines ailes de ’Ecole nou-
velle. Mais rien ne lui serait plus étranger aussi que le refus d’adopter
ce que nous appelons les techniques pédagogiques nouvelles en les ani-
mant de I’esprit chrétien.

LEON BARBEY

239



	Un chef de file catholique au XIXe siècle : Don Bosco [suite]

