
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 91 (1962)

Heft: 8

Artikel: Un chef de file catholique au XIXe siècle : Don Bosco [suite]

Autor: Barbey, Léon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1040410

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1040410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Un chef de file catholique au XIXe siècle

Don Bosco

II. Les conceptions pédagogiques de Don Bosco

1. La charité, moyen d'éducation

Il est banal de dire d'un saint qu'il s'est distingué par sa charité. Il
ne suffit pas, pour caractériser le zèle d'un apôtre, de montrer
comment ses entreprises pour le salut des âmes procédaient de la charité.
La charité est le facteur essentiel de toute sainteté et le moteur de
l'action apostolique chez tous les saints.

Mais si la charité est l'empreinte du même esprit de Dieu sur des

individus différents, ce qui nous intéresse, c'est la manière propre à

chaque saint de réagir à cette marque de feu, et la manière personnelle à

chaque apôtre d'exercer les actes du zèle qu'inspire la même charité.
Pour Don Bosco, ce qui nous paraît caractériser son mode personnel

d'être un saint et d'agir en saint peut s'exprimer en trois propositions
relatives au rôle qu'il accorde à la charité comme principe d'action
pastorale et éducative :

a) La charité n'est pas seulement le point de départ, la source, le foyer
d'inspiration de son comportement et de son zèle.

b) La charité n'est pas seulement le point d'arrivée, le terme final,
l'objectif suprême auquel il tend aussi bien pour lui que pour les

âmes qu'il entraîne à sa suite.

c) La charité est aussi et surtout son moyen d'action, l'instrument par
lequel il « accroche » les âmes.

Il en résulte que, son zèle s'étant appliqué au premier chef à l'apostolat

par l'éducation, la caractéristique fondamentale de sa pédagogie
consiste à faire de la charité du maître pour l'élève une méthode spécifique

de l'éducation. Toute la pédagogie salésienne réside en ce principe.
La plupart des traités de pédagogie ont dit avant lui et continuent

à répéter que le maître doit être aussi un éducateur. Don Bosco pense
que le maître doit être d'abord un éducateur ; il n'est maître que parce
qu'il est d'abord éducateur ; il n'est jamais un bon maître s'il n'est

pas d'abord, radicalement, un bon éducateur.

230



Enseigner, c'est donner de son intelligence ; inculquer des habitudes,
des règles de conduite, une discipline, c'est donner de sa volonté. Edu-
quer, c'est donner de sa personne, donner sa personne, se donner à ses

élèves, et telle est bien la plus grande preuve d'amour : donner sa vie
(on peut aussi traduire : son âme) pour ceux qu'on aime.

Don Bosco n'est pas arrivé graduellement à cette conception, elle
n'apparaît pas chez lui qu'au terme d'une longue expérience, ni en
conclusion de cogitations théoriques. Si étonnant que cela paraisse, elle
s'est imposée à lui dès sa propre enfance avant qu'il eût seulement
commencé l'étude du latin. Ce fut au cours d'un des premiers de ces songes
mystérieux, songes prophétiques de visionnaire, qui l'éclairèrent tout
au long de sa vie. Il ne le comprit pas du tout, assure-t-il, au moment
même, mais il ne l'oublia jamais.

Jean avait alors neuf ans ; il apprenait tout juste à lire et à écrire.
Son rêve lui fait voir une multitude d'enfants occupés à jouer avec
entrain. Dans les cris de plusieurs d'entre eux, il perçoit des blasphèmes
qui le mettent hors de lui. Vif comme un petit Piémontais, il leur tombe
dessus à coups de poings. Surgit alors un personnage majestueux, qui
l'interpelle : « Ce n'est pas avec des coups, mais par la douceur et la
charité que tu devras gagner tes amis que voici. » Apparaît ensuite, non
moins majestueuse, la mère du premier personnage. « Elle me fit signe
d'approcher et me prit doucement par la main. « Regarde », me dit-
elle. Je regardai : tous les enfants s'étaient enfuis. A leur place, une
multitude de chevreaux, de chiens, de chats, d'ours et d'autres animaux.
« Voilà ton champ d'action... Rends-toi humble et fort. Et ce que tu
vas voir se produire maintenant pour ces animaux, tu devras le faire

pour mes fils.... » Et voici que, remplaçant les terribles bêtes, apparurent

autant d'agneaux pleins de douceur qui bêlaient et gambadaient
en tout sens comme pour fêter cet homme et cette femme. (Desramaut
pp. 33-35).

Ceci se passait en 1824 ou 25. Il n'est pas sans intérêt que ce soit
encore un songe, soixante ans plus tard, qui offrira à Don Bosco l'occasion

de dire qu'une maison est selon son cœur quand l'éducation y est
exercée comme le rayonnement de la charité, mais qu'il ne reconnaît

pas sa pédagogie dans une maison où la charité n'est que la lointaine
inspiratrice des intentions éducatives, même si les maîtres se tuent de

travail par charité.
Le 10 mai 1884, Don Bosco se trouve à Rome depuis deux mois. Il

écrit à ses « très chers fils » de l'Oratoire de Turin. La lettre est fort
longue : 15 pages dans le livre du P. Desramaut (pp. 155-170). Il y
raconte en détail deux rêves dans lesquels il lui a été manifesté que sa

maison est en train de perdre son ancien esprit. Autrefois, pendant les

récréations, « tout était vie, tout était mouvement, tout était joie »

(o.e., p. 156). Maintenant il lit «dans les gestes et sur le visage de

beaucoup de jeunes un ennui, une lassitude, une mauvaise humeur, une

231



mefiance » qui lui font mal au cœur. « Comment, s'écrie-t-il dans son
rêve, redonner la vie à mes chers garçons » On lui répond :

— Par la charité
— Par la charité Mais mes garçons ne sont-ils pas assez aimés
Ils sont l'amour de toute ma vie.
— Je ne parle pas de vous
— Et de qui alors De ceux qui me remplacent Des directeurs, des

préfets, des professeurs, des assistants Tu ne vois pas qu'ils sont des

martyrs de l'étude et du travail
— Je vois, je sais. Mais c'est insuffisant : il manque le meilleur.
— Quoi donc
— Que non seulement les garçons soient aimés, mais qu'ils se sachent
aimés... Qu'ils soient aimés dans ce qui leur plaît ; que l'on s'adapte
à leurs goûts de jeunes garçons

Je regardai et je vis que bien peu de maîtres et d'abbés se mêlaient aux
enfants, et que moins encore participaient à leurs jeux. Les supérieurs
n'étaient plus l'âme de la récréation. »

Un rêve au départ, un rêve à la fin, tous deux montrent avec une vivacité

plastique ce qu'en termes de théoricien nous appelons le principe de
la « charité-moyen d'action pédagogique ». D'un bout à l'autre de sa

carrière, Don Bosco n'a pas dévié de ce principe fondamental.
Nous aurions pu évidemment l'établir en nous appuyant sur des

paroles ou des textes de forme plus didactique empruntés à Don Bosco.
Mais l'occasion était trop belle, de donner cet exemple de ses procédés
de persuasion assez particuliers ; ils montrent bien, de reste, qu'il était
plus un pédagogue d'inspiration que de raison, d'intuition que de
science acquise.

2. La << familiarità »

On objectera peut-être : c'est prendre décidément les choses par le

petit bout que d'assigner comme critère essentiel de la valeur d'un
éducateur son comportement pendant les récréations.

Que cela nous convienne ou non, ce n'est pas l'opinion de Don Bosco.
De sa part, il y a là plus qu'un mode original de s'exprimer, plus qu'un
style entièrement étranger à la peinture abstraite des idées.

L'idée foncière de Don Bosco est que la relation « maître-élève », la
relation « éducationnelle » — si vous voulez absolument du style
abstrait, on peut quand même vous en servir — que cette relation dépend
du type de contact existant entre les deux partenaires. Si le contact n'est

que d'enseignant à enseigné, si les rapports sont exclusivement scolaires,

didactiques, seule l'intelligence est engagée de part et d'autre. Or il n'y a

232



pas formellement éducation, si le fond de la personne n'est pas engagé
de part et d'autre. Et il n'est atteint, mis en jeu, mis en contact d'échange
que dans des situations affectives naturelles, spontanées, détendues,
ouvertes, comme celles de la libre et confiante conversation, de la joyeuse
récréation, du jeu. La libre communication ludique est pour Don Bosco
le premier pas, la première ouverture, qui permet ensuite la libre
communication d'âme à âme, en profondeur.

Il faut avoir le courage de le dire : l'école établit entre le maître et
l'élève une situation « artificielle ». Qu'on ne voie pas là un jugement
dépréciatif. Certes, dans le mouvement de l'Education nouvelle, beaucoup

en tireront cette conclusion défavorable et pédagogiquement
subversive. Il ne s'agit pourtant pas de cela, surtout chez Bosco qui a créé

tant de cours du soir, de classes et d'écoles. Il s'agit simplement de
qualifier le fait que l'éducation, même intellectuelle, relève d'un « art ».

L'école, comme la culture qu'elle propage, n'est pas un fait de nature.
Mais si l'art pédagogique n'est pas la nature, il peut, il doit, il est « fait
pour » enrichir la nature de l'enfant. Il n'y parvient que s'il prend racine
dans la nature, si la relation « artificielle » maître-élève s'appuie, se greffe
sur des relations naturelles, émanant de la vie, spontanées et libres
comme la vie, entre ces deux êtres humains, dont l'un est magister et
l'autre disciple. Faute de cet appui, la situation scolaire demeure guindée
dans l'artificiel. Avec cet appui, et c'est une condition sine qua non, elle

peut dépasser ce stade, pour devenir à son tour une situation « naturelle »

et créer une relation interpersonnelle vivante. Et alors l'enseignement
est un acte éducatif et non seulement didactique.

Don Bosco exprime ces idées d'une manière infiniment plus simple et
plus concrète. Entre maîtres et élèves, dit-il, doit régner la familiarità.
Pour traduire sans trahir, ce n'est pas familiarité qu'il faut dire. Il
faudrait inventer le mot de familialité. Il s'agit en effet d'un mode de vie
familial (Desramaut, p. 157, note 113), dont un personnage de ses

rêves dit qu'il « produit l'affection, et l'affection engendre la
confiance... ; sans (lui), l'affection ne se prouve pas, et sans cette preuve,
il ne peut y avoir de confiance... Jésus-Christ se fit petit avec les petits
et porta nos faiblesses. Voilà bien le maître de la familiarità Le
professeur que l'on ne voit qu'au bureau est professeur et rien de plus ; mais
s'il partage la récréation des jeunes, il devient comme un père » (ib. et

P-162)-
Don Bosco résume ce principe dans une brève formule : « Sans

affection, pas de confiance, pas d'éducation. » En un mot : le maître
ne doit pas être distant. Il n'y a pas de contact à distance ; donc pas
d'éducation sans contact « personnel ».

On peut se demander dans quelle mesure sur ce point, Don Bosco

a été suivi comme un chef de file. Aucun éducateur chrétien ne récusera

le rapport fondamental « éducation-charité », énoncé par Don
Bosco comme principe de base. Mais il n'en va pas de même pour la

233



transposition de ce principe dans la pratique pédagogique au sens de
la familiarité où l'entend Don Bosco. De son vivant, chez ses propres
fils, il a vu poindre le retour à la routine. Il l'a noté en rapportant le

songe de 1884. « Beaucoup ne se sentent plus la force de supporter les
fatigues d'autrefois », note-t-il. C'est là contre qu'il réagit. Nous avons
toutes raisons de croire qu'il a été écouté alors dans sa maison. Mais
au-delà de son Œuvre, c'est peut-être s'aventurer un peu que d'affirmer

que son message a pénétré profondément. Nous y reviendrons.

3. L'acceptation patiente des « défauts » de la jeunesse

Saint Paul a chanté les qualités de la charité dans un chapitre lyrique
de la Ire Epître aux Corinthiens (ch. 13). De toutes ces qualités, celle que
Don Bosco met au premier plan, comme une condition nécessaire à

l'éducateur, est peut-être exprimée par ces mots : Caritas patiens est, omnia
suffert, omnia sustinet, la charité est patiente, elle endure tout et
supporte tout.

Les jeunes ne sont pas toujours commodes et nous sommes si souvent
énervés.

Il ne faut pas oublier pourtant que Don Bosco n'oppose pas sa
conception de l'éducateur chrétien à celle de l'éducateur non chrétien. Cela
va tellement de soi qu'il y insiste à peine. Il l'oppose à un certain type
d'éducateur chrétien, qu'il a connu, dont il a souffert dès sa jeunesse,
dont il a vu plus tard les échecs et parfois les méfaits. L'une de ces

contrefaçons de l'éducateur chrétien, nous l'appellerons d'un de ces

mots simples qu'aimait Don Bosco : l'éducateur impatient.
Don Bosco, a-t-on dit avec raison, est le « fils de sa mère ». En quoi

il ressemble à Pestalozzi. De Maman Marguerite il a appris l'amour de

Dieu dès son enfance, l'union de la souffrance et du sacerdoce au jour
de son ordination, tant d'autres belles choses qu'on a peine à taire pour
ne pas sortir du sujet. En elle il a contemplé le modèle vivant de l'édu-
catrice ; c'est à elle qu'il devait penser quand il prônait, dans ses

maisons, le climat familial, la familiarità. Et pourtant, il est un point sur
lequel, après avoir reçu d'elle tant de leçons, il a fait la leçon à sa sainte
Maman Marguerite. C'est à propos de la patience envers les jeunes,
précisément.

Quand elle vint le rejoindre au Valdocco, au lendemain de la Toussaint

1946, elle ajouta, aux travaux du ménage, la culture d'un coin de

terre. Il fallait bien produire quelques légumes, pour nourrir ces garçons
affamés, peut-être aussi des fleurs pour la chapelle. Or un jour que, sous

l'experte direction d'un ancien bersagliere que Don Bosco avait promu
maître de sports, les garçons jouaient à la guerre, l'ennemi se trouva
acculé à la frêle barrière qui marquait la frontière du royaume des

choux et des épinards. Terrain neutre, certes, mais que vaut une neutra-

234



lité sans armée, n'est-ce pas Les vaincus n'ont qu'une ressource,
renverser la palissade et chercher leur salut dans la fuite. Ce qu'ils firent.
Et ainsi périrent les espoirs jardiniers de Maman Marguerite. Qui
protesta, bien sûr, mais n'obtint d'autre satisfaction que d'entendre son
fils déclarer avec un sourire résigné, en écartant les bras : « Ils sont
jeunes »

Ils sont jeunes, bruyants, brise-tout : y a-t-il là péché, obstacle à
l'œuvre de Dieu Non alors patience. Ne pas confondre mon désir
de commodité avec la volonté de Dieu.

Un autre jour, on a hospitalisé des vagabonds. Au petit matin, ils ont
déguerpi avec draps et couvertures. Cent frasques de ce genre finissent

par décourager la sainte femmrne. Elle a soixante-cinq ans. Elle n'en

peut plus ; elle va rendre son tablier. Son fils la prend alors doucement

par le bras, l'amène au pied du Crucifix, et le lui montre sans un mot.
Elle n'avait pas étudié d'autre livre de pédagogie, Maman Marguerite.
Elle a tout de suite compris. Elle est restée. Jusqu'au bout de ses forces.
Elle est morte à la tâche. Dans le mot patience, il y a la même racine

que dans le mot Passion. La Passion du Sauveur, œuvre d'amour, nous
enseigne une patience infinie. Passe encore pour le vacarme et les frasques

d'étourdis. Mais faut-il être doux et patient même en face du mal
caractérisé

Don Bosco n'hésite pas. Il n'éloignera que les vicieux incorrigibles
et contagieux, et encore après avoir tout essayé, et en y mettant le plus
de discrétion possible. Mais pour les autres, qui mentent, qui trichent,
qui chapardent, ne faut-il pas sévir La crainte du gendarme n'est-elle

pas aussi un moyen d'éducation Cette question nous amène au fameux
débat sur la répression et la prévention, où certains voient le nœud de

la pédagogie salésienne.

4. La méthode préventive

C'est à dessein que je n'ai pas mis cette question en tête de l'exposé
des conceptions éducatives de Don Bosco. Il me semble qu'on en atténue

sigulièrement la portée en les réduisant à la préférence accordée à la

méthode préventive sur la répressive. Une pareille « reduction » est

bien caractéristique de l'idée courante, selon laquelle éduquer, c'est

surtout gronder et punir. Comme s'il n'y avait que deux types d'éducateurs

: celui qui punit toujours et celui qui ne punit jamais. Le fait est

pourtant que, n'ayant jamais trouvé le temps d'exposer par écrit
l'ensemble de ses idées, Don Bosco a consacré un « traité » 1, nous dit-on,
à la méthode préventive. Un traité je vous le demande : onze petites

pages, en guise d'introduction au Règlement pour ses maisons On

oublie qu'il ne désigne lui-même cette étude que comme une «esquisse»,

1 Desramaut, o. c., p. 143, note 104.

235



une « table des matières » 2 d'un livre, qui ne verra jamais le jour. On
oublie qu'il n'avait pas la tournure d'esprit systématique. On oublie qu'à
la demande d'un prêtre qui lui demandait son système, il répondit en
murmurant : « Mon système Mon système Mais je ne le connais pas
moi-même Je n'ai eu qu'un mérite : aller de l'avant selon l'inspiration
du Bon Dieu et des circonstances. » C'est du moins la réflexion que lui
prête son principal biographe français, le P. Aufïray (p. 338).

Analysons pourtant les pages qu'il consacre à la comparaison des deux
méthodes.

« Deux méthodes, écrit-il, ont toujours été en usage dans l'éducation
des jeunes : la méthode préventive et la méthode répressive. » On notera
qu'il ne s'attribue pas la découverte de celle qu'il préconise.

« La méthode répressive consiste à faire connaître la loi aux
subordonnés, à les surveiller ensuite pour découvrir les délinquants et leur
infliger, quand il y a lieu, le châtiment qu'ils ont mérité. Là où elle est
appliquée, la parole et le regard du Supérieur doivent demeurer
constamment sévères et plutôt menaçants et lui-même doit éviter tout
rapport familier avec ses inférieurs » (Desramaut, o. c., p. 144).

La méthode préventive est « toute différente, j'allais dire opposée ».

Pour plus de clarté, nous introduirons une distinction entre son aspect
négatif et son aspect positif.

Par rapport à la méthode répressive, la méthode préventive a un
aspect négatif, en ce sens qu'elle écarte le plus possible le recours aux
punitions, qui est au contraire, pour l'autre, presque la fonction
principale. Après ce que nous avons dit, le motif paraît assez clair dans

l'optique de Don Bosco. Eduquer est un acte émanant directement de

la charité : or punir n'est certainement pas le premier acte de la charité
envers le prochain Il ne faut donc y recourir qu'en tout dernier
ressort. Et même alors n'y recourir que si l'on est sûr que la punition
envisagée sera éducative. Or cela n'est jamais le cas (et par conséquent
la punition n'est jamais admissible) si elle est :

— humiliante,
— irritante,
— publique.
tandis que cela peut être le cas si elle est :

— raisonnable,

— appliquée sans altérer l'affection qu'on porte à l'élève, ni le contact
de confiance de sa part,

— individuelle et privée.

Mais l'essentiel de la méthode préventive consiste dans son aspect

positif. Il ressort des termes mêmes qui désignent la méthode comme

2 Ib. p. 143.

236



préventive. Si l'on réussit à prévenir les fautes, à les rendre quasi impossibles,

alors on n'aura plus à punir. Comment y parvenir Don Bosco
répond : par la surveillance. « Faire connaître les ordonnances et les

règles d'une institution et... surveiller ensuite les élèves de telle façon
qu'ils demeurent toujours sous le regard attentif du directeur ou des
assistants... Ceci implique que le directeur devra se consacrer totalement
à ses éduqués et ne jamais assumer d'obligations qui le distraient de ses

fonctions ; il lui faudra au contraire se trouver constamment avec ses

élèves toutes les fois qu'ils ne seront pas régulièrement occupés, à moins

que d'autres ne les assistent comme il se doit » (Desramaut, o. c.,

pp. 144-145 et 147).
Avouons-le : ce mot de surveillance, de « surveillance de toutes les

minutes » (Auffray, p. 341), nous hérisse. Et c'est bien pourquoi je crains
qu'on ne fasse tort à la pédagogie salésienne en la centrant sur cette
pratique de la surveillance. Car nous sommes imprégnés de souvenirs
d'écoles où se pratique la méthode répressive - celle que Don Bosco
condamne -, de souvenirs de collèges où le surveillant, où le préfet de

discipline sont les malheureux préposés à la répression (nous espérons,
du moins, qu'ils en sont malheureux).

La surveillance à la Don Bosco est tout autre chose. Il vaudrait mieux
parler d'une présence affectueuse, et vigilante parce qu'affectueuse. Ce
n'est pas au surveillant « classique » qu'on donnerait cette consigne :

<- Tâche de te faire aimer plutôt que de te faire craindre » (Consignes
aux directeurs, Desramaut, o. c., p. 172). Cette consigne nous ramène
à la charité ; et Don Bosco dit précisément que sa méthode préventive
« repose tout entière sur ces mots de saint Paul : « Caritas benigna
est », etc. (Desramaut, p. 147).

Dans cette perspective surnaturelle, l'éducateur doit se faire aimer

pour amener l'enfant à ce Dieu qui est amour. On voit, dès lors, en quel
sens large il faut entendre la méthode préventive. Elle est plus qu'un
aspect de l'éducation : elle en est l'âme. Elle empêche le mal pour
conduire au bien. Et de ce Bien infini, l'enfant se rapproche par trois

moyens positifs :

— la communion - Don Bosco proscrit les communions générales

obligatoires ;

— la confession - Don Bosco proscrit les confessions obligatoires à

date fixe pour telle classe, pour tel groupe ;

— la dévotion à la Sainte Vierge.

Entrer dans plus d'explications à ce sujet dépasse les cadres de cet

exposé.

5. Joie et optimisme de l'éducateur

Saint Paul dit encore que la charité « espère tout ». La pédagogie de

Don Bosco n'est ni pessimiste, ni triste. Il ne veut pas que l'éducateur

237



soit un « chevalier à la triste figure », mais qu'il entraîne ses élèves dans
une atmosphère de joie. « Partout des chants et des rires ; partout des
abbés et des prêtres, et autour d'eux les garçons qui criaient joyeusement

» (De la charité, Desramaut, p. 156). Tel était l'Oratoire primitif.
Ce qu'il faut pour rénover l'Oratoire de 1884, c'est que les garçons
« retrouvent leur vivacité d'autrefois, leur allégresse, leur exubérance »

(ib. p. 159). Il n'a pas oublié qu'à 16 ou 17 ans, à Chieri, quand il
faisait ses classes secondaires, il avait fondé avec ses condisciples la «

Société de l'Allégresse » (Ghéon, Saint Jean Bosco, Flammarion, 1935, p. 73)
On ne peut s'empêcher de rapprocher ce fait de certaines tendances

de l'Ecole nouvelle, particulièrement sous sa forme italienne. N'est-ce
pas notre compatriote tessinoise, Mme Boschetti-Alberti, qui, vers les
années 1930, baptise sa conception l'Ecole sereine Quatre ou cinq
siècles plus tôt, ne trouve-t-on pas, chez les humanistes qui fleurissent
autour de Laurent le Magnifique, le plan d'une école de la joie Toutefois

la veine italienne n'est pas seule en cause, s'il est vrai que Claparède,
avant de se rallier à la formule de l'éducation fonctionnelle, avait donné
sa préférence à la dénomination d'éducation attrayante.

Quoi qu'il en soit, on peut se demander si la joie de Don Bosco est la
même que celle de l'Education nouvelle, au XVe ou au XXe siècle. Nous
conclurons donc ce chapitre par une comparaison entre la pédagogie de

Don Bosco et celle de l'Ecole nouvelle.

6. Don Bosco et l'Ecole nouvelle

Don Bosco mourra en 1888. Et c'est en 1889 que le Dr Cecil Reddie
fonde à Abbotsholme la première New School. De toute façon, s'il y a
des rapports entre la pédagogie salésienne et l'Ecole nouvelle, Don
Bosco se trouve, par rapport à celle-ci, dans la position d'un précurseur.

Mais ces rapports existent-ils Nous n'en avons guère trouvé de trace
dans les ouvrages qui propagent le nouveau style pédagogique, que
leurs auteurs fussent anglais, allemands, français, italiens, belges ou
suisses. Peut-être en aurait-on parlé davantage si sa robe n'eût pas été

aussi noire...
Reste la possibilité de relever des ressemblances, peut-être même une

certaine convergence.
Reprenons point par point les qualifications de l'éducateur selon

Don Bosco.

1. La joie salésienne est le fruit de la charité (Saint Paul), de

l'union à Dieu, c'est une joie surnaturelle qui retentit dans la vie
quotidienne du maître et des élèves chrétiens. La joie de l'Ecole nouvelle
est plutôt la joie de vivre, de grandir et de s'épanouir, joie vitale, joie
naturelle ; elle fait abstraction de la joie des enfants de Dieu ; sans

238



l'exclure, elle ne s'en inspire pas immédiatement. Au contraire la joie
salésienne, d'essence surnaturelle, inclut par redondance la joie naturelle.

2. La méthode préventive de Don Bosco et la méthode libérale de
l'Ecole nouvelle se ressemblent par leur opposition commune à une
méthode essentiellement répressive. Mais elles se distinguent entre elles

par une conception différente de la liberté de l'enfant et de l'attitude
qui en résulte chez l'éducateur. Pour l'Ecole nouvelle, la liberté est la
valeur suprême de l'être humain ; pour Don Bosco, la valeur suprême
est la capacité d'adhérer à Dieu ; la liberté du mal est un mal. Pour
l'Ecole nouvelle, il faut laisser à l'enfant le plus tôt possible l'exercice
de sa liberté en tout domaine, et ne lui imposer « du dehors » aucune
loi, aucune règle de conduite, aucune prescription ou interdiction
verbale. Pour Don Bosco, l'enfant ne doit pas être livré à lui-même dans

l'usage de sa liberté : il faut lui faire connaître ce qu'il doit faire ou ne

pas faire et le suivre d'un regard attentif qui l'empêche de faire mauvais

usage de sa liberté.

3. Sur le point de la suppression des distances entre maître et élève

et de leur intégration dans une communauté quasi familiale, comme sur
le plan de la patience, l'accord est maximum entre les deux systèmes.
Le motif en est pourtant différent, différente aussi la conséquence sur
le plan didactique. La communauté affective n'empêche pas, selon Don
Bosco, que le maître doive enseigner, exposer, inculquer et exhorter,
tandis que, pour l'Ecole nouvelle intégrale, le maître doit uniquement
aider l'élève à découvrir lui-même la vérité, mais non la lui découvrir.

Rien n'est plus étranger à la pédagogie de Don Bosco que la neutralité

scolaire et l'agnosticisme de base de certaines ailes de l'Ecole
nouvelle. Mais rien ne lui serait plus étranger aussi que le refus d'adopter
ce que nous appelons les techniques pédagogiques nouvelles en les

animant de l'esprit chrétien.

LÉON BARBEY

239


	Un chef de file catholique au XIXe siècle : Don Bosco [suite]

