
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 90 (1961)

Heft: 11-12

Artikel: L'enfant et la beauté

Autor: Fournier, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1040463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1040463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'enfant et la beauté

Il y a deux modes d'appréciation des choses qui se rapportent à la pratique
du dessin, c'est-à-dire qui peuvent nous permettre, d'une part, la représentation
fidèle des choses vues, d'autre part, de tirer de leur image des signes pour nous
exprimer. Nous avons défini ces modes de saisie, ces prises de contact avec le
monde extérieur, A'intelligible et de sensible, selon la distinction de nos facultés
(la troisième étant notre pouvoir de répondre et d'agir).

Devant les choses, on peut raisonner sur leur forme, leur usage et leur convenance

; ou bien de leur apparence, éprouver simplement le charme. Nous estimerons
que les choses sont faites pour être utiles à notre vie, pour nous servir ; ou bien
simplement, qu'il est bon qu'elles soient là, parce qu'elles donnent à notre vie
un sens, qu'elles prolongent, pour ainsi dire, notre être, qu'elles l'épanouissent
en l'inscrivant dans un univers d'apparences familières et communes à tous.
Nous distinguons par là deux plans de notre conscience ; l'un au niveau de la vie
matérielle, corporelle, qui commande la saisie effective des objets; l'autre au
niveau spirituel de la communion de tous les êtres (de la communication des

hommes entre eux par la parole, l'écriture et le dessin), indifférent à la possession,

libre, ouvert à la joie.

L'objet destiné à la vie pratique se prête à notre raisonnement ; il est caractérisé

par cette réalité matérielle qui correspond à notre corps ; il occupe une place
dans l'espace, il est mesurable, il a poids et volume ; on peut le désigner d'un
nom, par lequel chacun l'évoque, le conçoit, le reconnaît aussitôt.

L'objet de beauté a un autre sens et un autre usage. Il est le signe d'un autre
univers de relation, d'un autre plan de la conscience où les hommes peuvent
se rencontrer. Nous avons entrevu son pouvoir de communion dans sa capacité
d'exprimer les aspirations humaines les plus universelles.

Situons bien la mystérieuse faculté mise en éveil et le domaine surnaturel du
beau où la rencontre s'accomplit.

- Est beau à nos yeux, en tant qu'objet, ce qui, comme symbole, comme image
se présente à nous en réponse à un désir profond, essentiel à notre être.

- Est beau, l'objet qui s'offre à notre désir.

- Est beau, dans un objet, ce qui signifie ou évoque l'accomplissement du vœu
de tout être : la plénitude du repos dans la lumière (selon la définition de la
sagesse par Joseph Joubert), c'est-à-dire l'équilibre, la stabilité, la force, et
en même temps le rayonnement.

Dans quelle mesure ces sentiments hantent-ils l'enfant, ou sous quelle forme
s'annoncent-ils Nous pouvons nous le demander, car selon les vœux de son
être en pleine croissance, corps et esprit, il sollicitera les choses dans un sens

ou dans un autre ; il sera sensible, de cette profonde sensibilité, ou non ; bref,
il aura le sens du beau ou il en sera privé.

Or, à l'âge scolaire, outre l'incertitude de cette disposition intérieure, toute
l'éducation que nous lui faisons subir, et qui n'éprouve que son intelligence,
qui n'exerce que son raisonnement, tend à dissiper chez l'enfant, le recueillement
nécessaire, à détourner son attention de la source vive et du chant secret, intérieurs
à son être.

267



Le beau est objet de contemplation ; on ne le reçoit pas du dehors comme
une science ; il demande une préparation intérieure. Il se perçoit en l'être unifié,
en possession de soi, et découvrant dans les choses, pour soi seul, ce qui correspond
à son aspiration essentielle. Car la possession de soi ne signifie pas qu'on n'a
plus rien à souhaiter. C'est alors, au contraire, que l'exigence absolue de l'être
se rend perceptible, et c'est à quoi la beauté répond.

Revenons à notre point de départ, et regroupons les perspectives entrevues,
en gardant pour centre de notre préoccupation l'enfant qui dessine.

Nous avons considéré le beau dans les choses comme une sorte d'attribut ;

car, en dessinant, on peut les envisager comme utiles et elles se précisent en des

mesures : ce dessin s'apprend ; ou comme belles, et cela on le sent avec une faculté
subtile qui est éveillée... ou qui dort. L'enfant ne voit pas le beau dans les choses

s'il n'y tend pas de sa propre harmonie intérieure.
Alors, nous avons compris que le beau n'est pas dans les choses, s'il n'est,

d'abord, dans celui qui regarde, comme un besoin d'achèvement nécessaire,
comme l'accomplissement auquel tend la vie.

Mais l'enfant ne se porte-t-il pas vers le monde avec autant d'ardeur que
l'adulte.?.. Il semble seulement plus loin du but... plus vulnérable à tous les
écueils... plus loin du repos dans la lumière, si tel est le but... plus loin de son
accomplissement.

Sa beauté à lui comporte peut-être un autre élément: plus qu'intelligence et

sensibilité, il est vouloir. Quand notre beauté s'achève et s'affermit contre le temps,
que la création en nous s'immobilise dans l'œuvre parfaite, la sienne, tout devenir,
se veut en mouvement.

Paul Fournier
(L'Ecole)

Comment naquit l'école chrétienne

C'est le grand sujet auquel s'est appliqué M. Daniel-Rops, de l'Académie
française, dans un article reproduit par la revue Carrefour, en date du 8 mars 1961.

« L'idée qu'une communauté chrétienne désire prendre en charge l'éducation
des enfants pour être sûre qu'ils seront formés selon ses principes, paraît aujourd'hui

à des millions de chrétiens, la plus normale qui soit. Tel est le résultat de
dix-neuf siècles d'histoire, d'histoire chrétienne. »

M. Daniel-Rops nous rappelle que cette idée n'avait pas cours dans l'antiquité
païenne: «On ne voit pas, rétorque-t-il, les prêtres d'Osiris ou ceux d'Ishtar,
non plus que ceux de Zeus ou de Jupiter, se constituer maîtres d'école. »

En Grèce, puis à Rome, la Cité ou l'Etat étaient bien intervenus dans l'œuvre
scolaire, mais on était loin d'une formation religieuse avec tout ce qu'elle peut
comporter d'exigences.

Comme beaucoup d'institutions de la primitive Eglise, c'est dans la tradition
juive que l'école chrétienne a ses origines. « Israël avait le respect du savoir.
Les rabbis ne cessaient de répéter que la culture est chose fondamentale. « Si
tu possèdes le savoir, disait une maxime, tu as tout ; tu n'as pas de savoir, tu
ne possèdes rien. »

A l'époque de Jésus-Christ, il y avait déjà beaucoup d'écoles en Palestine.
Environ trente ans après sa mort, vers 64, le grand-prêtre Josué ben Gamala

268


	L'enfant et la beauté

