Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 85 (1956)

Heft: 2

Artikel: Roéle de la petite enfance dans I'édification de la personnalité humaine
[suite]

Autor: Busemann, A. / Epiney-Burgard, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1040485

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1040485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Role de la petite enfance dans I’édification

de la personnalité humaine *

agrégée de 1’Université de France (suite),
par A. BusemanN, professeur a I’Université de Marbourg,
traduction de G. EPINEY-BURGARD

C’est 'inoubliable mérite de Friedrich Frobel que d’avoir reconnu
I'importance fondamentale, chez le petit enfant; du jeu avec des
objets solides. Le premier, il a vu qu’il s’agissait d’un probléme a
résoudre ; le premier, il a pris au sérieux cette manipulation, appa-
remment gratuite, d’objets de formes diverses. Il a tiré de cette idée
des conséquences pratiques et éducatives, en imaginant 1'usage des
fameux «dons» utilisés dans les jardins d’enfants qu’il a créés, ces
institutions qui, depuis, sont devenues le milieu naturel d’enfants
un peu plus agés. Les intuitions de Frébel forcent notre admiration,
d’autant plus que les sciences expérimentales qui auraient pu lui
apporter leur concours, étaient a cette époque trop peu développées
pour lui fournir une aide. Il n’y avait pas alors de psychologie de
’enfant, digne de ce nom. Si elle avait pris un beau départ a la fin
du XVIIIe siécle, grace a I'idée géniale de J.-J. Rousseau, elle était
tombée dans 1’oubli depuis que le grand philosophe de Konigsberg,
« 'impitoyable critique », avait dirigé le mouvement intellectuel des
pays de langue allemande vers la spéculation philosophique. De
méme, il n’y avait pas, du temps de Frébel, de biologie qui aurait
pu fournir des données aux psychologues de la petite enfance ; dans
ce domaine également, la spéculation triomphait sur I’observation
des phénomeénes réels. Une seule science avait profité directement
du kantisme ; la science mathématique avec la physique qui en
dépend. Ce n’est donc pas un hasard si Frobel tira de la cristallo-
graphie, dont le professeur Weiss, de Berlin, venait précisément de
donner une formulation moderne, ses notions théoriques (dans la
mesure ou celles-ci ne lui étaient pas dictées par la philosophie spécu-
lative ou la mystique et n’étaient pas en relation directe avec I’aprio-
risme kantien), et ses principes de pédagogie pour les jardins d’enfants.
Les principes de la physique actuelle ont donc, en fait, inspiré Fréobel
dans ses efforts pour aider I’enfant & conquérir mentalement les
objets solides, 4 s’en rendre maitre en méme temps que du monde
spatial. Partant de 1a, Friobel, en penseur hardi, eut I'idée de mettre

* Cf. Bulletin pédagogique du 15 janvier 1956, p. 1-6.
2



entre les mains de 'enfant des corps élémentaires. Ces corps élémen-
taires résultaient de la comparaison des objets solides faite du point
de vue de la stéréométrie : ils sont les formes que cette science peut
décrire avec le minimum d’indications. Selon cette définition, le plus
simple des corps, le corps fondamental par excellence, c’est la sphére :
pour la définir complétement, nous n’avons besoin que d’une mesure,
la mesure du rayon. Frobel a, pour ce motif, attribué a la spheére
une signification importante, d’ailleurs peut-étre plus symbolique
que pratique. La balle est pour lui le symbole du Tout, de Dieu,
de la pureté primitive. Mais, dans les jeux du petit enfant, la balle
doit céder la place & d’autres objets qui lui offrent plus de possi-
bilités, car ils ne lui échappent pas si facilement. C’est sans doute
la raison pour laquelle, dans 1’ensemble des objets destinés au jeu
congu par Frébel, ce n’est point la balle, mais le cube qui sert de
point de départ a I’élaboration d’autres corps élémentaires : le carreau,
le baton etc. Le cube peut se définir par une seule mesure, la longueur
de Daréte, et, par 1, il a la méme importance que la sphére. De plus,
il est la forme la plus simple des cristaux, tandis que la sphére peut
étre considérée comme la forme élémentaire des liquides. Dans la
pratique, le cube se distingue de la sphere avant tout par le fait
qu’il n’est en équilibre stable (je parle du corps physique) que s’il
est posé sur I'une de ses faces, tandis que la balle est en équilibre
dans n’importe quelle position. Malgré leur égale valeur du point de
vue stéréométrique, si I’on peut s’exprimer ainsi, le cube (comme
corps physique) ’emporte sur la sphére (de la physique) justement
par ce qui est un désavantage.

Il nous parait, & nous autres modernes, curieux et méme absurde
que Frobel ait choisi les objets les plus propres a étre manipulés
par le tout-petit et le petit enfant selon un point de vue stéréomé-
trique. Nous avons indiqué les circonstances philosophiques et histo-
riques qui influencérent sa fagon de penser. Toutefois, nous ne devons
pas nous leurrer : Frébel, ce faisant, s’est trompé de chemin. 1’idée
que I'éducation doit respecter les lois d’'une évolution, idée que,
depuis I’ « Emile » de Rousseau, on ne saurait supprimer de la péda-
gogie, lui aurait fourni un bien meilleur tremplin. Le fait qu’il ait
pris comme directive, non le développement psychique de l’enfant,
mais le développement a priori de figures spatiales, était une dévia-
tion de son idée premiere ; nous pouvons et devons la corriger aujour-
d’hui, car nous connaissons assez la structure mentale de la person-
nalité enfantine, pour que I’éducation puise dans cette connaissance
les moyens d’aider 1’enfant.

Friobel avait déja vu la corrélation étroite entre la pensée et
Paction, l'action et la pensée. L’enfant n’est pas seulement un étre
réceptif, mais aussi un étre actif, et I’observation nous montre que

25



son comportement avec les choses est, pour lui, I’occasion d’amasser
des expériences et forme un tout « sensori-moteur ». Qu’est-ce a dire ?
Nous exprimons par la que les choses ne déclenchent pas les mouve-
ments seulement a la facon de simples excitants, comme dans le cas
des actes réflexes qui caractérisent le comportement instinctif (nous
pouvons le constater sur nous-mémes: la toux, par exemple, se
déclenche sous I'effet d’un excitant donné, sans méme que nous ayons
conscience de sensations particulieres). Nous entendons dire ce qui
suit : 10 'acte moteur est déterminé par des impressions, pas seule-
ment par des «exeitants », c’est-a-dire par une foule de choses, beau-
coup plus variées que celles que prévoit le schéma de 'acte réflexe ;
20 le mouvement physique déclenché de la sorte s’adapte aux pro-
priétés de l'objet traduites en impressions (taille, poids, forme etc.) ;
3° I'acte moteur prépare des impressions futures, les provoque, les
favorise, les enrichit. Au réflexé de préhension qui dirige chez le
nouveau-né le geste de prendre et de tenir, se superposera au bout
de quelques semaines une activité qui ressort déja du domaine psy-
chique : prendre, tenir, manier des objets, premier stade de la conquéte
sensori-motrice du monde des objets.

A ce stade, et pour longtemps encore, la chose saisie n’aura
pas pleinement le caractére d’objet. A observer I’enfant, on est en
droit de penser qu’elle acquiert ce caractere lorsque, de chose mani-
pulée, elle devient chose contemplée et que la manipulation sert a
différencier et a coordonner les impressions visuelles. Jusque la nous
préférerions parler de choses-pour-l'usage . Tel est alors le schéma
de la facon dont, au travers des stades success.fs, les choses se
présentent & ’enfant (en commencant par le stade inférieur) :

10 moyens d’assouvir U'instinct, déterminés par lui et qui, offrant
des excitations, déclenchent les réflexes ;

20 choses-pour-l'usage qui apparaissent a 'enfant toujours de la
méme fagon et dont, par la manipulation, il fait I’expérience sensori-
motrice ;

30 ob]ets ayant leur identité propre qui se détachent dans I’espace
visuel, s’opposant au Moi.

Premsons encore ceci: en ce qui concerne les choses familieres,
la loi de constance de I'apparition joue déja : le nourrisson reconnait
son hochet familier dans toutes les positions et a des distances diffé-
rentes. Mais [’tdentité au sens logique n’est pas encore acquise. L’enfant
aura bien a faire jusque la. A I’age du jardin d’eafants eacore, bien
des enfants ne savent pas que c’est la méme lune qu’ils revoient
a certains intervalles et méme, a 1’age scolaire, il arrive parfois que

1 Rappelons I’affirmation de Claparéde selon laquelle les choses sont pour
I’enfant tout d’abord un sugable, un voyable, un prenable, etc. (note du traducteur).

26



I'identité d’un fleuve qui traverse la ville ne soit reconnue qu’apreés
avoir été démontrée par un adulte.

Pour notre propos, il serait de la plus grande importance de
connaitre (puisque nous ne partons pas des corps élémentaires) les
activités élémentaires de 'enfant, celles qui s’exercent avec les choses-
pour-l'usage, puis avec ces mémes choses devenues des objets, de
telle sorte que les simples activités deviennent des actes. C’est de la
que nous apprendrons a comprendre comment l'activité enfantine
se transforme avec les objets, en s’exercant sur eux et ainsi comment
s’édifie le monde des objets chez I’enfant. Quelles sont ces activités
fondamentales ? Si nous observons un enfant de 1 & 2 ans, nous
constatons que certaines activités simples reviennent sans cesse :

saisir des objets, les ramasser, aller les chercher, tirer,
cueillir, en prendre plusieurs dans la main ;

“tenir un objet, le porter, le serrer, le faire glisser, le frotter ;

ldcher un objet, le laisser tomber, le repousser, le jeter, le
renverser, le poser (debout ou couché);

partager un objet, le déchirer, le casser, le découper, le décor-
tiquer ;
taper un objet contre un autre, cogner ;

rassembler deux objets, les grouper, les superposer, les
emboiter.

Je n’indique pas 14 une succession de résultats, mais je fais
plutot une sorte d’inventaire des occupations quotidiennes, auxquelles
les enfants se livrent avec des corps solides, qui leur permettent
d’édifier en face d’eux le monde des objets. Des activités comme
ranger, construire, se situent déja & un plan supérieur : elles s’intégrent
a une ceuvre et doivent étre considérées comme des actes.

Grace a ces activités élémentaires, I’enfant acquiert une expérience
fondamentale des propriétés des corps solides et, naturellement, la
connaissance de certaines formes souvent percues. Mais plus que
I’aspect stéréométrique, c’est 'aspect physique des objets qui frappe
Penfant : dureté, poids, mobilité, divisibilité, chaleur ou froid, le fait
d’étre sec ou mouillé, les particularités algogénes des objets tranchants,
pointus, saillants, enfin, I’éventuelle transparence. Ce n’est que
beaucoup plus tard qu’il apprendra a reconnaitre les corps stéréomé-
trigues comme tels, et tout d’abord la qualité de ce qui est allongé,
c’est-a-dire le contraire de la sphére et du cube, parce qu’un corps
long et solide, disons un baton, est plus facile a saisir, & tenir, & bouger
et que le mouvement de ce corps impressionne fortement la wvue.
Plus tard viendront se joindre aux corps allongés la balle, la corde,
le pot, le rouleau, 1’écuelle, I’anneau, le tube. Remarquons que le
choix des corps élémentaires fait par Frébel, selon un critére stéréomeé-

1

27



trique et non pratique, laisse de c6té les corps creux pour des raisons
faciles & comprendre.

Ecartant le point de vue stéréométrique, nous choisirons aujour-
d’hui les «dons» que nous offrons au petit enfant selon le critére
suivant : Un objet est-il propre a servir, en tant que chose-pour-l'usage,
a Uautoformation de U'enfant et par la-méme a le préparer a prendre
conscience de l'objet? Lie monde des objets, tel que nous le vivons,
est tout autre chose qu’'une reproduction de ce monde que les théories
de la physique actuelle nous présentent comme le monde réel : un
univers qui nous parait plutot inquiétant. Le monde vécu des objets
est un monde familier dans lequel notre action a prise sur les choses ;
et c¢’est ainsi qu’il doit étre afin que nous puissions y vivre.

Bien que la psychologie de l’enfance se soit bien écartée des
théories qui, & I’époque de Frébel, avaient contribué a étayer la pensée
pédagogique, nous n’avons néanmoins aucune raison de mépriser
le principe fondamental de ses recherches concernant les « corps élé-
mentaires ». Si Je ne m’abuse, ce principe fondamental est le suivant:
la forme intime de I’homme, « la formation humaine », dotit se soumettre
ausst d la lot éternelle de formation interne qui commande le monde vistble.
Frobel ’'a mal interprété et mal appliqué, mais cela n’infirme pas
la vérité de ce principe que ’on pourrait aussi formuler de la sorte :
la méme loi du Créateur qui imprime au cristal sa forme stéréomé-
trique, impose a I’homme sa vocation qui est d’étre plus qu’un cristal,
oui, méme plus qu'un homme, de devenir ce que nous appellerons
avec I’Evangile «enfants de Dieu». Puisque nous percevons plus
clairement que lui les lois spécifiques de 1'édification de la person-
nalité au cours de la petite enfance, nous aurons d’autant plus de
raisons de nous «incliner sans mot dire », comme dit Goethe, devant
le miracle de la création qui se renouvelle quotidiennement et sans
relache dans le monde invisible des profondeurs psychologiques, et
qui pour nous demeurera un miracle sans fin.

Jusqu'a présent nous avons présenté le monde spécifiquement
humain, le monde dans lequel vit I’homme en tant que personne
morale et mentale, comme un monde d’objets. Mais il n’est pas que
cela. Nous y rencontrons des étres dont le corps peut étre a I’occasion
considéré comme objet : prenons le cas, par exemple, d’un médecin
qui prend la température, examine les plaies de ce corps etc. Mais,
abstraction faite de ces cas-limites, nous prenons conscience de
I’homme vivant, du corps animé et de I’ame incarnée dans leur tota-
lité, comme de quelque chose de tout a fait différent de I’objet :
c’est un Toi que nous rencontrons, c’est-a-dire quelque chose dont
nous savons sans réfléchir, par intuition, qu’il a lui-méme conscience
d’étre un Moi (par analogie & nos propres réactions en face de lui),
semblable & notre propre Moi, mais non identique & lui. Cette expé-

28



rience du 7oi est une expérience fondamentale au méme titre que
la prise de possession de l’objet, mais elle ne peut en étre déduite,
ainsi qu’on le croyait autrefois (selon cette théorie on ferait d’abord
I’expérience d’un corps étranger et, de sa forme et de ses gestes,
on concluerait qu’il a une &me comme notre propre corps). Cette
expérience ne fait pas non plus partie de I’expérience fondamentale
des choses en général, comme on I'a cru récemment (la prise de
possession de 1’objet inanimé découlerait par déception de l’expérience
du 7o1). J’ai exposé ailleurs les objections a cette théorie ! et je n'y
reviendral pas icl. ,

Chez le tout-petit, nous observons d’emblée deux attitudes
fonciérement différentes & 1’égard des choses qui composent 1’envi-
ronnement, de telle sorte que nous pouvons conclure & la présence
de deux expériences tout aussi différentes. Nous voyons d'une part
I’enfant avoir conscience des objets qui lul permettent de satisfaire
ses besoins instinctifs, puis les manipuler joyeusement en tant que
choses familiéres, et enfin parvenir a la connaissance des objets en
tant que tels. D’autre part, nous voyons l’enfant tout d’abord ne
considérer 1’étre humain que comme un étre d’instinct et de pulsions
qui lui est ordonné, expérience encore toute marquée par les besoins
vitaux, par le désir d’assouvissement, par le tourment de la faim
et la joie d’étre rassasié. Mais sur cette donnée se produit, une fois
I'instinct satisfait, une rencontre psychique, la rencontre des regards,
grice en particulier au sourire béat, premiére forme spécifiquement
humaine du contact psychique tel que nous le connaissons®. Enfin,
par le langage, I’enfant peut accéder a la connaissance de la mére,
la mére a celle de I’enfant, comme d’un étre doué d’intelligence et
vivant dans le monde des objets et des personnes; seul le langage
fournit le moyen de rendre présents dans la conversation des deux inter-
locuteurs un objet, une personne, ce qui est la condition premiére
d’une communion féconde entre la mere et ’enfant. Alors seulement
le T'0i devient un étre qui exige d’étre compris et peut 1’étre en fone-
tion du contenu de sa pensée et de ses énergies mentales, alors il
devient une « personne morale et intelligente ». Mais la personne se
construit suivant le niveau de la rencontre. Celle-ci peut se situer
a un niveau trés bas aussi bien que sur un plan trés élevé. L’étre
humain qui vient & nous et que nous rencontrons peut, comme étre
instinctif, ne faire appel qu’a I’étre instinctif en nous; il peut aussi
étre reconnu a son regard comme un étre ayant une dme — ren-
contre psychique —, mais afin que la rencontre soit véritablement

1 Stil und Charakter, Meisenheim a. Glan, 1948, p. 64 sq.
2 Buytendijk a consacré récemment une étude trés fine au premier sourire
de I’enfant (Psyché 2 1948-1949).

29



« humaine », il peut et doit, en tant que personne morale, douée d’intel-
ligence, comprendre autruil.

Pour parvenir a ce stade, il faut que le tout-petit vive avec
des personnes qui soient en mesure d’assurer les bases de cette expé-
rience : au stade de la satisfaction des instincts, ce sera la nourrice ;
au stade de la rencontre psychique, la tendre gardienne de sa jeune
vie ; a4 celui de la rencontre de personne a personne, la médiatrice
de la langue maternelle. Dans I’économie de la création, ces devoirs
incombent toujours a une seule et méme personne : la mere.

Frobel, sans doute inspiré a maintes reprises par Pestalozzi, a
reconnu toutes ces choses dans leur profondeur mystérieuse et
leur dynamisme décisif, mieux, il les a percues de facon divinatoire,
grace a une compréhension intuitive de la nature féminine. Aussi,
peut-on se demander, avec quelque étonnement, pourquoi, dans ses
exposés, nous trouvons si rarement mention de 1’objet grace auquel
le petit enfant, ou plus exactement la petite fille, satisfait son besoin
de jouer sans contrainte avec ce qui répond a son instinct maternel :
je veux parler de la poupée.

Jusqu’al’age de ce qu’on appelle la « petite puberté », vers 5-6 ans,
garcons et filles jouent le plus souvent avec les objets mentionnés
plus haut et avec des poupées; dés la quatriéme année, les garcons
préferent jouer avec des outils et des jeux de construction, les fillettes
avec des poupées. Ce fait se retrouve chez tous les peuples, et on
aurait méme trouvé des poupées et des balles datant de 1’Age de la
pierre. Nous pouvons donc en conclure que le jeu de la poupée a une
importance fondamentale. Il vaudrait la peine d’approfondir la psycho-
logie du jeu de la poupée comme la psychologie du jeu avec les objets.
Il nous faut y renoncer ici; nous nous contenterons de remarquer
brievement, que ’omission de la poupée chez Fribel doit étre imputée
a cette forme de pensée qui, si elle fournissait a la physique un systeme
de catégories, barrait le chemin qui méne a la compréhension de
I’'homme en tant que personne douée d’intelligence (en méme temps
qu’a la connaissance historique), cette forme de pensée dont la « Cri-
tique de la raison pure » est la plus parfaite cristallisation.

Certes, la poupée dans les bras d’une petite fille, ne peut pas
jouer le méme role que les corps solides dans la main du garcon.
Ces corps, par leurs propriétés, représentent réellement le monde des
objets, de fagon indirecte ou méme directe. La poupée, elle, ne peut
pas représenter aussi parfaitement le monde des personnes. L’enfant
peut bien jouer a habiller et a déshabiller sa poupée, a la laver, a la
promener, c’est-a-dire ’utiliser dans ce jeu pour satisfaire son propre

1 L’histoire. du portrait nous offre une abondance d’exemples montrant
comment le visage humain peut étre vécu : symbole d’un partenaire dans le jeu
de l'instinct, d’un Toi ayant une dme, d’une personne morale.

30



instinct maternel. Mais la poupée ne répond pas au tendre regard de
sa gardienne, et le 7w que sa petite mére lui adresse reste sans écho.
Pour représenter le monde des personnes aussi bien que les jouets
représentent le monde des objets, il lui manque une caractéristique
essentielle : la vie, ’ame, ’esprit.

Le jeu de la poupée ne peut donc mettre le petit d’homme dans
les conditions nécessaires a la connaissance du monde des personnes,
a 'expérience de ’homme comme d’un 7oi, & I'apprentissage de la
vie en commun, alors que le jeu avec des objets solides lui apprendra
a connaitre le monde des objets et & s’y mouvoir avec efficacité. Tl
faut donc que, pour se sentir & 1’aise dans le monde des humains,
I’enfant vive dans un groupe d’étres vivants qui tiennent compte
de la faiblesse de ses facultés dans ce domaine et qui lui donnent
I’occasion de les exercer et de les développer.

Fait notable, le petit enfant ne fait pas tout d’abord I’expérience
d’autrui avec d’autres enfants, mais avec des adultes. Les enfants
a I’age du nourrisson ne font en général pas attention les uns aux
autres. Si on assied deux petits bébés I'un en face de I'autre dans une
poussette, ils ne remarquent méme pas la présence de 'autre, méme
siI’on cogne leurs deux tétes. Jusqu’a I’age du jardin d’enfants encore,
I’enfant s’intéresse peu a ses semblables. A quoi lui serviraient ses
semblables ? En étre qui ne peut subsister que grace a I'aide d’adultes
bienveillants, il se tourne totalement ou presque vers ceux-ci. Lorsqu’il
commence a considérer d’autres enfants comme des personnes, ce
sont ou des fréres et sceurs plus agés qui remplacent les parents aupres
de lui, ou encore de plus jeunes dont il doit s’occuper. Parmi les
enfants du jardin d’enfants se forment trés vite de petits groupes :
une fillette entourera par exemple un garcon plus petit de soins
maternels.

Comme I’enfant ne se connait tout d’abord que par ses qualités
naturelles (la force, la faiblesse, la beauté, la laideur), il ne rencon-
trera provisoirement chez autrui que ce qui peut augmenter ou
menacer son propre bien-étre ; il ne le considére que comme un ami
ou un ennemi, au sens le plus primitif du mot. Ce que vit une autre
personne, et qui lui appartient en propre, demeure caché a ses yeux ;
¢’est pourquoi le petit enfant parait souvent dur, sans coeur, alors
que simplement il n’a pas l’esprit ouvert & ces problémes. Il ne
comprend pas pourquoi les adultes rient un jour, pleurent un autre.
On a appelé égoisme «naif» cette limitation de la compréhension
psychologique d’autrui chez I’enfant, par opposition a 1’égoisme
conscient de certains adultes qui se ferment délibérément a la com-
passion et a ses élans. L’égoisme naif de l’enfant est une nécessité,
car l’enfant est si faible ; il est utile, car il le préserve de ressentir

les souffrances de 'adulte devant lesquelles 1l est encore impuissant.
(A sutore.)

31



	Rôle de la petite enfance dans l'édification de la personnalité humaine [suite]

