Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 83 (1954)

Heft: 4

Artikel: Les droits de I'enfant et de la famille en éducation
Autor: Marmy, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1040524

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1040524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les droits de I’enfant et de la famille
en éducation !

L’emprise croissante de 1’administration et de la technique

Dans ses deux derniers Radio-Messages de Noél, celui de 1952 et celui de 1953,
le Souverain Pontife brosse un tableau impressionnant du danger qui menace
la société actuelle : le danger de la super-organisation et de la super-adminis-
tration d’une part, et le danger de I’« esprit technique », d’autre part. Les réper-
cussions de ces deux tendances générales sur la famille et sur I’éducation ont
a4 peine besoin d’étre soulignées.

Durant ces derniéres années, en effet, les responsabilités en matiére d’édu-
cation et d’école qui, de droit naturel, appartiennent en premier lieu a la famille,
sont passées de plus en plus entre les mains des « administrateurs ». Ainsi se
vérifient sous nos yeux les prévisions faites par James Burnham dans son livre
prophétique : The managerial Revolution, ou il montre comment, méme dans
les démocraties, les leviers de commande de la société passent de plus en plus
entre les mains des « managers ».

« La triste réalité est déja sous nos yeux, dit le Pape : 14 ou le démon de
I’organisation envahit et tyrannise I’esprit humain, les signes d’une orientation
fausse et anormale du progrés social se révelent subitement. En de nombreux
pays, I’Etat moderne est en train de devenir une gigantesque machine adminis-
trative. Il étend la main sur presque toute la vie : 1’échelle entiére des secteurs
politique, économique, social, intellectuel, jusqu’a la naissance et a la mort,
il veut I’assujettir a son administration. Rien d’étonnant donc, continue le Pape,
si dans ce climat de I'impersonnel qui tend a4 pénétrer et envelopper toute la
vie, le sens du bien commun s’émousse dans les consciences des individus et
si I’Etat perd de plus en plus le caractére primordial d’une communauté morale
de citoyens. Ainsi se dévoilent ’origine et le point de départ de I’évolution qui
jette dans ’angoisse I’homme moderne : sa « dépersonnalisation ». On lui a enlevé
dans une large mesure son visage et son nom ; dans beaucoup des activités les
plus importantes de la vie, il a été réduit & un pur objet de la société, puisque
celle-ci, a son tour, est transformée en systéme impersonnel, en une froide orga-
nisation de forces. »

Dans une société ou I’homme n’est plus qu’un numeéro, ou il n’a plus le
droit d’avoir une initiative ou une pensée personnelles, ou I’exercice de la libre
critique, essentiel a la vie démocratique, est pratiquement supprimé, 1’arrét
de mort de I’éducation est signé. La recherche désintéressée de la vérité, le dévoue-
ment a ’enfant, la saine émulation dans le travail, I’intérét vital pour la chose
publique font place chez les éducateurs parfaitement fonctionnarisés a des pré-
occupations d’ordre exclusivement économique et « professionnel ».'Les véri-

1 Extrait d’une conférence donnée a la Rencontre européenne de Salzbourg dont
le sujet d’étude était : Le droit des parents a U'éducation. Le texte a paru en allemand dans
le livre : Elternrecht auf die Schule, Oesterreichischen Cartellverband, Vienne, et en italien
dans Scuola libera, anno sesto, N°& 2-3, Asolo (Treviso).

46



tables objectifs de 1I’éducation, qui sont la formation intellectuelle, morale et
sociale de I’étre humain, sont dégradés au role de purs moyens.

Quant a D’esprit technique, qui consiste en ceci, dit le Pape, que « I’on con-
sidéere comme donnant a la vie humaine sa plus haute valeur, le fait de tirer
le plus grand profit des forces et des éléments de la nature, que 1’on se fixe
comme but, de préférence a toutes les autres activités humaines, les méthodes
techniquement possibles de production mécanique, et que ’on voit en elles la
perfection de la culture et du bonheur terrestre », il réduit la famille a n’étre
plus qu’« un réservoir de main d’ceuvre pour cette production, ou de consom-
mateurs des produits matériels », il réduit I’éducation a n’étre plus qu’un labo-
ratoire ou I’on forme des spécialistes et des techniciens sans véritable culture.
(’est la culture qui rend possible le dialogue de I’esprit entre les hommes :
I’esprit technique dont parle le Pape les rend semblables a des iles qui ne com-
muniquent entre elles que par une mer d’incompréhension.

« C’est un fait que tout ce qui est grand et puissant a une tendance ins-
tinctive & déborder ses propres limites et en éprouve naturellement la tentation.
L.e pouvoir tend a 1’accroissement de pouvoir, la machine du pouvoir tend sans
cesse a s’étendre ; la supréme machine légale et administrative tend vers 1’au-
tarcie bureaucratique ; elle voudrait se considérer non comme un moyen, mais
comme une fin. Ceux qui se spécialisent dans les affaires du tout ont une pro-
pension a se prendre pour le tout ; les états-majors a se prendre pour ’armée
entiére, les autorités ecclésiastiques pour I’Eglise entiere, I’Etat pour le corps
politique entier. Du méme coup, I’Etat tend a s’assigner a lui-méme un bien
commun particulier. Sa propre conservation et sa propre croissance, distinctes
a la fois du bien-étre et de 1’ordre publics, qui sont des fins immédiates, et du
bien commun, qui est sa fin supréme. Toutes ces inforlunes ne sont que des
exemples d’excés et d’abus « naturels! ».

Comme le montre fort bien Messner dans son monumental Naturrecht,
c’est en effet une tendance « naturelle » pour I’Etat de chercher a accroitre sans
cesse sa propre puissance, et cela de deux maniéres : a l’intérieur, par une per-
version du pouvoir qui fait que ’appareil étatique est utilisé dans l’intérét des
groupes ou des personnes qui en détiennent les leviers de commande, au lieu
d’étre utilisé pour le bien général 2; a’extérieur, par ses visées impérialistes ou
encore par une susceptibilité maladive a I’égard de tout ce qui parait a ses yeux
entamer son prestige.

Voila pourquoi il nous parait opportun, et tout a fait conforme au vceu
de I’Eglise, en cet age atomique ol les hommes sont conduits a4 la mitraillette,
d’essayer de redécouvrir les droits fondamentaux de la personne humaine — c’est-
a-dire, ici, de I’enfant et de la jamille — en matiére d’éducation. Le fil conduc-
teur des considérations qui suivent est le principe de droit naturel suivant lequel
dans la société politique, le pouvoir vient d’en bas et non d’en haut, et suivant
lequel I’Etat n’est pas un organe séparé et au-dessus du corps politique, mais
simplement un organe spécialisé de ce méme corps politique pour en assurer
le bien commun.

1 J. MariTaIN, L’Homme et I’Etat. Paris 1953, p. 13.

2 « Die politische Macht wird fast immer auch dem Interesse des Herrschers oder
Gruppeninteressen dienstbar gemacht anstatt nur dem allgemeinen Wohl.» MESsSNER,
Das Naturrecht. Innsbruck-Vienne 1950, p. 444. '

47



1

Les droits de 1’enfant

1. L’enfant, le premier intéressé en éducation

Les droits de la famille, comme ceux de I’Eglise et de la société civile, ont
pour fondement et pour mesure les droits de ’enfant. C’est une vérité que ’on
risque parfois d’oublier. Dans les sociétés antiques et dans les Etats totalitaires
modernes, ’enfant est considéré comme la propriété de I’Etat. « Tout homme
fait et tout enfant appartiennent a I’Etat plus qu’a ceux qui leur ont donné
le jour », dit Platon 1. D’autre part, il est une certaine maniére de concevoir
et de deéfendre contre les empietements de I’Etfat les droits de ’enfant et de
la famille qui tend, a son tour, a établir une sorte d’impérialisme familial non
sans quelque analogie avec celui qu’exercait le paterfamilias romain. Cette ten-
dance se rencontre parfois chez certains parents ou dans certains milieux ou
I’on associe la défense de la famille au désir de maintenir des privileges sociaux.
Comme le note le P. F. Cavallera, « des catholiques distingués n’ont pas toujours
su nettement discerner la vérité et, par crainte de trop concéder aux adversaires
de la famille, ont nié sans raison 1’existence d’un droit de ’enfant pour ne recon-
naitre que le seul droit des parents, croyant a tort professer ainsi la pure doc-
trine catholique 2 ».

Or, I’enfant est une personne et, comme tel, il n’appartient en définitive
qu’a Dieu. La personne est, selon le mot de saint Thomas, ce qu’il y a de plus
noble dans 'univers créé ; tout le reste lui est subordonné. L’enfant ne peut
donc étre traité comme un « objet » de propriété ou comme un simple instrument.
« 11 'y a des défenseurs de 1’éducation religieuse qui se fondent sur le droit de
proprieté de la famille sur I’enfant. A leurs yeux, puisque ’enfant appartient
a la famille, celle-ci aurait le droit de disposer comme de sa propriété de la
conscience de 1’enfant et de lui imposer a ce titre les crdyances auxquelles le
groupe familial est attaché... L’enfant « appartient » 4 la famille en ce sens
qu’il en est membre, non en ce sens qu’il serait pour elle un objet de propriété.
En ce qui regarde la destinée de son ame, ’enfant n’appartient qu’a Dieu. La
famille n’a pas sur la conscience de I’enfant un droit en vertu duquel elle pour-
rait lui imposer les croyances qu’elle tient pour liées & son patrimoine et a sa
cohésion du groupe social. Elle a le devoir de ’engendrer a4 Dieu et a la vérité
selon qu’elle les connait, et c’est & ce titre qu’elle a, de par la loi naturelle, le
droit de 1’élever dans ses propres croyances religieuses 3. »

Aucune institution, ni la famille, ni I’Etat, ni I’Eglise, ne peut se servir
de I’enfant comme d’un moyen. '

I’enfant doit étre éduqué pour lui-méme et non pour la société, que cette
sociéte soit la famille, la nation ou I’Eglise. « Laiques et chrétiens ont ici chacun
leur tentation : les laiques, de faire de I’enfant la chose de la société ou de
I’Etat, les chrétiens, d’en faire la chose de la famille ou, non pas précisément
de I’Eglise, mais d’une projection sociologique de I’Eglise dans une société d’obser-

L praton, Lois, VII, 804.d.
2 F. CAVALLERA, Précis de la doctrine sociale catholique. Paris 1933, p. 101.
3 Maritain, L’Education d la croisée des chemins, pp. 223, 224,

48



vance chrétienne. .. Rien de plus odieux que ces pitoyables débats entre 1’Eglise,
I’Etat, qui ont pour enjeu le monde de l’'innocence, ces courses a4 l’annexion,
ces étiquettes collées aux berceaux, cette maniére de prolonger la discorde sociale
sur le terrain novice, cette maniere de diviser la jeunesse avec des préoccu-
pations qui lui sont étrangéres. Rien de plus scandaleux que cette alerte habi-
tude de voir exclusivement dans I’enfant le numéro matricule d’une future armée,
le rouage d’une future usine, le militant d’un parti futur, le fils de sa famille
qui doit grossir et réussir aux examens, le petit soldat de I’armée céleste... !

»

2. Cependant I’enfant n’est pas seul

Si ’enfant doit étre éduqué pour lui-méme, et non pour la société, cela ne
signifie pas cependant qu’il faille I’éduquer en le séparant de la société. De 1’ordre
des finalités, nous passons ici 4 1’ordre des causalités efficientes. L’enfant doit
étre éduqué dans et par la société. « L’éducation est nécessairement 1’ceuvre
de I’homme en société, non de ’homme isolé », dit I’Encyclique de Pie XI.

L’enfant seul est une abstraction. Concrétement, I’enfant est toujours inté-
gré dans un milieu : milieu familial, milieu national, milieu spirituel de ’Eglise.
Il est faconné, bien avant d’aller a 1’école, par tout un complexe d’influences
mésologiques, par tout un ensemble de facteurs physiques, géographiques, cli-
matiques, culturels et sociaux, par un passé et des traditions historiques, des
meeurs collectives, des institutions juridiques, politiques, sociales, une religion,
une langue, une conscience nationale. Son imagerie mentale, ses modes de sen-
tir et de réagir, ses jugements de valeur, ses préjugés et ses stéréotypes, tout
cela il ’acquiert par une sorte d’osmose inconsciente qui s’opere entre lui et
son milieu.

A cause de son caractére éminemment sociologique, I’éducation présente
des types nationaux, et des types historiques nettement différenciés Aussi, I'une
des meilleurs maniéres de saisir les traits profonds de la psychologie des peuples
et des caractéres nationaux est-elle d’étudier le systéme d’éducation en usage
chez ces peuples.

Nous devons, d’une part, affirmer les droits premiers et fondamentaux
de I’enfant. D’autre part, il ne faut pas que cette insistance sur les droits de
I’enfant apparaisse comme un simple réflexe de défense, un refus de 1’engage-
ment national et civique, une fuite dans une position de repli. Nous ne pensons
pas qu’une doctrine chrétienne authentique de 1’é¢ducation ait jamais besoin
de choisir entre les droits de 1’enfant et de la famille et ceux de la société
civile et de ’Etat. Il ne s’agit pas de choisir, mais de concilier ; il ne s’agit pas
de lacher I'un des bouts de la chaine pour se cramponner désespérément a ’autre,
mais d’avoir bien en main les deux bouts de la chaine. Comment faire cette
conciliation ?

3. Délégation ou participation

11 faut, croyons-nous, faire intervenir ici la distinction capitale entre la
possession radicale d’un droit et sa possession par mode de participation. Les
droits concernant 1’éducation sont radicalement ou fondamentalement des droits

1 Esprit, mars-avril 1949, p. 503.
49



de l’enfant. Par suite de l'impuissance naturelle de I’enfant a les faire valoir
et a les exercer pleinement lui-méme, ils sont participés par ceux que la nature
a établis pour étre ses éducateurs naturels, c’est-a-dire ses parents ou, le cas
¢chéant, leurs tenant-lieu. Les parents étant impuissants, a leur tour, lorsque
I’enfant a atteint un certain age, a lui donner eux-mémes toute I’instruction
et toute I’éducation dont il aura besoin plus tard dans sa vie professionnelle
et sociale, c’est alors la société civile qui prend en charge I’enfant et qui par-
ticipe, par la médiation du droit des parents et pour ainsi dire au second degré,
au droit fondamental de I’enfant. Ce qu’il importe de noter ici, c’est qu’une
participation n’équivaut nullement & un transfert ou a une renonciation. C’est
le propre des choses spirituelles de pouvoir appartenir a I’un sans cesser d’appar-
tenir a I’autre. Si I’éducation intégrale de ’enfant exige que celui-ci soit soumis
a plusieurs instances éducatives, celles-ci ne sont en définitive que les servi-
teurs de I’enfant, les agents ministériels de son « devenir-homme ». Le sujet
premier de droit est I’enfant ; la famille ne délégue pas, comme on le dit trop
souvent, ses droits au maitre. 1l n’y a pas transfert de propriété, mais usage
d’un méme droit selon des modes différents et & des niveaux différents : le droit
reste fondamentalement et radicalement la possession de I’enfant ; la famille,
le maitre, la société civile ou I’Eglise, chacun dans sa sphére propre et dans ses
milites propres y participent sans se I’approprier pour eux-mémes d’aucune
facon. Dans cette optique, le Maxima debetur puero reverentia de Suétone prend
tout son sens profond.

4. La pyramide des droits

Nous venons de parler du droit général de ’enfant a I’éducation. Ce droit
général se diversifie et se spécifie en plusieurs droits particuliers. La méme dis-
tinction que nous avons établie pour le droit considéré en général vaut évidem-
ment aussi pour ces droits particuliers. Une deuxieme erreur doit étre ici sou-
levée. On présente assez souvent les droits de la famille comme s’ils se contre-
divisatent a ceux de I’Etat. On dit, par exemple, que I’éducation civique est du
domaine exclusif de ’Etat et ’on alléegue a ce propos le texte de I’Encyclique
Divini illius Magistre de Pie X1 affirmant que « la société civile et I’Etat sont
en droit de revendiquer ce qu’on peut appeler 1’éducation civique, non seule-
ment de la jeunesse, mais encore de tous les ages et de toutes les conditions *».
C’est ainsi que I’on prétend justifier I’intervention de I’Etat en matiére d’édu-
cation.

Ce que I’Encyclique affirme, c’est simplement ’existence d’un droit de I’Etat
d’intervenir dans certains domaines de 1’éducation plus étroitement liés a la
fin propre de la société civile. Mais I’Encyclique ne présente nullement ce droit
sous la forme d’une ezclusive et surtout elle n’explique pas comment ce droit
est possédé par la société civile. Si I’on considére cette délimitation des com-
pétences sous la forme d’une répartition toute matérielle, et comme si I’'on attri-
buait a I’'un ceci, et a I’autre cela, sans que ’un puisse réclamer pour sien ce qui
est donné a l’autre, dans ce cas on devrait dire que 1’enseignement de I’Eglise

1 Cr. texle dans E. Mamrmy, La Communauté humaine selon Uesprit chrétien.
Fribourg 1952, N 378. '

50



est contradictoire, puisque le Code de droit canonique affirme exactement le
contraire de ce qu’affirme I’Encyclique. En effet, il est dit a I’article 1113 du
Code que les parents ont une obligation grave de donner a leurs enfants aussi
bien 1’éducation religieuse et morale que I’éducation physique et civigue. D’apreés
I’enseignement de 1’Eglise, ’éducation civique est donc du ressort a la fois de
la famille et de I’Etat.

La solution du probléme consiste non pas a délimiter des zones d’influences
et a répartir numériquement des droits, mais a distinguer des modes analogiques
de possession et d’exercice de ces droits. Les droits que posséde fondamenta-
lement et d’une maniére inaliénable 1’enfant sont possédés, sous une forme par-
ticipée, d’abord par les parents, ensuite, a un étage supérieur, par la société
civile.

Cette répartition des droits ne s’effectue pas sur le plan de la causalite
matérielle : elle s’opére selon ’ordre des finalités. En d’autres termes, le méme
droit fondamental de I’enfant demande a s’exercer dans des registres de fina-
lités différents, il est spécifié successivement par la finalité propre de la famille
et par la finalité propre de I’Etat. Or la finalité propre de I’Etat est le bien com-
mun de la société politique. C’est donc en raison et dans les limites du bien com-
mun de la société politique que I’Etat participe au droit de I’enfant a 1’édu-
cation. Cette finalité ajoute quelque chose de nouveau a la finalité de 1’enfant
en tant que personne individuelle ; elle ajoute quelque chose de nouveau a la
finalité de la famille en tant que cellule de base de la société.

Entendu dans ce sens la, le droit de I’Etat se comprend et se légitime par-
faitement. L’Etat a le droit d’intervenir en matiére d’éducation dans la mesure
méme ou l’individu a besoin de la société politique pour réaliser ses fins sociales
temporelles. Ses droits sont coextensifs au bien commun pris dans toute son
amplitude. Nous ’avons déja dit : les défenseurs de la famille commettent par-
fois I’erreur, sous 1’effet d’une sorte d’inhibition réflexe, de restreindre cette
amplitude. Ils voudraient limiter les droits sur le plan quantitatif, quittes a lui
céder ensuite purement et simplement ceux dont ils lui font cadeau. On ne céde
aucun droit a I’Etat. La limitation ne se fait pas dans P’ordre de la quantité,
mais dans l’ordre de la fonction.

Dans 'ordre de la guantité, disons plutdot du point de vue de I’extension,
la sollicitude de I’Etat en matiére d’éducation doit embrasser tout ce qui, d’une
maniére ou d’une autre, intéresse le bien commun, c’est-a-dire tout le domaine
de ’éducation elle-méme : éducation physique, intellectuelle, sociale, morale et
religieuse. Précisons, en ce qui concerne cette derniére, que I’Etat n’a pas com-
pétence pour se prononcer sur la vérité et la valeur intrinséques de la religion ;
mais il est en son pouvoir de constater et de reconnaitre que I’acte religieux
se retrouve partout ou il y a des hommes, qu’il s’exprime en des formes socio-
logiques dont I’organisateur du bien commun ne peut se désintéresser, et que
ce bien commun lui-méme doit au facteur religieux d’avoir une plus grande con-
sistance. Pour replacer I’Etat dans sa véritable dignité, il ne faut pas restrein-
dre sa fonction a la seule recherche de la prospérité économique. La notion de
bien commun s’étend a tout le complexe de biens particuliers dont I’ensemble
ordonné et hiérarchisé forme la civilisation. On sait que dans la conception aris-
totélicienne de I’Etat, en cela conforme 4 la conception chrétienne, au sommet
de cette pyramide se frouvent le bien moral et la vie vertueuse des citoyens.

C’est dans l'ordre de la fonction que I’Etfat recgoit ses limites. Déterminer

51



cette fonction reviendrait & écrire un traité de philosophie politique. Bornons-
nous a rappeler que I’Etat peut étre infidéle & ses limites naturelles de deux
manieres : soit par excés, comme dans 1’absolutisme et le totalitarisme, en se
servant de la personne humaine comme d’un simple moyen pour atteindre ses
propres fins et son propre agrandissement ; soit par défaut, comme dans la démo-
cratie libérale, en laissant tout faire et tout passer et en assistant d’'une maniére
passive a la lutte que se livrent, dans le champ clos de I’aréne politique, les
égoismes coriaces des individus abandonnés au jeu de la libre concurrence. C’est
entre ces deux extrémes, et au-dessus d’eux, que se situe la vraie fonction de
I’KEtat, qui est d’assurer le bien commun : le bien, et non le malheur et 1’asser-
vissement des personnes ; le bien commun, et non celui de certains individus,
de certains groupes politiques ou de certaines féodalités économiques.

On voit par la que, lorsque se pose dans un pays, ce qu’on appelle le « pro-
bléme de I’Ecole », ce probléme n’est jamais d’ordre purement scolaire et péda-
gogique : c’est toujours en méme temps et en premier lieu un probléme qui con-
cerne I’Etat lui-méme, la conception qu’il se fait du bien commun et de sa
propre fonction au sein de la société politique. L’histoire de I’Ecole est le reflet
fidele de la lutte des partis politiques, de la lutte des classes sociales et, en der-
nier ressort, de la lutte des idéologies.

5. Ce qu’est le droit de I’enfant

L’enfant est une personne humaine dés le premier instant de sa naissance,
plus précisément, dés le moment ou ’on peut dire qu’il est un étre humain, a
la fois corps et ame. Mais cette personne humaine, compléte dans ses éléments
constitutifs et sa structure essentielle, n’est pas encore, chez I’enfant, compléte
dans le développement de ses fonctions opératives et de ses attributs accidentels.
La tache de I’éducation est précisément de faire de I’enfant un adulte, c’est-a-
dire de faire de sa personne une « personnalité ». Il s’agit pour lui, selon le mot
profond de Goethe, de devenir ce qu’il est.

Un droit est une exigence : I’exigence morale qui émane de la personne
a I’égard de quelque chose qui est son di et dont les autres agents moraux sont
obligés en conscience de ne pas la priver.

Le droit de ’enfant a I’éducation, en tant que celui-ci différe des droits
généraux de la personne humaine comme telle, consiste en ceci qu’il existe dans
la personne de I’enfant un appel vers quelque chose, une exigence a 1’égard de
quelque chose qu’il n’a pas encore, qui lui est dia et que les autres sont tenus
de lui donner. Ce quelque chose, c’est le plein et harmonieux développement
de tout son étre, c’est le « devenir-adulte », non seulement par I’age (ce a quoi
la nature suffit), mais par ’accroissement perfectif de sa personnalité. Ajoutons,
pour dissiper un malentendu possible, que le but de I’éducation n’est pas de
faire de I’enfant un adulfe parfait, mais de faire de lui un adulte capable de
devenir parfait, ce qui est tout différent. L’éducation est une préparation a
la vie, non 1’accomplissement lui-méme des tiches vitales; elle est 1’éveil des
potentialités de I’étre humain, non le processus tout entier de la formation et
de I’épanouissement de I’étre humain.

52



6. L’éventail des « droits de 1’enfant »

Ce droit a 1’éducation, qui est fondamentalement simple et unique présente
de multiples facettes et se déploie en un éventail de droits particuliers qui cor-
respondent aux divers aspects ou aux divers éléments de I’éducation. On par-
lera alors « des » droits de I’enfant, au pluriel.

Quels sont ces droits ? Voici le résumé qu’en donne le Code familial publié
par I’Union internationale d’études sociales de Malines ! :

FEducation — Amour

« Nourri,entretenu et élevé, ’enfant a également le droit d’étre, dés ses pre-
miers jours, éduqué, c’est-a-dire développé et cultivé selon ses diverses facultés
physiques et spirituelles.

I1 a spécialement droit pendant ses premieres années a la présence- habi-
tuelle de sa mére. Le priver de cette présence et de I’affectivité qu’elle dispense,
c’est mettre en péril le développement et 1’équilibre de sa personnalité.

L’enfant a également droit a étre dirigé, conduit, éclairé par une autorite
extérieure a lui-méme, qui puisse 1’aider 4 découvrir en sa propre conscience
les exigences morales, spirituelles et religieuses du bien.

Pére et mére sont, de droit naturel, associés pour I’exercice de cette auto-
rité ; ils ont, avant tout autre, le devoir de répondre 4 ce besoin, tant par leurs
bons exemples que par leurs conseils, ordres ou directions.

En prenant de I’age, ’enfant a enfin droit a4 étre de plus en plus traité et
éduqué en étre doué de liberté, responsable de ses actes avant tout devant sa
conscience et devant Dieu. Avec les années et la croissance de leurs enfants,
I’autorité des parents se fera donc de plus en plus respectueuse des goits et des
tendances légitimes du caractére, des libres initiatives d’une conscience droite
et des justes orientations de la.personnalité.

En retour, ’enfant doit reconnaissance, amour et respect 4 ses parents.
Ces vertus constituent la piété filiale ; méme majeur, il n’en sera jamais quitte
envers ceux a qui il doit le jour et 1’éducation.

Il est normal par ailleurs que les enfants mineurs qui gagnent leur vie au
dehors, tout en demeurant a la charge de leurs parents, participent aux frais
du ménage de ceux-ci, y compris les frais occasionnés par leurs cadets. Il est
juste qu’ils s’entendent avec leurs parents pour leur remettre leur salaire en
totalité ou en partie. Ils ne sont pas sous le toit familial des étrangers qui paient
leur pension et s’adjugent le reste de leur rémunération. »

Instruction — Culture

Responsable de ses actes en premier lieu devant sa conscience et devant
Dieu, I’enfant devra aussi en répondre devant la société civile et la société reli-
gieuse. Il a donc droit a étre progressivement mis en possession des moyens
qui feront de lui une personne vraiment sociale, c’est-a-dire un citoyen cultivé,
un professionnel utile, un membre éclairé ef zélé de la communauté religieuse.

En conséquence, les parents ont vis-a-vis de leurs enfants 1’obligation d’as-
seoir solidement eux-mémes cefte instruction et cette culture de ’homme social

! Bruxelles-Paris 1950, pp. 67-71.

53



el religieux, en attendant de la faire compléter par d’autres. L’obligation sco-
laire élémentaire et, pour les parenfs chrétiens, 1'obligation catéchistique, sont
des devoirs importants auxquels ils n’ont pas le droit de soustraire leurs enfants
sans faute grave contre la justice et la charité. Cette derniére obligation est
plus urgente encore lorsque les enfants n’ont pu étre confiés a des écoles pro-
fondément chrétiennes. (C. 1113, 1374, 1335.)

Vocation

« Chacun ayant, ici-bas, un réle a remplir pour le bien de tous, role social
et role feligieux, un probléme de vocation se pose normalement, au moins vers
la fin de ’adolescence. L’adolescent a donc le devoir d’envisager loyalement
la vocation a laquelle il croit en conscience étre appelé, aussi bien au sein de la
communauté religieuse que de la communauté temporelle.

Les parents se doivent de ne pas contrecarrer une vocation qui se présen-
terait avec tous les signes de ’authenticité et de la réflexion. Il leur incombe
aussi, dans un amour trés désintéressé, de faciliter -aux enfants la découverte
de cette vocation, puis de les aider a4 la poursuivre.

Orientation de vie

« Aux parents de presser leurs enfants d’apprendre un métier, qualifié si
possible, de combatfre la paresse ou la versatilité qui les détourneraient d’un
apprentissage ou d’études nécessaires. Il est souhaitable que se généralise le
recours a des institutions d’orientation ou de formation professionnelle, privées
ou publiques, susceptibles d’aider les parents dans cette lourde tache. Il est
méme souhaitable que les moins fortunés soient, en partie ou en totalité, exo-
nérés de charges qui en résultent, sans cependant porter atteinte a leur libre
volonté, ni au libre choix de leurs enfants. »

En résumé donc, I’enfant a droit 4 tout ce qui est nécessaire a son développe-
ment physique, intellectuel, moral et religieux dans les conditions concrétes
de temps et de lieu ou il est appelé a vivre et a accomplir sa destinée. Au point
de vue physique, il a droit a recevoir les soins nécessaires concernant l’alimenta-
tion, le vétement, I’habitation, I’hygiéne, la protection contre la maladie, tout
ce qui est requis par la nature pour que sa croissance s’accomplisse normalement.

Au point de vue intellectuel, il a droit a l’instruction, non pas n’importe
quelle instruction, mais celle qui lui est nécessaire pour pouvoir s’intégrer socia-
lement dans le milieu historico-culturel ou la Providence 1’a placé. L’étendue
de cette instruction variera avec ces conditions historico-culturelles elles-mémes.
Au point de vue moral, il a droit tout d’abord i 1’équilibre psychologique et
affectif sans lequel la vie morale est rendue bien difficile, sinon impossible, et
que tant de causes diverses, dans notre monde moderne, tendent & ruiner. Il
a droit ensuite a la formation morale proprement dite, qui comporte a la fois
I’éducation du sens moral ou de la conscience, et 1’entrainement & la pratique
de la vie morale, c’est-a-dire la formation du caractere et de la personnalité.

Cette éducation morale est inséparable de I’éducation religieuse, car une
morale sans religion est une morale sans fondement.

L’éducation a laquelle I’enfant a droit est celle qui est requise par les con-
ditions concrétes de femps et de lieu ou il est appelé a vivre et a réaliser sa
destinée. En effet, « I’enfant réel n’est pas un étre abstrait en qui se vérifieraient

54



seulement les caractéres de I’espece. Ceux-ci sont en lui concrétés par des traits
individuels qui relévent d’une certaine hérédité, qui le relient & un milieu fami-
lial et social. Aussi, chaque enfant considéré dans sa personnalité propre, est
pourvu de certaines exigences morales, de certains droits qui lui sont particu-
liers, et qui souvent dépassent le minimum requis par ’espéce en tant que telle :
il a droit & un développement des facultés humaines, en rapport avec sa famille
et la classe alaquelle elle appartient, avec le métier et la profession auxquels
semblent I’appeler, non seulement ses facultés intellectuelles, mais encore son
ascendance et le milieu familial dans lequel il nait ' ». L’enfant fait partie d’une
nation déterminée, qui a telles institutions, telle culture, telle histoire. L’édu-
cation qu’il recoit doit lui permettre de devenir un membre utile et actif de
cette nation, elle doit I’élever au niveau culturel moyen de la nation. Elle doit
faire plus encore : la vie moderne étant a la mesure de la planéte, elle requiert
de plus en plus que ’enfant soit formé a ce qu’on appelle aujourd’hui le civisme
ou la compréhension internationale.

7. La Déclaration universelle des Droits de I’Homme

Le droit de toute personne humaine & recevoir une éducation a été proclamé
par la Déclaration universelle des Droits de ’Homme des Nations-Unies en 1948.
L’article 26, § 1 et 2, de la Déclaration dit en effet :

« Toute personne a droit a I’éducation. L’éducation doit étre gratuite, au
moins en ce qui concerne l’enseignement élémentaire et fondamental. L’ensei-
gnement élémentaire est obligatoire. L’enseignement technique et professionnel
doit étre généralisé ; ’acces aux éftudes supérieures doit étre ouvert en pleine
égalité a tous en fonction de leur mérite.

L’éducation doit viser au plein épanouissement de la personnalité humaine
et au renforcement du respect des droits de I’homme et des libertés fondamen-
tales. Elle doit favoriser la compréhension, la tolérance et 1’amitié enfre toutes
les nations et tous les groupes raciaux ou religieux, ainsi que le développement
des activités des Nations-Unies pour le maintien de la paix. » 2

1 Ep. JANsSENSs, Les droits du pére de famille en matiére d’éducation et d’enseignement.
Liége 1930, La Pensée catholique, p. 5.

2 Déclaration des droits de I'enfant. — Elle fut formulée pour la premiére fois par Eglan-
tyne Jebb (1876-1928), fondatrice du « Save the Children Fund » (1919), et fut adoptée par la
Société des Nations en 1934 et complétée en 1948.

1. L’enfant doit étre protégé en dehors de toute considération de race, de mationalité et
de croyance.

2. L’enfant doit étre aidé en respectant I'intégrité de la famille.

3. L’enfant doit étre mis en mesure de se développer d’une fagon normale, matériellement,
moralement et spirituellement.

4. L’enfant qui a faim doit étre nourri ; I’enfant malade doit 8tre soigné ; I’enfant déficient

doit étre aidé ; I’enfant inadapté doit étre rééduqué ; ’orphelin et I’abandonné doivent

étre recueillis.

L’enfant doit étre le premier & recevoir des secours en temps de détresse.

6. L’enfant doit bénéficier pleinement des mesures de prévoyance et de sécurité sociales ;
I’enfant doit &tre mis en mesure, le moment venu, de gagner sa vie et doit étre protégé
contre toute exploitation.

o

55



I1

Les droits des parents

1. Les trois Sociétés qui concourent a I’éducation

L’éducation n’est pas I’ceuvre de I’homme seul ni de la famille seule. « L.’édu-
cation, dit I’Encyclique de Pie XI, est nécessairement ceuvre de I’homme en
société, non de I’homme isolé. Or, il y a trois sociétés nécessaires, établies par
Dieu, a la fois distinctes et harmonieusement unies entre elles, au sein desquelles
’homme vient au monde. Deux sont d’ordre naturel : la famille et la société
civile ; la froisieme, I’Eglise, est d’ordre surnaturel. En premier lieu, la famille,
instituée immédiatement par Dieu pour sa fin propre, qui est la procréation
et I’éducation des enfants. Elle a pour cette raison une priorité de nature et,
par suite, une priorité de droits, par rapport a la société civile. Néanmoins, la
famille est une société imparfaite, parce qu’elle n’a pas en elle-méme tous les
moyens nécessaires pour atteindre sa perfection propre, tandis que la société
civile est une société parfaite, car elle a en elle tous les moyens nécessaires a
sa fin propre, qui est le bien commun temporel. Elle a donc sous cet aspect,
c’est-a-dire par rapport au bien commun, la prééminence sur la famille, qui
trouve précisément dans la sociéte civile la perfection temporelle qui lui convient.

La troisiéme société, dans laquelle I’homme, par le baptéme, nait a la vie
divine de la grace, est I’Eglise, société d’ordre surnaturel et universel, société
parfaite aussi, parce qu’elle a en elle tous les moyens requis pour sa fin, qui est
le salut éternel des hommes. A elle donc la suprématie dans son ordre.

En conséquence, I’éducation, qui s’adresse a I’homme tout entier, comme
individu et comme étre social, dans I’ordre de la nature et dans celui de la grace,
appartient a ces trois sociétés nécessaires, dans une mesure proportionnée et
correspondante, selon le plan actuel de la Providence établi par Dieu, a la coor-
dination de leurs fins respectives ! »

Déterminer les droits des parents a I’éducation et a 1’école revient donc
en définitive a délimiter les droits respectifs des trois sociétés : famille, Eglise
et Etat, qui concourent nécessairement a I’ceuve de 1’éducation. Mais prati-
quement et historiquement, ce sont surtout les droits de la famille en face de
I’Eitat qui ont été et sont en cause, non ceux de la famille en face de I’Eglise.
En effet, comme le fait justement remarquer le récent Code familial publié par
I’Union internationale d’Etudes sociales de Malines :

« Si les droits de la société conjugale ont tout a redouter des prétentions
de la société civile, autant ils peuvent étre assurés et tranquilles en face des
requétes de I’Eglise. La famille n’a jamais eu, en effet, & se défendre de I’Eglise
comme elle I’a forcément da faire vis-a-vis de ’Eitat. La chose s’explique, puis-
que la famille chrétienne n’est, somme toute, que I'union du Christ et de I’Eglise
mise a la portée du couple humain. « Personne n’a jamais hai sa propre chair »,
a dit saint Paul. Aussi bien, jamais 1I’Eglise ne pourra-t-elle opprimer les familles,
qui sont les « membres de son Corps » et, qui plus est, « la chair de son
Epoux, les os de ses os » (Epu., v, 30 2.

1 Cf. La Communauté humaine selon Uesprit chrétien, N° 363.
2 Code familial, publié par I’Union internationale d’Etudes sociales. Bruxelles-
Paris 1951, Ne 170.

56



2. Les droits des parents

A. Droits généraux et droits spécifiques

Comme conséquence ou comme complément des droits de [’enfant, la famille
posséde deux sortes de droits : des droits généraux qu’elle a en commun avec
les autres groupements et sociétés, et des droits spécifiques qui lui sont propres.

Parmi les droits générauxz on peut énumérer le droit d’association, le droit
de se développer librement, le droit de propriété, le droit a4 la transmission
héréditaire des biens, qui résulte du précédent, le droit 4 la justice distributive
dans le régime des salaires, du travail, des impéts, des charges, des taxes et des
subventions, le droit a4 la sécurité sociale, a la sécurité sanitaire, a la sécurité
morale, le droit de représentation auprés des pouvoirs publics.

Les droits spécifigues de la famille, c¢’est-a-dire ceux qu’elle posséde du
fait qu’elle est un groupe naturel particulier distinct de tous les autres par sa
fin et par ses fonctions, se subdivisent a leur tour en droits fondamentaux et
en droits secondaires. :

Les droits fondamentaux sont absolus et inaliénables ; les droits secondaires
sont relatifs : ou bien ils complétent les premiers par I’octroi de moyens posi-
tifs appropriés, ou bien ils rejoignent les droits généraux reconnus a tous les
groupements 1.

Les droits fondamentaux de la famille sont le droit de se créer (droit absolu
de la personne humaine au mariage), le droit de subsister dans la pleine intégrité
de ses propriétés et de ses lois essentielles (droits absolus a 1’unité et a I’indis-
solubilité, 4 ’ordre naturel de ’amour, a la fécondité, & la liberté religieuse),
enfin le droit de poursuivre ses fins propres qui sont la procréation et I’éducation
des enfants. C’est ce dernier qui va nous retenir dans les considérations qui suivent.

B. Droit a 'éducation

La famille a deux fins naturelles : 1’une, objective et primordiale, qui est
la propagation et 1’élévation de I’espéce humaine ; 1’autre, subjective, qui est
I'intimité du groupe et I’épanouissement personnel de ses membres.

En vertu de cette double fin, la communauté conjugale et familiale a un
droit primordial absolu, propre, inviolable et inaliénable & pouvoir étre uni-
versellement considérée comme le premier milieu éducatif de la personnalité
humaine. '

Ce droit est primordial. 11 revient a la famille, qui est la cellule-mere de
la société, antérieurement a ’intervention de n’importe quel tiers. « Avant 1’Eglise,
avant I’Etat, les parents ont tous les droifs et 1’obligation de faire I’éducation
de leurs enfants, en ce sens que méme avant ’existence de n’importe quel Etat
ou de n’importe quelle Eglise, les parents pouvaient et devaient instruire et
faire I’éducation de leurs enfants 2. »

Ce droit revient a la famille d’une maniere absolue. En langage philosophique
on dirait qu’elle en est détentrice per se, en soi et essentiellement, et non pas
accessoirement, pour des raisons qui lui seraient extérieures et comme surajou-

1 Cf. Code familval, No& 101-102.
2 DE HamMERSTEIN, De Ecclesia et Statu, 1884, p. 181. Cité par B. DuBaLLET, La
famille, UEglise et ' Etat dans I’éducation. Paris 1921, p. 450.

57



tées. Ce dernier caractére n’exclut pas certaines exceptions qui peuvent se pro-
duire accidentellement, per accidens. Si les parents, par exemple, négligent 1’édu-
cation de leurs enfants, s’ils sont pour eux une cause de dépravation et de scan-
dale, quelqu’un d’autre peut alors étre appelé 4 prendre leur place et a remplir
les devoirs qu’ils ne remplissent pas eux-mémes.
 Les parents possédent ce droit en propre, c’est-a-dire qu’ils en sont eux-

mémes les détenteurs, qu’ils ne ’ont pas en vertu d’un mandat ou d’une délé-
gation de la part de I’Etat.

Ce droit est inviolable. Personne ne peut le détruire ou le diminuer, car
le droit prime la force.

Il est inaliénable. 11 ne dépend pas de la liberté de celui qui le posséde. Les
parents ne peuvent pas y renoncerl.

3. Son fondement

Quelles sont les raisons qui fondent le droit des parents a I’éducation tel
que nous venons de le définir ? Ces raisons sont si évidentes que ce n’est vrai-
ment pas faire un grand honneur a I’esprit humain que d’étre obligé de les
établir.

Elles se ramenent au fond a4 une seule qui est la suivante: : les parents
sont les auteurs de D’enfant et ils ont le devoir de conduire jusqu’a sa maturité
totale I’étre qu’ils ont mis au monde. L’espéce humaine a en effet ceci de
particulier que ses représentants ne naissent pas pleinement achevés et adaptés
a la vie. Il leur faut encore de longues années aprés leur naissance, pour 'par‘
venir physiologiquement, psychologiquement et socialement & leur pleine matu-
rité. Il n’est pas nécessaire d’insister beaucoup sur ce fait, qui a frappé I'ima-
gination des poétes et des philosophes de tous les temps et qui sert de préli-
minaire a tous les manuels de pédagogie. Le jeune étre humain, a la différence
du petit de ’animal, se trouve a sa naissance dans un tel état de faiblesse,
d’impuissance et d’inachévement qu’il est voué a une mort certaine si personne
ne prend soin de lui 2. Le professeur Portmann de Bale a fait a ce sujet une
étude intéressante. Il a charché a établir ce que devrait étre le nouveau-né s’il
naissait dans le méme état de développement que le nouveau-né des mammi-
féres supérieurs : gorille, chimpanzeé, etc. Il a trouvé que I’enfant devrait avoir,
entre les différents segments de sa structure anatomique, les mémes propor-
tions que chez ’adulte, qu’il devrait pouvoir se tenir droit et qu’il devrait étre
en possession des rudiments du langage. Or ces conditions se trouvent réalisées
seulement quand I’enfant a une année environ. Il faudrait donc, pour que le
nouveau-né humain puisse soutenir la concurrence avec celui du chimpanzé,
que la période de la grossesse fiit chez la femme de vingt-et-un mois au lieu de
neuf-mois. Du point de vue biologique et du point de vue de ses changes de vie,

1 Cf. A. VALENSIN, Traité de droit naturel. Paris 1922, t. I, p. 141 ; JANSSENsS
op. cit., p. 10.

? Les quelques cas connus d’ « enfants-loups » abandonnés dans la nature et élevés
par des bétes sauvages montrent que 1’étre humain, séparé de la société de ses semblables,
tombe au plus bas degré de I’animalité.

Cf. W. ScuMmipt, Sechs Biicher von der Liebe, von der Ehe, von der Familie.
Lucerne 1945, p. 148.

58



I’enfant de I’homme nait, pourrait-on dire, une année trop tot. Quant & la matu-
rité de la vie psychologique, affective et sociale, il met presque vingt ans a
Pacquérir. Cette constatation ne fait que confirmer une loi trés générale qui
veut que la durée de développement par rapport a la durée totale de la vie est
d’autant plus longue que 1’étre vivant est plus élevé en organisation. Nous retrou-
verons une application de cette méme loi & propos de I’école : plus une société
est élevée en organisation, c’est-a-dire plus elle est civilisée, plus la durée de la
scolarité tend a étre longue, et plus longue aussi ’obligation de cetfe scolarité.

Le fait naturel dont nous venons de parler est ce qui fonde précisément le
droit des parents a I’éducation. L’éducation est le prolongement de la procréa-
tion : elle a pour but de développer et d’épanouir cette méme vie que la pro-
creation a communiquée a I’enfant. Il est donc normal, requis par la nature,
que ceux qui ont donné la vie a4 ’enfant soient ceux qui s’occupent de son édu-
cation. Le contraire, observe saint Thomas, « répugne a la justice naturelle. Le
fils est naturellement quelque chose du pére. Au début, en effet, il ne se dis-
tinguait pas des parents quant au corps, aussi longtemps qu’il était renfermé
dans le sein maternel. Ensuite, lorsqu’il en est sorti, aussi longtemps qu’il n’a
pas I’usage du libre arbitre, il se trouve entouré de la sollicitude de ses parents
comme dans une sorte de « sein spirituel ». 11 est donc de droit naturel que
I’enfant, avant qu’il ait ’'usage de la raison, soit commis aux soins de son pére.
Par conséquent, il serait contraire a la justice naturelle que I’enfant, avant qu’il
ait I'usage de la raison, fit enlevé aux soins de ses parents ou que I’on disposit
de lui contre le gré de ses parents?! ».

4. La famille, lien naturel de I’éducation

L’impuissance naturelle de I’enfant & assurer par lui-méme sa croissance
physique, intellectuelle et morale rend donc nécessaire l'intervention d’autres
personnes. De par son essence méme, I’éducation est un acte social, c’est-a-dire
une ceuvre qui exige, pour son accomplissement, une pluralité de persounes.
En outre, selon la remarque de saint Thomas, 1’agent principal de I’éducation
est I’éduqué lui-méme, I’éducateur ne jouant auprés de lui que le role d’une
cause adjuvante. Cela est vrai sans doute si I’on considére la hiérarchie des
causes dans leur raison formelle objective (in ordine spect, cationis). Mais si I’on
considére ces causes dans leur mode concret d’exercice (in ordine exercicii), il
faut dire alors que 1’agent principal de 1’éducation est tout d’abord la commu-
nauté des adultes a qui est confié par la nature le soin d’élever les enfants.

Cette communauté naturelle est la famille. L’enfant n’est pas le sujet immé-
diat de la société politique. Comme le dit Léon XIII, « ce n’est pas immédiate-
ment par eux-mémes que les fils s’agreégent et s’incorporent a la société civile,
mais par l’intermédiaire de la société familiale dans laquelle ils sont nés?». La
famille est la cellule-mére de la société politique et, dans la famille, ¢’est aux
parents, qu’il revient de « traiter » avec I’Etat. On ne devient membre actif de
la société politique, c’est-a-dire citoyen, qu’a la fin de la période éducative. Ainsi
donc ’instance familiale forme-t-elle un pont nécessaire, voulu par la nature,
entre ’enfant et I’Etat. L’Etat ne peut atfeindre I’enfant qu’en passant par
cette instance.

1 S, Tuomas II-II, q. 10 a, 12.
! Encyclique Rerum novarum, CH, N° 443.

59



5. La famille et les Nations-Unies

Ce principe a été inscrit, lui aussi, dans la Déclaration universelle des Droits
de I’'Homme des Nations-Unies en 1948. L’article 16 § 3 de la Déclaration dit en
effet que « la famille est I’élément naturel et fondamental de la société et a droit
a la protection de la société et de I’Etat ». Elle en tire la conclusion que « les
parents ont, par priorité, le droit de choisir le genre d’éducation a donner a leurs
enfants » (article 25 § 23).

Ces affirmations sont la reconnaissance, sur le plan international, et par
des pays de culture et de religions différentes, d’un principe de droit naturel.
Leur portée n’échappera a personne. Par elles, I’Organisation des Nations Unies
et ses Institutions spécialisées, I’Unesco tout particulierement, s’engagent a
défendre les droits de la famille, spécialement ceux qui concernent I’éducation.

Il ne faudrait pas croire qu’elles soient inutiles et faire chorus avec les esprits
sceptiques qui les accueillent d’un haussement d’épaules. Reconnaitre un droit,
méme si ’on enfreint ce droit dans la pratique, est déja un acte d’une portée
considérable. Quand on a reconnu solennellement un droit, on est engagé et
I’on ne peut plus, & moins de se renier soi-méme, revenir en arriére. Le chemin
qui méne de l’intention a ’exécution est long : ce n’est pas une raison pour
dire que l’intention n’existe pas. C’est aux éducateurs précisément qu’il appar-
tient d’aplanir la route et d’inculquer d’abord dans les esprits ce qui doit prendre
forme dans la réalité des faits.

Conclusion

Depuis que I’Etat s’est fait éducateur et qu’il a pris I’école a sa charge, les
parents ont peu a peu perdu le sens de leurs responsabilités premiéres en éduca-
tion. Chez beaucoup, la conscience de leurs droits fondamentaux en ce domaine
s’est oblitérée ; ils ne se rendent plus compte que le role de I’Etat est ici, comme
ailleurs, un réle de suppléance, et que c’est a4 eux qu’incombe en premier lieu le
devoir d’éduquer et d’instruire leurs enfants. L’étatisme a pu dés lors se donner
libre cours. L’habitude de tout attendre de I’Etat a fait oublier le sens de la hié-
rarchie naturelle des fonctions ; la revendication des droits les plus fondamentaux
de la personne humaine et de la famille parait alors 4 certains comme un acte
d’insubordination. C’est un renversement complet des valeurs. Le sens chrétien
des valeurs ne demande pas d’étouffer chez les autres la conscience de la liberté
personnelle et des droits humains fondamentaux ; il exige, au contraire, qu’on
fasse effort pour conserver intacte cette conscience. Comme le dit Sa Sainteté
Pie XII, « il est inadmissible que tant de familles croient avoir satisfait a leurs
devoirs envers leurs enfants quand elles les ont envoyés a I’école, sans se soucier
de collaborer intimement avec les professeurs, sur lesquels elles estiment a tort
pouvoir se décharger de toute une partie de leurs obligations. Cela est vrai surtout
pour les classes élémentaires, mais également pour les classes secondaires, car
a ce moment-la les adolescents qui sont en croissance commencent a s’émanciper
de 1’autorité des parents, et il arrive souvent qu’ils opposent le professeur au
pere, I’école & la maison ». '

Malheureusement, le penchant au moindre effort porte les hommes a se déchar-
ger sur la collectivité anonyme et sur I’Etat des obligations qui leur incombent
par droit de nature. Ils préférent souvent la sécurité sans la liberté a la liberté
dans le risque.

E. MARmY,
60 professeur aux Facultés catholiques de Lyon.



	Les droits de l'enfant et de la famille en éducation

