Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 75 (1946)

Heft: 1

Artikel: Propos non inactuels : conférence de M. le Conseiller d'Etat J. Piller a
la réunion des institutrices

Autor: Piller, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1040659

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1040659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

pour le pays et tout ce que le pays vous doit. Nous savons — et nous
tenons a 'affirmer hautement — & quel point sont vraies les paroles
que vous disiez & Estavayer : « Le Directeur de I'Instruction publique
n’a qu'une ambition, servir Fribourg, qu’une préoccupation, la
prospérité économique, morale, spirituelle, intellectuelle de Fribourg,
qu'une passion, la grandeur et I’honneur du nom fribourgeois ».

Propos non inactuels 1

Conférence de M. le Consetller d’Etat J. Piller
a la réunion des institutrices

Nous vivons sous le régne de la désagrégation ; le monde, tout
a4 coup, présente a I'observateur effaré I'image déconcertante d’un
vaste bric-d-brac ou tout se trouve mélé, ou le meilleur cotoie le
pire dans un immense péle-méle de ruines et de poussiéres, une
débauche d’idées fausses et de vérités galvaudées. Tout tend a se
fragmenter en morceaux de plus en plus petits. Signe des temps,
Iénergie atomique, la force mystérieuse et fantastique qui assure
la cohésion de I’atome, mine aujourd’hui les relations internationales,
sert a4 désagréger les villes, les cités, jusqu’au jour ou elle en viendra
peut-étre a faire sauter la planéte elle-méme. Les fameuses bombes
volantes remplacent les canons et les avions qui avaient au moins,
eux, des objectifs précis, un but repéré ; éclatant n’importe ou, dans
une certaine zone, sans que ceux qui les lancent s’inquiétent d’autre
chose sinon de détruire le plus possible, ces engins correspondent
bien au caractére d’incohérence de notre temps ou tous les liens
se distendent, ou tout est plus ou moins désaxé, & commencer par
les esprits. '

Epoque de désagrégation et, en meéme temps, siecle de la
vitesse. Il ne s’agit plus de réfléchir, de méditer, avant d’exprimer
les idées qui vous passent par la téte ; 1l s’agit d’aller vite, de gagner
du temps. Et l'on en gagne si bien quon n’en a plus pour
réfléchir. On ne cherche plus & savoir si les idées que I'on exprime
sont justes ou fausses, réalisables ou non : l'essentiel semble étre,
tout & coup, de les lancer dans la circulation publique, de les
extérioriser a tout prix, méme si elles sont sans valeur aucune. On
croit que cela suflit pour que tout soit gagné, pour que tout soit
sauvé. Parce qu’'on s’est débarrassé d'une obsession en I’exprimant,
on s’imagine que cette obsession est morte. Les hommes ne paraissent
plus se douter que tout mot prononcé a sa répercussion féconde ou

1 Conférence faite par M. le Conseiller d’Etat J. Piller, directeur de
I’Instruction publique, & ’Assemblée générale de la Société des institutrices, le
29 novembre 1945.

13



maudite, que la parole, bonne ou mauvaise, ne meurt jamais, mais
qu’elle va pénétrer d’autres esprits pour leur apporter la paix ou
la guerre. On pense avoir rejeté derriére soi le trouble que 1'on
éprouve, comme on se débarrasse d’un objet devenu inutile en le
jetant dans un étang : ce trouble se propage de plus en plus, et
s’étend en cercles de plus en plus étendus, comme ceux qui naissent
a la surface de I’étang imprudemment remué.

Epoque de désagrégation encore que celle qui se place sous le
signe du chiffre. On parle partout, aujourd’hui, d’une charte de
10 000 mots, d'un acte d’accusation de 50 000 mots, d’un traité
de 20 000 mots. Les mots ne se pésent plus, ne se vérifient plus;
ils se comptent. Voila comment 1'on apprécie les documents qui
doivent régler le sort du monde. La valeur de ce qui doit étre
I’Evangile des temps nouveaux se mesure a la surface du papier
employé pour l'imprimer. Les mots se débitent comme une mar-
chandise : plus il y en a, mieux cela vaut.

Et pourtant, quelques mots simples ont suffi & Notre-Seigneur
pour son sermon sur la montagne, et les préceptes évangéliques sont
formulés en quelques phrases. Lieur valeur ne tient pas au nombre
des syllabes, mais a l'essence des mots eux-mémes et au message
qu’ils apportent. Nul n’éprouve, en les relisant, ce singulier besoin
mathématique, nul ne va chercher, en deca de leur signification, la
pauvre réalité comptable qu’ils représentent.

Epoque de désagrégation, encore, que celle ou I’on se préoccupe
de « faire des constatations » au lieu de rechercher la vérité. On a
oublié que la constatation ne remplace pas la vérité, qu’elle n’a rien
de commun avec elle. La constatation enregistre un fait, fixe un
instant. Que nous importe de savoir, par exemple, qu'il y a eu, dans
un Etat, 100 000 chémeurs en 1935, et que leur nombre est quasi
nul en 1945, si 'on ne nous dit pas en méme temps pourquoi. Ces
chomeurs sont-ils morts, sont-ils devenus soldats, ont-ils été mobi-
lisés sous une étiquette ou sous une autre, ou a-t-on créé pour eux
des occasions de travail dans des industries productives, ce qui a
entrainé un accroissement de la prospérité publique ? L’esprit de
constatation qui est propre a l'étude des choses a pris aujourd’hui
la place de Desprit de finalité qui explique I'activité humaine. On
ne veut plus juger, élever, humaniser; on se contente d’accepter,
de suivre, de subir.

Quant & la vérité elle-méme, on 1'a remplacée par le slogan,
Ersatz de tous les principes, de tous les mots d’ordre. Le monde ne
se passionne plus pour des idées, il se dispute autour de slogans,
phrases sonores et vides, monstres vides, mensonges camouflés de
ces temps modernes qui ont oublié que la vérité ne se laisse pas
enfermer dans une formule creuse et desséchée.

14



Le désarroi est manifeste dans tous les domaines : I'information
est devenue propagande et mensonge. Plus les journaux mentent,
plus ils ont de chance d’étre lus et d’étre crus — et ceci fait com-
prendre les difficultés auxquelles se heurte la presse honnéte —.
En matiére judiciaire, le juge est remplacé par l'expert, et les tri-
bunaux discutent des rapports d’expertise au lieu d’examiner le
délit commis. La sincérité est mise au méme niveau que la
vérité, la justice et la charité, lorsqu'on ne la prend pas pour la
vérité elle-méme : il est sincére, entend-on dire de quelqu’un, donc
il a raison, et cela méme si cette sincérité se traduit par de basses
attaques contre autrui, et par des griefs dont I'inanité apparaitrait
au bout d’une demi-minute de réflexion. La vérité se trouve ainsi
gravement bafouée, et, par la-méme, aussi, la justice et la charité,
ces trois notions représentant finalement les aspects divers d’une
méme réalité. La haine et son pouvoir dissolvant ont ainsi pu rem-
placer I'amour, déliant ce qui était lié, dispersant ce qui était réuni.
Dans notre monde désagrégé, elle a trouvé le climat qui lui convient,
et 1l n’est pas étonnant qu’elle semble s’étre installée en permanence
sur notre planéte.

Epoque de désagrégation encore que celle ou l'on a perdu le
sens de la mesure et de la hiérarchie des valeurs. Deux exemples carac-
téristiques, pris entre beaucoup d’autres, suffiront : Ouvrons le premier
journal illustré qui nous tombe sous la main : en premiére page, la
photographie du président Truman et celle des accusés du camp
de Belsen; les pages suivantes nous donnent en vrac, et comme
rapprochés par le hasard le plus imprévu, le dernier match de foot-
ball avec le sacre de Mgr Charriére, les ruines de la guerre et le
concours de I’élégance canine, le Pape bénissant la foule romaine
et les stars de cinéma dansant a Hollywood. Tout dans cet invrai-
semblable péle-méle est réduit au méme dénominateur, a4 la méme
échelle et, lorsque le pire n’est pas mis en vedette, on lui confére
la méme valeur qu’au meilleur.

Autre exemple : prenez n’importe quel programme de n'importe
quel poste de radio. On y passe avec la méme tranquille inconscience
de la chanson a l'actualité, de la musique classique a la recette de
cuisine, de 'accordéon aux « Cinq minutes de la solidarité ». Une seule
préoccupation : faire vite, ne pas lasser un auditeur fatigué, lui éviter
tout semblant d’effort, et éparpiller en deux heures son esprit sur
vingt sujets différents, traités avec une facilité et un laisser-aller qui
essaient de se faire passer pour une forme de l'art.

Epoque de désintégration que celle ou 1'on habitue I’esprit,
chaque jour un peu plus, & attendre avec avidité des sensations
nouvelles, toujours plus fortes et plus marquées, & mesure que la
sensibilité va s’émoussant. On lui apporte du nouveau, de l'inédit,

15



pour assouvir son besoin maladif de changement. Peu importe quoi ;
il faut que quelque chose vienne empécher 'homme de se retrouver
seul avec lui-méme ; 1l ne s’agit plus que de le sortir de sa vie, de
l'aider par tous les moyens, mémes les pires, a échapper a sa con-
science dont il a peur.

(C’est ainsi que, sur tous les plans et dans tous les domaines,
la désagrégation tend a remplacer la syntheése. Cela s’explique : nous
vivons sous la loi du moindre effort : il faut moins d’efforts pour nier
que pour affirmer, pour détruire que pour construire, pour s’affranchir
que pour se discipliner ; il faut un effort moins grand pour retourner
a la nature que pour faire progresser une civilisation, pour dire non
que pour organiser une société complexe et affinée, pour se relier a
la matiere que pour se relier a Dieu, car, instinctivement, les esprits
se tournent vers ce qui est facile et simple, indifférencié et primitif.

Que signifient ces évidences ? Comment en est-on arrivé la ?
Comment est-on parvenu a un tel degré de décadence ? Car il s’agit
bien de décadence : les événements ne nous [rappent pas au hasard ;
si le monde se désagrége, c’est que nous avons mérité ce qui nous
arrive. Nous assistons actuellement & une chute du potentiel spirituel
de I'humanité, chute qui coincide aveec la pousséé formidable des
progrés techniques. La culture repose, en effet, sur I’équilibre de
différents facteurs : facteurs techniques et facteurs scientifiques d’une
part, facteurs artistiques, moraux ou religieux de I'autre. Or, ces
divers facteurs n’ont pas progress¢é au méme rythme, a la méme
allure : telle est la cause du déséquilibre actuel.

La technique et la science se sont développées a un rythme de
plus en plus rapide. Les progres réalisés ont amené I'homme & un
culte nouveau : le culte de la technique et de la science ; 'homme
ayant l'illlusion de s’affranchir de ses dépendances y ajouta le culte
de la liberté qui en est le corollaire. Toutes ces choses sont en soi
des biens précieux, mais elles ont fait passer au second plan, sinon
oublier, la culture de I'homme intérieur et la vraie sagesse. Les progres
réalisés ont exalté I’homme, mais I'homme a oublié qu’il devait
s’élever lui-méme et ne pas se laisser dominer par la technique. Il a
voulu pénétrer les grands secrets de la nature, et il n’en est plus le
maitre ; il a cru & la perfection de la technique qu’il avait créée, et
cette technique le dépasse et se retourne contre lui. Ayant perdu
le sens de sa destinée d’homme et celui de sa fin, il se trouve tout
a coup en face de forces plus ou moins mystérieuses pour lui, contre
lesquelles il ne sait plus réagir comme il convient.

Goethe a parlé, un jour, de cet apprenti sorcier que son maitre
avait chargé d’aller chercher de I'eau en son absence. Il a surpris
le mot par lequel le sorcier envoie son balai a la riviere ; sitét seul,

16



il prononce triomphalement le mot magique. Tout va trés bien pour
commencer ; mais le moment vient vite ol le balai a apporté assez
d’eau, et I'apprenti s’apercoit qu’il ne connait pas le mot par lequel
le sorcier arréte la course du balai. L'inondation monte, tandis qu’il
essaye vainement d’empécher le balai de passer. Il le casse ; aussitot
les deux morceaux continuent leur chemin vers la riviére. Seul le
retour du sorcier remet les choses en ordre.

Comme [I'apprenti sorcier, 'homme a prononcé le dangereux
mot magique dont il ne connaissait pas toute la puissance; il a
déchainé la technique et se sent perdu et anxieux en face d’elle. Pour
I'enchainer, il faudrait qu’il s’éleve au-dessus d’elle et la domine ;
ainsi 1l apprendrait, de nouveau, & construire au lieu de détruire,
a rassembler au lieu de dissocier.

Dépassé par les progrés de la technique et de la science,
I'homme D’est encore d’une autre maniére, par I'évolution sociale.
Nous vivions autrefois sous le régime de la liberté, d’un sain indi-
vidualisme ; on disait : chacun pour soi, Dieu pour tous. Ce systeme
disparait peu a peu. Pourquoi ? Parce que ce régime présuppose,
pour étre viable, des liens sociaux efficaces, et, au premier rang, des
familles étroitement liées dont les membres soient préts a se soutenir
et a s’entr’aider. Or, des tendances anarchiques ont pris peu a peu
le dessus. La famille, association des bons et des mauvais jours, a
perdu de sa force au fur et & mesure que 'esprit de sacrifice et le sens
de la continuité allaient en diminuant, et des étres de plus en plus
nombreux se sont trouvés isolés, sans sécurité. Or, sur qui replacer
sa mise, sur qui reporter son espoir en un monde meilleur, lorsque,
a la suite du matérialisme, on a perdu sa confiance en Dieu, lorsque,
grace a un individualisme qui détache chacun des réalités dans les-
quelles il plonge, on a perdu le sens de la famille, de la tradition, du
métier ? L’homme, sentant que, isolé, il est peu de chose, qu’il a
besoin de nouveaux cadres si celui de la famille est illusoire, a mis
sa confiance dans la collectivité. D’ou le succés du collectivisme sous
toutes ses formes, et de toutes les idées (attrayantes parce qu’elles
contiennent une part de vérité) qui placent la communauté avant
la personne et en font un étre tout puissant. De son coté, I'Etat
est intervenu pour sauvegarder et faire respecter le droit des faibles,
pour lutter contre les abus dont la liberté excessive était la cause. De
la toute la législation sociale pour protéger la famille, les enfants, les
ouvriers.

Cette évolution sociale, la guerre I'a encore accélérée, montrant
que tous les hommes, étant égaux sous les armes, tous devaient
étre eégaux devant les avantages sociaux, tous devaient pouvoir
satisfaire leur besoin légitime de sécurité matérielle.

Mais que peuvent, & la longue, des groupes plus ou moins

17



artificiels, qui doivent leur existence a ’obligation que la loi impose
et non a des sentiments qui les vivifieraient, si les hommes qui en
font partie n’ont plus qu’un seul but : en tirer, pour chacun d’eux,
le maximum de profit. Le principe de la solidarité qui est a leur
base suppose que le plus grand nombre des membres renoncent a
user de ces organisations en faveur de ceux qui, sans elles, tombe-
raient dans le besoin. Si ce principe n’est plus appliqué, tout est
faussé. Ces institutions ne répondraient alors plus & leur fin ; elles
perdraient, avec le temps, leur véritable raison d’étre et, au lieu
d’étre bienfaisantes, elles contribueraient a anémier chez les indivi-
dus les notions fondamentales du bien et du mal. 1] est grave, socia-
lement parlant, de détourner les institutions de leur but et de les
pervertir ; cela est méme plus grave que de commettre des injustices
qui, elles au moins, attirent tét ou tard de salutaires réactions.
Le mécanisme de ces institutions exige d’autant plus de scrupu-
leuse loyauté dans leur emploi que rien ne trahit le foyer de démo-
ralisation qu’elles peuvent devenir si I'on en use pour des fins qui
ne sont pas conformes a leur nature.

L’homme se trouve donc actuellement devant une réalité
technique et une réalité sociale qui le submergent. Ses nouvelles con-
quétes exigent de sa part, s’il doit vraiment en résulter une amé-
lioration de son état de vie, une maitrise plus compléte de lui-méme,
un usage plus judicieux de sa liberté. Il faut, pour qu’elles ne
tournent pas a la catastrophe, qu’il fortifie sa conscience et qu’il
retrouve le sens de ses responsabilités a I'égard de lui-méme, de
son prochain et de Dieu. En un mot, il faut qu’il éléeve son potentiel
spirituel au niveau des exigences du monde nouveau.

Et cependant devant pareille situation, des éducateurs chrétiens
ne sauraient se laisser gagner par le pessimisme. Si le tableau que je
viens de tracer est sombre, il convient de se souvenir que chaque
génération est en face de questions toujours difficiles, devant lesquelles
personne ne doit jamais désespérer. Votre tache, plus que celle de
tout autre, peut étre belle et fructueuse, car les problemes modernes
sont surtout des problémes d’éducation : il faut réapprendre & 'homme
le sens des mots, I'aider a retrouver son équilibre et a atteindre
un point de vue d’ou il dominera & nouveau la situation. 11 faut
réveiller ce besoin impérieux qu’il a de se cultiver sans cesse, de
raisonner juste et de voir clair.

Pour cela, vous n’avez pas, vous, éducalrices chrétiennes, a
enseigner aux enfants la technique des institutions et des progres,
vous avez a leur inculquer I'attitude d’esprit qu’ils doivent adopter,
les habitudes qui leur permettront de se servir avec profit de ces
progres. A 1'école, hors de I'école, partout, vous pouvez agir sur ceux

18



aupres de qui vous avez quelque influence, et contribuer, grace a
votre conception juste du destin de 'homme, & purifier 'atmosphére
dans laquelle nous vivons.

Il faut réapprendre le sens des mots : il faut redonner inlassable-
ment aux enfants qui vous sont confiés le sens des grandes réalités :
le Vrai, le Bien, le Beau. Enseignez-leur a distinguer, en quelque
sorte instinctivement, le mensonge et la propagande de la vérité,
& ne pas tricher, ni avec eux-mémes, ni avec autrui. Qu'’ils apprennent
surtout & respecter les regles du jeu social, au moment ou les inter-
dépendances deviennent partout toujours plus subtiles, toujours plus
étroites, plus imprévisibles. Il faut qu’ils sachent, et que vous soyez
convaincues vous-mémes qu’ll y a des lois économiques, sociales,
psychologiques, comme 1l y a des lois grammaticales ou mathéma-
tiques et que toute violation d’une de ces lois disloque la machine
sociale et, par contre-coup, risque d’atteindre I’homme.

Faites-les se rendre compte que le rythme actuel de la vie
moderne est un rythme accéléré, artificiel, qui détraque les psy-
chismes ; que la résistance nerveuse de I'homme a des limites qu’on
ne dépasse pas impunément. Enseignez-leur qu’il y a un rythme
humain et naturel de la vie, en évitant vous-mémes de disperser
leur esprit sur trop de sujets, en alternant harmonieusement le délas-
semnent et le travail, en vous héatant lentement.

A la précipitation et l'agitation actuelle, opposez votre ceuvre
d’éducateur : ceuvre lente, ceuvre de patience qui doit se poursuivre
naturellement & une allure beaucoup moins rapide que le rythme
technique. L’armature morale, en effet, ne se consolide pas aussi
rapidement que les inventions se développent ; 'étre humain garde
son mouvement et n’évolue que trés lentement.

Evitez donc de vous laisser prendre dans ’engrenage quasi fatal
des temps modernes. Vous devez développer le golit du travail chez
vos éleves, ne les en dégolitez pas en exagérant l'effort demandé ;
maintenez une allure calme et n’essayez pas de briler les étapes :
on n’édifie rien de solide sur le sable, on ne consolide rien si ’on veut
renverser les obstacles par la violence. Enseignez I’essentiel, cela suffit,
et le reste sera donné aux enfants par surcroit. Enseignez-leur a vivre
en harmonie avec la nature et les réalités, a comprendre le sens
chrétien du travail qui est aussi une priére, a savoir utiliser leurs
loisirs. Vous y parviendrez par les moyens d’apparence les plus
indirects : c’est ainsi que, en apprenant la grammaire & vos éléves,
en insistant pour qu’ils sachent construire une phrase complete,
avec sujet, verbe et complément, vous mettrez de I'ordre dans ’enfant
non seulement au point de vue grammatical, mais aussi au point
de vue moral ; car tout est dans le tout, et & une structure de phrase
bien construite correspond une structure interne de vérité.

19



Les difficultés actuelles encore une fois posent des problémes
de culture, des problémes d’ordre surtout spirituel. L’homme doit
faire, sur le plan moral, I’ascension correspondant au développement
technique et social du monde matériel. La mystique chrétienne doit
soulever ’homme au-dessus de la matiére et de lui-méme ; il doit
occuper les sommets, « les seules places qui ne soient pas encombrées »,
et réapprendre qu’il ne vaut pas par ce qu’il produit, mais bien par
I'esprit dans lequel il s’occupe de sa téche, par I'amour qu’il met
dans son travail. Tout se raméne donc a I’homme, tout se ramene
a un probleme d’éducation : apprendre a 'homme &a se diriger, a
atteindre sa fin au milieu des conditions nouvelles qui lui sont faites.

Dans cette tache, nous ne pouvons pas tout, mais nous devons
tout entreprendre : il faut commencer soi-méme par savoir dis-
tinguer, voir clair, retenir ce qui est juste et vrai, rejeter ce qui ne
Pest pas; s’habituer & respirer sainement dans un air vicié, a
s’aguerrir progressivement. Ceci fait, nous attirerons naturellement
4 nous ceux qui nous entourent, nous deviendrons des forces d’uni-
fication et de cohésion, tout comme I'électro-aimant qui fait s’agréger
a4 lui la limaille de fer tant qu’il est traversé par un courant
électrique. A nous de contribuer, dans la mesure de nos possibilités,
a rétablir la cohésion rompue, a remettre ’homme a sa place, la
premiére, 4 remettre de 'ordre dans les cerveaux et dans les coeurs,
nous souvenant que si le désordre et la folie se propagent rapidement,
la sagesse et I'équilibre aussi, a leur facon, sont contagieux : partis
de vos villages, 1ls reconquerront les cités.

Il n’est pas question pour 'homme de regretter 'ancien temps,
d’étre 'adversaire du progreés, de détruire ses machines, ce qui
révélerait le pire des complexes d’infériorité. On ne détruit pas les
machines ; on s’en sert et I'on s’organise de maniére & ne pas en
étre l'esclave. Et c’est cette perpétuelle adaptation de 'homme que
vous secondez dans votre role d’éducatrices, & condition de savoir
ce que vous enseignez, et de le savoir a fond; a condition aussi de
savoir comment vous y prendre pour que vos éléves acquiérent et
assimilent les connaissances qu’exigent les programmes ; a condition
enfin de savoir créer la méthode qui correspond le mieux a votre
personnalité.

Soyez sensibles & tous les grands courants, ouvertes a toutes
les idées généreuses, dés qu’elles sont non seulement sincéres, mais
qu’elles sont vraies. Et surtout, n’oubliez pas que c’est ce que vous
étes, et non ce que vous savez qui importe le plus. Vous étes des
éducatrices chrétiennes, conscientes de la solidité et de la cohérence
de votre état de vie. Vous savez que, par un travail de chaque instant,
vous parviendrez 4 donner a autrui I'exemple d’un enviable équi-
libre. Vous serez ainsi, en ce monde, des lumiéres qui éclairent et

20



qui réchauffent, vous répondrez aux espoirs légitimes que I’on a mis
en vous. A cette tdche, vous saurez mettre, non seulement votre
science d’éducatrices, mais surtout votre intuition, votre coeur, votre
habileté de femmes. Car ce n’est pas sans raison que Mgr Dévaud,
dans son livre sur la Préparation de la jeune fille @ son réle de femme,
ce chef-d’ceuvre, s’étend, avec la finesse que vous lui connaissez,
sur les multiples services que vous étes appelées a rendre. A vous
d’éclairer I'intelligence de I’homme, a vous de l'initier au langage,
de I’habituer a avoir une attitude affirmative vis-a-vis de Dieu, de
son prochain, de son pays, de son travail et de ses devoirs. A vous,
en un mot, de le civiliser.

Voila ce que vous avez a faire, voila ce que votre temps attend
de vous, pour son salut. Voila ce que, par vous, Fribourg se doit de
maintenir ; voila comment vous, éducatrices, vous servirez le pays,
I’Europe, ’humanité, le Christ. C’est en vous inspirant de ces données
que vous serez dignes de pouvoir redire & votre tour et sur le plan
de la tache qui est la vdtre, la parole la plus sublime et la plus
féconde qui soit-sortie de bouche humaine : j’ai été, je suis, je
resterai la servante du Seigneur.

L’Université de Fribourg

Il nous est trés agréable de publier aujourd’hui, dans notre
Bulletin, le sermon prononcé a la cathédrale de I'ribourg par le
P. Deman, O. P., le premier dimanche de ’Avent, 2 décembre 1945.

Ce témoignage d’un intellectuel étranger qui vient d’arriver a
Fribourg et qui nous livre trés simplement ses premiéres impressions
sur notre Université, son architecture et sa raison d’étre, inté-
resse 1’Ecole fribourgeoise tout entiére.

MES BIEN CHERS FRERES,

L’objet du sermon de ce jour ne vous est pas tout & fait inconnu.
Une fois I'an, dans toutes les paroisses catholiques de la Suisse,
sous le haut patronage et avec les encouragements de I’épiscopat,
une collecte est organisée en faveur de I’Université de Fribourg.
Je suis mal qualifié pour parler devant vous de ce sujet, n’étant arrivé
que depuis peu dans votre ville ; & peine y ai-je commencé mon ensei-
gnement. 11 est possible, par ailleurs, que les impressions d’un nouvel
arrivé soient plus fraiches et plus vives, et qu’il percoive mieux,
en conséquence, les choses auxquelles il n’a pas eu le temps encore
de s’habituer.

Je ne vous cacherai donc pas la surprise et 'admiration que

21



	Propos non inactuels : conférence de M. le Conseiller d'État J. Piller à la réunion des institutrices

