Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation
Band: 73 (1944)

Heft: 4-5

Artikel: La loi du meilleur rendement

Autor: Marmy, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1040729

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1040729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La loi du meilleur rendement

« Qui trop embrasse mal étreint », dit le proverbe. Ce que nous
voudrions dans ce petit article, ¢’est montrer, en un langage le moins
philosophique possible, la vérité la plus philosophique qui soit
celle de I'unité et de la multiplicité, appliquée & notre vie et a notre
activité.

Quand on observe la lune par une nuit d’hiver tres froide, on
constate que la lumiere qu’elle nous renvoie a des degrés d’intensité
différents : le disque lui-méme de l'astre est fortement éclairé, il
se détache trés nettement dans le ciel ; puis, autour du disque, on
voit un halo, sorte d’auréole blanchéatre, beaucoup plus floue et
beaucoup plus imprécise ; le bord extérieur enfin ou la « frange »
de ce halo est tellement floue et imprécise qu'on ne peut dire ou
elle commence et ou elle finit.

La lune est l'image de notre conscience psychologique, de
I’attention que nous portons aux choses et de notre activité tout
entiére. Notre conscience, notre attention, notre activité sont sou-
mises & ce qu'on pourrait appeler la loi de la concentration et qui
pourrait se formuler de la maniére suivante : plus nous nous con-
centrons sur un objet, plus notre action est efficace, plus nous nous
dispersons sur de multiples objets, moins notre action est efficace.

La psychologie distingue dans la maniére dont un objet peut
étre présent a la conscience, plusieurs degrés-d’intensité. Elle parle
du « foyer » de la conscience, de la « marge » de la conscience et de
la « frange » de la conscience, suivant que ’objet occupe le centre,
la périphérie ou la zone-limite de notre attention. Quand nous lisons
un roman captivant, ce qui se trouve a ce moment-la au foyer de
notre conscience, c¢’est I’ « histoire » racontée dans le livre : nous
vivons cette histoire, nous sommes « pris » par elle et c’est alors
comme si le reste du monde n’existait pas pour nous. Le livre lui-
méme, les caractéres d’imprimerie, nous les voyons mais nous n’y
prenons pas garde ; ils forment comme un halo autour de I’histoire :
ils sont dans la marge de la conscience. Quant a ce qui se passe
autour de nous pendant notre lecture, cette cloche qui sonne, ce
train qui roule avec un bruit sourd dans la campagne, c’est & peine
si nous le percevons : la marge s’effiloche en une frange ouatée et
brumeuse.

Or la loi que nous énoncions tout a ’heure revient & dire qu’un
seul objet peut occuper a la fois le foyer de la conscience ; que nous
ne pouvons pas préter une égale attention a plusieurs choses a la
fois ; que nous ne pouvons pas, dans notre activité pratique, nous

\

donner tout entier & plusieurs occupations a la fois. Cette loi com-

o1



mande notre vie, tant notre vie intellectuelle que notre vie affective,
notre vie morale et notre vie active.

*
* £

Elle commande notre vie intellectuelle. C’est I'éternel probléme
de la culture intellectuelle extensive et de la culture intensive, de
la science encyclopédique et de la science en profondeur, de 1'idéal
pédagogique de Rabelais qui voulait tout faire apprendre a son
Gargantua et de celui de Montaigne qui se contentait d'une « teste
bien faicte », de la formation quantitative et de la formation quali-
tative. Sur le terrain de I'école, cette conception se traduit par le
programme, par la maniére dont il est fait et dont il est enseigné.

Or, les grands génies, aussi bien que l’expérience et que la
réflexion philosophique, nous apprennent que la véritable culture
est toujours une culture en profondeur, autrement dit la culture
intensive et qualitative. En ce domaine-la, comme dans les autres
d’ailleurs, « qui trop embrasse mal étreint ». Il n’y a de maitres
dans I’art et la science que ceux qui savent se concentrer, qui savent
avec la loupe de l'attention et de la méditation diriger la lumiére
de leur esprit sur un « foyer ». Foyer restreint, qui n’est d’abord
qu’un petit point, mais qui va bientét s’enflammer et mettre le feu
a tout le reste. Qu’'on ne s’y méprenne pas : Ceux qu’on appelle les
génies « universels » — un Aristote, un Albert le Grand, un Leibnitz,
un Bach, un Michel-Ange — sont universels, non pas par dispersion
et par une sorte d’éléphantiasis spirituelle, mais par la puissance
assimilatrice et la chaleur communicative de ce foyer qui briile en
eux. Les « centres d’intéréts » dont parle la pédagogie moderne n’ont
pas d’autre but que de créer a I'école et dans ses programmes ces
foyers dont nous parlons. Ce que disait récemment Rivaud a propos
de la philosophie peut s’appliquer mutatts mutandis a tous les genres
de savoir : « Une grande philosophie se développe avec la force d’une
réalité de la nature... Un systéme véritable ressemble & un poéme,
a une symphonie. L’unité d’un théme fondamental y ordonne, y
discipline une force de vibrations diverses. » (Revue des Deux Mondes,
novembre 1943, p. 18.) Une riche personnalité intellectuelle — ou
disons mieux l'intelligence chez une riche personnalité, car le mot
« intellectuel » tel qu’on I'emploie ordinairement est tout plein de
résonances cartésiennes — c’est comme une suite de variations,
ordonnées, construites et hiérarchisées autour d’un méme théme
central. Plus l'intelligence est puissante, plus le théme est simple,
plus 1l se rapproche des vérités premiéres concernant I’étre, la beauté ;
et plus le théme est simple, plus les variations qui naitront de lui
pourront étre nombreuses et diverses, comme dans telle sonate de
Beethoven.

52



* % *

La méme loi commande toute notre vie aflective. Notre coeur
est limité comme notre esprit et il n’aime bien que lorsqu’il aime
a fond. Or pour aimer a fond, '’homme ne doit pas « flirter », au sens
premier du mot (qui signifie en anglais « folatrer », c’est-a-dire jouer,
sautiller, tels les enfants qui « ne tiennent pas en place »). Gaspiller
son coeur c’est se préparer a n’avoir plus de coeur. Les grands coeurs
sont ceux qui sont fortement attachés a leur foyer, & leur milieu,
a leur pays, & son histoire et & ses traditions. L’encyclopédisme
de tout & I’heure s’appellerait ici « cosmopolitisme ». L’homme cos-
mopolite, le « citoyen du vaste monde », I'ami de I’ « humanité »
est toujours ou bien un sentimental ou bien un profiteur de la plus
fine espéce. Ce faux amour des hommes, qui prétend aimer tout
le monde en général pour ne falloir aimer personne en particulier,
est un produit du stoicisme de I'antiquité et des philosophes « huma-
nitaires » du siécle qui fit la Révolution francaise. L& non plus il
ne faut pas se méprendre : la charité évangélique, la loi du « tout
a tous » si magnifiquement formulée et pratiquée par saint Paul
n’est pas une loi d’éparpillement, mais une loi de concentration.
Saint Thomas I'explique merveilleusement dans la Somme théologique
quand il montre comment la charité du chrétien s’adresse aux hommes
en observant un ordre, une hiérarchie, et comment elle doit rayonner
dans toutes les directions a partir d’un centre ou d’un foyer. On a
qualifié 'un de nos grands hommes d’Etat, M. Motta, d’homme
« européen » Le président Motta était « européen », certes, lul qui
a joué a Geneve un role si grand, lui qui a tant fait pour la Suisse
dans le domaine des relations internationales ; mais il n’était nulle-
ment « cosmopolite » au sens des encyclopédistes. Qui, plus que
M. Motta était attaché a son pays, a sa vallée, a sa famille, & ses
maitres d’autrefois ? L’orateur qui, a la Société des Nations, s’im-
posait a 'admiration de tous était aussi le pére de famille qui dans
ses moments de détente jouait au « cheval » ou & la « locomotive »
avec ses enfants, scéne amusante et touchante a la fois qu’un illustré
indiscret nous présenta jadis dans l'un de ses numéros. C’est en
restant bien planté sur le granit de son Gothard que le petit Giuseppe
a appris a regarder au loin vers les plaines de 1'Europe. ..

€
La méme loi de la concentration gouverne aussi toute notre
vie morale. La perfection intérieure ou sainteté est un travail de
simplification et d’unification, une réalisation de 'unum est neces-
saritum (une seule chose est nécessaire). Au contraire, la vie de péché
dans I'éloignement de Dieu est une désagrégation de la personnalité

%]



humaine, une rupture de 1’équilibre intérieur, un retour au vide et
au néant. Saint Augustin a écrit une page saisissante sur cette dis-
persion et ce tiraillement intérieurs qui sont la conséquence du
péché. Nous ne résistons pas & la tentation de la citer. D’ailleurs, elle
fera mieux comprendre, par contraste, ce qu’est cette unification et
cette concentration de I’ame en Dieu qui fait la sainteté et dont parlent
si souvent les auteurs spirituels, en particulier 'auteur de 1'Imi-
tation. « Tantdt, il approuve le faux pour le vrai, dit saint Augustin
en parlant du pécheur, tantét il fait méme métier de le défendre ;
tantot, il condamne ce qu’il approuvait jusque-la, et se précipite
néanmoins dans d’autres erreurs; tantot, il suspend son jugement
et bien souvent jusqu’a redouter les raisons qui I’éclairent ; aujour-
d’hui, 1l désespére de ne jamais trouver la vérité et se plonge tout a
fait dans les ténebres de la folie ; demain, il s’efforcera vers la lumiere
de l'intelligence, puis, de nouveau, il retombera de fatigue ; entre
temps, I'’empire des passions lul impose sa tyrannie et trouble I’ame
et la vie de cet homme par la variété et 'opposition de ses tempétes ;
il va de la crainte au désir, de 'anxiété a la vaine et fausse joie,
du tourment d’avoir perdu ce qu’il aimait a4 ’ardeur d’acquérir ce
qu’il n’avait pas, des douleurs d’'une injure recue aux flammes de la
vengeance désirée ; et de toutes parts, I’avarice le resserre, la luxure
le consume, ’ambition le rend esclave, I'orgueil I'enfle, I’envie le
torture, I'oisiveté ’anéantit, ’opiniatreté le surexcite, I’humiliation
I’abat ; et combien d’autres innombrables agitations sont le cortége
habituel et font le supplice de la passion lorsqu’elle régne! » (Du
libre arbitre I, 11 No 22.) Ce chaos intérieur décrit par saint Augustin
confirme admirablement la parole du Christ disant qu’on ne peut
pas servir deux maitres a la fois, Dieu et Mammon, le bien et le
mal. Et cette parole est elle-méme I’application, dans I’ordre moral,
de la loi de la concentration.

* * *

La méme loi commande enfin tout le domaine de l'action et
de Pactivité pratique. L’homme d’ « action » est tout autre chose
qu'un homme « agité ». L’homme d’action est toujours un concentré,
un homme qui sait ce qu’il veut, qui a miirement délibéré, longue-
ment réfléchi mais qui agit promptement et avec persévérance.
I’homme d’action ne s’éparpille pas; il a son champ d’activité,
il y reste et il s’y donne & plein. L’agité, cette création de 1'age du
cinéma, est au contraire comme un demi-fou qui se démene et gesti-
cule sans savoir, au fond, ce qu’il veut. Il veut, avant tout, faire
du bruit et déplacer de I'air. Aussi est-il souvent tendu,- crispé, tra-
gique et manque-t-il de cette tranquillité intérieure et de cet humour
qui, selon Max Scheler, serait I'un des traits caractéristiques de

b4



I’homme d’action de trempe supérieure. Je ne vois pas bien un
agité fumant le cigare de W. Churchill avec, au coin des lévres, le
sourire flegmatique du Premier britannique.

*
* *

Il faut avoir soin de distinguer la concentration dont nous
parlons ici de ce qu’on appelle la « centralisation ». La concentration
est de l'ordre qualitatif, la centralisation est de I'ordre quantitatif.
Concentrer c’est accroitre la densité intérieure d’une chose ; centra-
liser c’est faire converger vers un méme point plusieurs éléments
dispersés. La concentration est toujours un bien, la centralisation
peut étre un mal. La centralisation est particulierement funeste
lorsqu’elle se fait au détriment d’un ensemble organique. Un orga-
nisme — qu’il s’agisse d’un organisme physique, d’un organisme
spirituel ou d’un organisme politico-social — est, par définition
méme, composé de différentes parties ayant chacune leur fonction
spécifique. Or ici « centraliser » serait vouloir que tel organe prin-
cipal remplisse, outre sa fonction propre, la fonction de tous les
autres organes. Le résultat en serait I’hypertrophie de I'organe
centralisateur et I’atrophie des autres organes et, a la fin du compte,
la rupture de I’équilibre harmonieux et la mort de l'organisme tout
entier. La véritable concentration, dans un organisme, consiste, au
contraire, & mettre chacun des organes dans les conditions de fonc-
tionnement les plus favorables possible, de telle sorte que chacun
puisse donner le maximum de rendement. Done, non pas absorption
des parties par le tout, mais convergence des parties dans le tout
et pour le tout. Rien n’est plus juste — et plus réaliste — a ce sujet
que la vieille devise des Suisses : « Un pour tous, tous pour un ».

E. Marmy, prof.

I. Examens de culture physique
4¢ arrondissement

Pour tout le cercle de Justice de Paix :

A Belfaux, le 27 mars, a 8 h. ; 4 Farvagny, le 28 mars a 8 h. ; a Prez-vers-
Noréaz, le 29 mars a 8 h.; a Marly, le 30 mars, a 8 h.

Les mémes jours aux mémes endroits, vers 10 h., examen médical. Les
experts désignés sont MM, Léon Wicht et André Wuilloud, professeurs de culture
physique a Fribourg.

Les éléves seront accompagnés par école ou groupes d’écoles et reconduits.

II. Examens des cours complémentaires
Le 27 mars : 8 h. Ecuvillens — 14 h. Farvagny.

Le 28 » : 8 h. Neyruz. — 14 h. Prez-vers-Noréaz.
Le 29 » : 8 h. Praroman — 14 h. Ependes.
Le 30 » : 8 h. Belfaux. :

M. BERSET, inspecteur.

Cn
o



	La loi du meilleur rendement

