
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 71 (1942)

Heft: 14

Rubrik: Programme de la Croisade eucharistique de janvier à mars 1943

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Programme de la Croisade eucharistique
dé janvier à mars 1943

Les rites et les textes liturgiques de la Messe

La messe parle aux yeux, aux oreilles, à l'imagination et au coeur, mais
encore faut-il que ce drame, auquel nos Croisés assistent si souvent, leur soit
rendu de plus en plus compréhensible Qu'ils s'habituent tout jeunes à

dépasser l'image visible des gestes et des rites pour atteindre l'Invisible Réalité
et goûter au fruit du mystère Ce n'est que peu à peu, après le leur avoir redit
souvent, qu'ils feront d'eux-mêmes ce travail de désenveloppement des choses,

pour goûter la richesse intérieure de notre liturgie catholique.
Après avoir vu (au 1er trimestre) tout le cadre extérieur touchant au Sacrifice

de la messe : les symboles religieux (en octobre), les vases sacrés et les ornements
liturgiques (en novembre), le missel (en décembre), nous allons maintenant
« ouvrir le missel », c'est-à-dire pénétrer quelque peu à l'intérieur du mystère, et
considérer d'un peu près les rites et les textes liturgiques de la messe.

Les rites et les textes ne nous révèlent pas tout le mystère ; ils nous en
laissent deviner une parcelle, mais parcelle que nous recueillerons précieusement
comme un point d'appui pour soutenir notre élan vers Dieu.

1. Les prières au bas de l'autel
Le lavement des pieds, à la dernière Cène, laisse supposer, déjà avant la

messe, une disposition et un rite de pénitence. Déjà « la doctrine des apôtres »

(Didache) prévient les chrétiens : « Rassemblez-vous au jour du Seigneur, rompez
le pain et célébrez l'Eucharistie, mais auparavant confessez vos fautes pour que
votre sacrifice soit saint. » (xiv, t.) Dans un Ordo, ou livre des cérémonies du
VIe siècle (Ord. rom. I, N° 8), il est écrit que le Pape ou l'Evêque se rend
solennellement de la sacristie à l'autel, il s'incline devant l'autel et prie un
moment pour soi. Peu à peu on en vint à notre Conpteor, qui se forma dans sa

ligne essentielle aux XIe et XIIe siècles. Dès le XIIIe siècle, il avait sa forme
actuelle.

« Ce Confîteor a un sens très dramatique. Il représente en deux actes une
scène du jugement. Je me sens transporté dans un endroit du ciel, devant le

tribunal de Dieu. Au milieu siège le Juge éternel et, autour de lui, tous les saints
se tiennent rassemblés. J'en vois quelques-uns, des plus éminents, la bienheureuse
Vierge Marie, Michel, le chef de la cohorte céleste, Jean-Baptiste, le précurseur
qui prépara les voies, Pierre et Paul, princes des apôtres. Je me tiens devant
eux, ils me regardent et se plaignent de ce que je sois demeuré si peu fidèle à la
grâce de mon baptême. Alors, je me fais de plus en plus petit, au point de

m'enfoncer dans le sol : « C'est ma faute, c'est ma faute, c'est ma très grande faute. »

C'est ici le point culminant, ou plutôt le plus profond, de toute la prière. C'est
l'abîme où viennent refluer les vagues de la pénitence. Alors s'accomplit
l'événement soudain, le brusque changement. Ces mêmes saints, qui étaient mes

accusateurs, deviennent maintenant mes intercesseurs et mes défenseurs. Je vois
comment, maintenant, ils se tournent en priant vers le Juge tout-puissant pour
obtenir le pardon. Tel est le drame du Confiteor.

232



L'attitude du prêtre pendant le Confiteor est, elle aussi, remarquable. Il
se tient aux plus bas des degrés. Profondément incliné, il n'ose regarder vers
l'autel. Il se frappe trois fois la poitrine pour se punir le coeur, siège de toutes
les infidélités. Ce que fait le prêtre, nous devons aussi l'accomplir en esprit. »

(Voir Parsch, p. 68.)
Le Confiteor est aujourd'hui comme inséré, sauf aux messes des morts,

dans le psaume 42 Judica me. Psaume admirable, en usage d'abord dans la
liturgie du baptême et introduit ensuite dans les prières au bas de l'autel. C'est
le Pape Pie V qui l'a rendu obligatoire à cette place, donc à une date récente.

Conclusion pratique. — Bien faire voir aux enfants le sens du Confiteor,
plus ancien dans ces prières que le psaume 42, et présent à toutes les messes.

Faire voir ce drame : le pécheur en face de Dieu et des saints. Ceux-ci invoqués
d'abord comme témoins, ensuite comme avocats. Ideo precor...

1. Marie : l'Immaculée.
2. Saint Michel : le grand lutteur.
3. Pierre et Paul : les chefs de l'Eglise.
4. Tous les saints : prêtres du ciel.

orare pro me ad Dominum Deum nostrum.
Faire voir le sens pénitentiel de la prostration faite aussi par les enfants

de chœur. Ce rite aide à la pénitence.

2. Les baisers de l'autel

Ces prières au bas de l'autel achevées, le prêtre monte et baise l'autel. Ce

rite est souvent renouvelé au cours de la messe.

a) Notion générale. — Ce baiser se réfère sans doute aux reliques présentes
dans l'autel (petit tombeau rappelant celui sur lequel les premiers chrétiens
disaient la messe, tombeau des martyrs témoins de Jésus-Christ jusqu'au sang).
Mais ce baiser a un sens plus profond encore. C'est le baiser de l'Eglise à Jésus

son Epoux. Dans la liturgie chrétienne, en effet, l'autel c'est le Christ, altare ipse
est Christus. Et, par le prêtre, c'est chacun de nous qui est appelé à donner au
Christ un baiser d'amour. Que ce ne soit jamais un baiser de Judas Mettre tout
son cœur dans ce geste, le faire en esprit avec le prêtre.

b) Quelques baisers de l'autel. — Il y en a tout le long de la messe :

1. D'abord au commencement et à la fin. Au commencement, tout de suite
après les prières au bas de l'autel. C'est comme le salut à l'arrivée, comme chez

un souverain, chez le Pape. Ici le baiser, parce que Jésus veut que nous voyions
en Lui surtout son amour. A la fin de la messe, après les dernières oraisons, même
s'il n'y a pas de bénédiction du peuple, comme aux messes des morts, c'est la
salutation de départ.

2. Un baiser aussi avant que le prêtre dise le Dominus vobiscum ou à l'Orate
fratres alors qu'il se tourne vers les fidèles.

3. Un baiser très significatif après la Consécration, au cours de la prière
Supplices te rogamus. Le prêtre doit baiser l'autel près de l'Hostie consacrée.

Et après ce baiser, il fait sur lui un signe de croix. Ce qui veut dire que l'esprit de

Jésus qu'il vient puiser par ce baiser comme dans le cœur de Jésus, il doit se

l'incorporer en lui, dans ses actes, se l'incorporer par la croix, s'incorporer la croix
par l'amour de Jésus et par amour pour Lui.

Nous pouvons tous faire sur nous le signe de la croix avec le prêtre à ce

moment et, par la pensée, baiser l'autel avec le prêtre, près de l'Hostie sainte.

233



3. Les Dominus vobiscum

Le Dominus vobiscum est le salut antique de l'Eglise à ses enfants. Il a son
origine dans les formules du salut employées dans l'Ancien Testament : Booz
vint dans son champ trouver les moissonneurs et les salua en disant : « Que le

Seigneur soit avec vous », et ils répondirent : « Que le Seigneur te bénisse. »

[Ruth, il, 4.) D'autres exemples encore : voir Parsch, p. 100 et 101.

Lorsque l'archange Gabriel vint trouver Marie, il dit : « Le Seigneur est

avec toi. » Ce salut passa chez les chrétiens et acquit un sens très profond, à la
fois souhait et déclaration : Le Seigneur est avec vous, que le Seigneur soit avec
vous. C'est l'écho de la prophétie d'Isaïe : « Il sera appelé Emmanuel, Dieu
avec nous. »

Ce sens déclaratoire, juste comme l'autre, est presque plus impressionnant.
Le prêtre parmi les fidèles, c'est le représentant de Jésus. C'est Jésus parmi
les disciples et les apôtres. En saluant l'assemblée, le prêtre peut dire : avec
moi c'est Jésus qui est ici ; le Seigneur est avec vous. A remarquer que seuls
les ministres supérieurs (évèques, prêtres, diacres) peuvent se servir de ce salut
L'Evêque, lui, dit, mais seulement aux messes où il y a le Gloria : Pax vobis,

qui,est le salut de Jésus apparaissant à ses apôtres après la résurrection. Les autres
fois, à la messe, l'Evêque dit aussi Dominus vobiscum, ce qui, au fond, signifie
que les deux formules se valent ; c'est Jésus, par le prêtre, saluant l'assemblée,
disant : me voici Le Seigneur est avec vous. A remarquer que jamais le prêtre
ne dit Dominus vobiscum sans avoir auparavant baisé Vautel. Il apporte en quelque
sorte le Sauveur en venant le prendre dans l'autel pour le donner aux fidèles. Il
étend les mains pour répandre son esprit. La réponse est profondément
significative Et avec votre esprit veut dire, selon Parsch (p. 102), avec ton saint
Esprit, c'est-à-dire : avec ton esprit consacré,- ton pouvoir d'ordre, capable de

faire descendre le Christ. Le diacre, à qui cette réponse est faite aussi, n'a pas ce

pouvoir, mais on invoque le Saint-Esprit pour son Ordination.

BIBLIOGRAPHIES
L'Instruction publique en Suisse. Annuaire 1942, par L. Jaccard. Un

volume in-8° broché, Fr. 5. Librairie Payot, Lausanne.

L'édition de 1942 vient de sortir de presse. Comme celles qui l'ont précédée,
elle renseigne sur les initiatives et réalisations qui marquent dans la vie
intellectuelle et spirituelle de notre pays. Dans la partie de l'ouvrage qui présente
des études de portée générale, M. Julier, professeur à l'Ecole normale de Sion,
appelle l'attention sur l'influence que la religion peut et doit exercer dans la
formation morale et spirituelle de l'enfant et dans l'établissement d'un meilleur
ordre économique. Sous le titre Sélection ou culture M. Meylan, directeur à

Lausanne, cherche quelle est la conception qui doit l'emporter d'un enseignement
secondaire de culture ou de celui qui sélectionne les candidats en vue de leur
préparation professionnelle. M. le DT Wintsch, médecin des écoles de Lausanne,
signale les effets des circonstances actuelles sur « La santé de nos écoliers ». « La
Bibliothèque pour tous, œuvre suisse d'éducation », les « Examens pédagogiques
des recrues », le « 13e camp des éducateurs à Vaumarcus », le « Congrès
pédagogique romand » sont matière à des études et comptes rendus d'un réel intérêt
documentaire. Les substantielles chroniques scolaires donnent une image vivante

234


	Programme de la Croisade eucharistique de janvier à mars 1943

