
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 64 (1935)

Heft: 1

Artikel: La joie à l'école : causerie faite à Estavayer, le 12 septembre 1934, à
l'occasion du cours de vacances destiné aux institutrices

Autor: Dupraz, Laure

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1040797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1040797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA JOIE A L'ÉCOLE
Causerie faite à Estavayer, le 12 septembre 1934

à l'occasion du cours de vacances destiné aux institutrices.

Monsieur le Conseiller d'Etat l,
Messieurs les Professeurs 2,

Mesdames,
Mesdemoiselles

La causerie que je vais avoir l'honneur de vous faire est intitulée :

« La joie à l'école », on aurait pu l'intituler : « La joie dans la vie. »

Précisons tout de suite qu'il ne s'agit pas d'une leçon de
méthodologie. La méthodologie est utile, elle est même indispensable :

elle nous dit comment nous devons enseigner, elle fixe en quelques
formules « éblouissantes et brèves » l'expérience de ceux qui ont
réussi dans l'enseignement. Elle joue le rôle précieux de l'écriteau
indicateur : « Par ici la sortie. » Il faut la connaître, il faut en

appliquer les principes. Elle constitue en quelque sorte la lettre de
la loi, mais je voudrais que dans une courte méditation — et j'insiste
sur le terme « méditation » — nous voyions ensemble quel est l'esprit
de cette loi, l'esprit qui l'anime, l'esprit qui la vivifie.

L'école ne doit pas seulement donner des connaissances aux
enfants, elle ne doit pas en faire simplement des machines à lire,
écrire et calculer — pensons au cri poignant de saint Augustin
enfant : « On me mit à l'école pour apprendre mes lettres ; pauvre
que j'étais, je ne voyais pas à quoi cela servait 3 » L'école doit
avant tout préparer à la vie, c'est là son but essentiel; elle ne
fabrique pas des cerveaux qui fonctionnent en série, elle doit
préparer des êtres complets, décidés à faire courageusement le
noble métier d'homme, qui ont pleinement compris le mot de Marc-
Aurèle : « Le matin, quand tu as peine à te lever, aie cette idée
présente : « je me lève pour faire œuvre d'homme. Pourquoi serais-je
chagrin quand je vais faire ce pourquoi je suis né et ce pourquoi j'ai
été envoyé en ce monde 4 » L'école doit développer chez les enfants
les qualités qui les rendront capables d'affronter et de vaincre les
difficultés de toute nature qui les attendent. Elle doit préparer une
génération saine, forte, courageuse, héroïque peut-être, des gens

1 M. Piller, Dr en droit, Directeur de l'Instruction publique du canton de

Fribourg.
2 M. le chanoine Dévaud, Dr ès lettres, professeur à l'Université de Fribourg ;

M. le chanoine Bovet.
8 S. Augustin, Confessions, I, ix, 14, trad. P. de Labriolle.
* Marc-Aurèle, Pensées, v, 1.



— 4 —

de bon sens et de grand cœur. Devant le bouleversement actuel de
toutes les valeurs, devant les révolutions sociales, économiques,
politiques, religieuses qui se déchaînent dans le monde entier, nous
prenons conscience de plus en plus intensément de l'importance de
l'éducation morale que nous devons donner à nos enfants ; et dans
toutes nos écoles on s'attache à développer en eux — avec le sentiment
religieux — le sens de leur responsabilité devant un devoir imposé,
l'amour du travail, du travail net et fini, de la simplicité, de la
sincérité, de la droiture. Mais il est une vertu dont on parle trop peu
— et je n'hésite pas à l'appeler une vertu — et je n'hésite pas à
affirmer catégoriquement qu'elle est fondamentale si nous voulons
faire quelque chose de notre vie : je veux parler de la joie, la joie
de vivre, la joie de travailler, la joie de connaître, la joie dans l'effort
— un saint dirait : la joie dans la souffrance — je dirai très modestement

: la joie dans l'acceptation totale de l'humble besogne de chaque
jour. Donnons-la, cette joie, à nos enfants : ils seront riches d'une
richesse contre laquelle ne prévaudront pas les portes de l'enfer.

Mais comment la donnerons-nous à nos élèves cette joie qui
ensoleillera leur vie? La réponse est simple : on ne peut donner que
ce que l'on a, — nous la donnerons si nous la possédons nous-mêmes,
car la joie est expansive, elle rayonne, elle se diffuse, comme le Bien
dont elle est une forme.

Précisons d'abord ce qu'est cette joie et comment nous pouvons
l'acquérir

Remarquez qu'il ne s'agit ni de gaîte exubérante, ni de plaisir,
qu'il n'est pas question de la simple satisfaction de nos sens ou de
notre affectivité; la joie vraie est l'expression la plus haute de la
plénitude de notre vie et nous ne pouvons la comprendre et l'acquérir
qu'en nous plaçant en face de la réalité totale du monde et de la
vie, en nous plaçant en face de Dieu.

Le monde n'a pas de sens, la vie, notre vie n'a de sens qu'au
sens divin. Tout vient de Dieu, tout doit revenir à Dieu. Le monde
est créé pour réaliser par les facultés spirituelles de l'homme, par
la connaissance et par l'amour, la gloire de Dieu. Dieu nous a créés

pour le connaître, l'aimer, le servir : voilà la réalité fondamentale
que nous ne devons jamais perdre de vue, à laquelle il faut toujours
revenir et sur laquelle on ne saurait trop insister. Mais, servir Dieu,
aller à Dieu, c'est faire la volonté de Dieu. Et Dieu ne peut vouloir
qu'une chose : l'établissement dè son règne, en d'autres termes
rétablissement du Bien sous toutes ses formes. Servir Dieu, c'est
lutter contre le mal, en nous et hors de nous, — et par mal, je
n'entends pas seulement le mal moral, j'entends tout ce qui est une
diminution de l'être : la maladie est un mal, la misère est aussi un
mal, l'ignorance est encore un mal, le désordre est un autre mal.
Avez-vous jamais réalisé, je vous le demande, que lorsque nous
apprenons à lire à nos moutards nous coopérons directement à



— 5 —

l'établissement du règne de Dieu ici-bas? Là où il y avait ignorance,
il y a maintenant connaissance ; un bien a été produit, Dieu a
passé. — Voilà qui rehausse singulièrement les humbles besognes
quotidiennes, le petit train-train journalier! Mettre de l'ordre chez
soi, dans la salle d'école, dans sa chambre, c'est travailler au règne
de DDu. « Quand on pense, mon Dieu, quand on pense que ces
choses-là sont vraies » dirait Péguy. Et la remarque du R. P. Sertil-
langes prend toute sa portée, il dit, parlant de la messe matinale :

« La messe vous met vraiment en état d'éternité... et dans Vite
missa est, vous êtes tout disposé à voir une mission, un envoi de
votre zèle au dénuement de la terre ignorante et folle 1. »

Cette mission, le dessein de Dieu sur nous, nous est manifestée
par le devoir de tous les jours, à travers les difficultés, les obstacles,
les souffrances de chaque heure. Et si la vie est divine dans son
origine, si la vie à travers toutes les fluctuations est une marche vers
Dieu, vers le Bien suprême et la lumière infinie, — la vie est bonne
Et cette conviction ne serait pas génératrice de joie Allons donc

La vie est bonne Cette affirmation peut sembler paradoxale —

mais elle n'est paradoxale que pour des esprits superficiels. Nous
connaissons tous trop bien la gamme de souffrances qui fait de notre
vie une charge parfois si lourde : du simple ennui, de la grisaille
écrasante d'une vie quotidienne banale qui s'effrite dans les occupations et
préoccupations mesquines, aux grands déchirements atroces et torturants

qui anéantissent une existence! Mais il faut avoir le courage
d'envisager la réalité totale et de tenir les deux bouts du problème : à
nier la réalité de la souffrance, on tomberait dans un optimisme béat,
aussi malfaisant que le désespoir auquel nous conduirait infailliblement

la seule vue du mal sous toutes ses formes. Gardons fermement
devant les yeux cette conclusion que la vie vient de Dieu et qu'elle
nous conduit à Dieu, donc que la vie est bonne. Et si nous en sommes
profondément convaincus, « vitalement » convaincus, nous savons
que, quelle que soit notre condition, quelle que soit la tâche qui
nous est imposée, quelles que soient les difficultés de toute nature
qui nous accablent, nous sommes là où nous devons être. Nous
savons que nous sommes l'instrument de la divinité pour conduire
le monde à Dieu, nous savons que nous avons une raison de vivre
qui dépasse en grandeur et en noblesse tout ce que l'imagination
humaine aurait pu rêver, tout ce que l'esprit humain, livré à ses

propres lumières, aurait pu concevoir. Et pour nous donner la possibilité

de réaliser notre tâche, Dieu lui-même a voulu se charger de
la nature humaine, afin que, incorporés au Christ, les hommes
deviennent enfants de Dieu. Le Christ lui-même a voulu passer par
toutes les souffrances, toutes les angoisses qui accablent l'humanité,
il a voulu prendre sur Lui toutes nos douleurs pour nous être un
exemple et une force

1 A. D. SbrtillA-NGES, La vie intellectuelle, p. 94.



— 6 —

Devant ces vérités fondamentales, peut-on hésiter à proclamer
que la vie est bonne, les enfants de Dieu peuvent-ils ne pas
l'accepter dans la joie et la sérénité Non, les enfants du Père céleste
travaillant et agissant dans le plan divin pour la gloire de leur Père
se donneront à leur tâche avec une entière confiance, une pleine
sérénité, une joie parfaite; ils feront sa volonté sur la terre comme
au ciel, c'est-à-dire avec la joie même qui remplit le cœur des

anges.
Il y a là un idéal, évidemment — mais un idéal, lorsqu'il mérite

ce nom, ne saurait jamais être atteint dans sa perfection ; il nous
attire à lui, comme l'étoile polaire dirige le matelot. Si l'idéal était
accessible, nous l'aurions placé trop bas, l'idéal très haut est fait
pour nous être un guide — une lumière — une force. A nous de le
réaliser pas à pas dans la mesure où il nous est donné d'y réussir.

Faire la volonté de Dieu, remplir son devoir de tous les jours,
c'est suivre fidèlement sa « vocation » — « vocation » de « vocare ».

appeler. Dieu, en nous donnant une vocation, nous appelle à
contribuer à établir son règne de telle manière déterminée. Et nous,
institutrices, — nous, éducateurs, — soyons fiers de ce titre de haute
noblesse, — Dieu nous a appelés à former des âmes, à conduire à

Lui, à la lumière infinie, au bonheur des élus, des âmes immortelles
pour lesquelles « il s'est fait homme et a habité parmi nous ». Vue
sous cette lumière, notre vocation ne peut-elle pas être assimilée à

un sacerdoce? L'éducateur est, en un sens, l'intermédiaire entre
l'enfant et Dieu « Dieu n'ayant point de voix, il est la voix qui parle
à sa place », dirait Claudel h « C'est Dieu qui commence l'ouvrage,
écrit Vera Barclay, c'est Dieu qui y mettra la dernière main, quoique
ce soit à nous qu'il ait confié une grande partie du travail; n'oublions
donc jamais le commencement et la fin, le point de départ et le
terme où doit aboutir cette chose mystérieusement belle qui passe
pour un instant dans le champ de notre influence, et qui s'appelle
une âme d'enfant 2. » Que grâce à nous, l'enfant que Dieu nous a
fait l'honneur de nous confier apprenne à faire cette ascension qu'est
la vie avec le courage joyeux et l'entrain épanoui que peut inspirer
la confiance absolue dans la bonté de Dieu.

Comment lui communiquerons-nous cette joie qui rend forts les

plus faibles d'entre les hommes? Nous la lui donnerons, je le répète,
en la possédant nous-mêmes. La joie rayonne N'avez-vous jamais
rencontré de ces gens dont le seul contact, la seule présence vous
laissent meilleurs, plus forts, plus courageux? Le Père Didon écrit :

« Je me souviens qu'à dix-huit ans, quand j'avais l'occasion de voir
le P. Lacordaire, je ne sais quel esprit de vertu m'enveloppait, et à

côté de cet homme, je me sentais devenir meilleur. Une âme que Dieu
remplit et d'où il déborde est comme un foyer plein de chaleur et de

1 Claudel, Corona anni Dei benignitatis, p. 81.
2 V. Barclay, Le Louvetisme et la formation du caractère, p. 117.



flamme. Quiconque en approche y puise tout à la fois des clartés
qui l'éblouissent et des ardeurs qui l'embrasent h » Et voici la
même pensée exprimée par une femme du peuple qui disait en
parlant du Cardinal Mercier : « C'est étrange, même quand il pleut,
on dirait que le Cardinal traîne de la lumière après lui. » Eh bien
nous aussi, traînons de la lumière après nous Encore une fois, pas
d'illusion : notre influence ne sera féconde, notre enseignement ne
sera fructueux que dans la mesure où nous serons riches nous-mêmes
d'une richesse largement humaine, d'une richesse divine. Notre sérénité,

notre joie au travail rayonneront à notre insu — nos classes
n'auront une atmosphère heureuse que si le maître a l'âme pleine
de joie. De là, la condition fondamentale qui s'impose impérieusement
à l'éducateur : être lui-même un être complet, un chrétien convaincu
qui ne considère pas sa tâche comme un métier, bon tout au plus
à lui assurer le pain quotidien. Sinon, il ne serait, pour reprendre
les expressions énergiques de saint Augustin, qu' « un brocanteur
de paroles », « il se vend lui-même », à « la foire aux bavardages » 2!

L'éducateur doit envisager sa tâche comme un appel de Dieu à se

donner tout entier dans l'épanouissement de toutes les richesses de sa
vie pour que les âmes qui lui sont confiées fassent rayonner à leur tour
leur richesse et leur bonheur et contribuent ainsi à établir le règne
de Dieu sur la terre comme au ciel, dès maintenant et lorsque lui-
même aura disparu de la scène de cemonde. Et, en face de ces
considérations, on pourrait encore marchander son temps, sa personne,
son dévouement. Mais, le don total de soi, c'est tout juste assez

On m'objectera peut-être que de grands savants, que des saints
mêmes peuvent être de piètres éducateurs. C'est possible, cela arrive
parfois — mais l'éducateur idéal devrait être un saint «' L'ère des
miracles n'est pas close, mais il y faut des saints et ils sont trop
rares! » dit Bourget 3, et Léon Bloy ajoute : « Il n'y a qu'une vraie
tristesse au monde, celle de ne pas être des saints » Les bourgeois
de Gubbio ne pouvaient tenir tête au loup; saint François d'Assise
l'apaisa par une simple caresse et le soumit par une seule parole!
Pensons-y quelquefois quand la discipline est difficile dans nos
classes.

La bonne volonté ne suffit pas à faire un bon maître d'école, il faut
encore savoir s'y prendre. Comment donnerons-nous aux enfants la
joie et l'amour de la vie dont notre âme est pleine? Pensons que
notre joie est une joie de « grande personne », elle est basée sur une
conception philosophique et religieuse, inaccessible aux enfants. En
attendant qu'ils puissent y atteindre et participer, donnons-leur le
bonheur approprié à leur âge en les faisant vivre dans l'atmosphère
qui leur permettra de s'épanouir.

1 P. Didon, Lettres à M11« Th. V., Lettre XL, p. 91.
2 S. Aug., Conf., ix, v, 13 et ix, n.
3 Bourget, Un saint.



— 8 —

Notons d'abord, avec Vera Barclay, l'incomparable amie des
petits, que, aux yeux des enfants, le jeu est la seule chose vraiment
sérieuse de la vie et que le travail en est l'interruption fort
malencontreuse. Un jeune enfant qui joue et qui répond ne pas avoir le
temps de faire une commission n'est pas nécessairement un enfant
qui manque de complaisance. Il est, toutes proportions gardées,
dans la même situation psychologique qu'un directeur d'école, par
exemple, que l'on vient chercher pour un carreau cassé, alors qu'il
est absorbé dans ses comptes! Quand il joue, un enfant vit sa vie,
quand il va à l'école il a parfois l'impression d'apprendre des choses
à l'usage des grandes personnes, qui, pour lui, si souvent, sont des
êtres dont il n'y a rien à tirer. Mais l'enfant ne sait pas toujours
organiser ses jeux : il aime qu'on vienne l'aider, et si l'on joue avec
lui, la fête sera complète à condition que l'on s'y laisse prendre. Et
c'est si facile! Et pour le maître, le jeu aura un autre avantage que
celui de créer une atmosphère de bonne humeur : là, les enfants se
montrent tels qu'ils sont, connaissance qui, certes, ne lui est pas
inutile!

Mais il ne s'agit pas de se contenter d'amuser les enfants, il faut
leur laisser un certain effort à accomplir, il ne faut pas leur
supprimer toute peine Il ne s'agit pas du tout de les habitiier « à ne pas
s'en faire », attitude lâche et odieuse, il n'est pas question de leur
apprendre à se dégager des responsabilités, à fermer les yeux devant
les réalités de l'existence. Il s'agit de faire vraiment de l'école un
apprentissage de la vie, et, sous quel angle que nous la regardions,
la vie est effort, la vie est travail, la vie présente des difficultés à

vaincre, des obstacles à surmonter et c'est l'effort, le travail, les
difficultés que les enfants doivent apprendre à affronter avec un
entrain et un courage joyeux

(A suivre.) Laure Dupraz.

AV FIL DE LA SARINE

— Maurice, une grande enveloppe. Ça vient d'Hauterive
Et Madame entra dans la salle de classe où Maurice, diligemment, corrigeait

une impressionnante pile de cahiers. Dehors, il faisait froid et le vent de décembre
sifflait dans les vieux bras décharnés des platanes, dans les fenêtres de l'école.

Maurice Connaissez-vous Maurice C'est l'ami de notre claire jeunesse.
A Hauterive, il était bon, il était gai, il était poète. Son âme était ardente et
généreuse. Il entrait sous la vie avec une confiance intrépide.

Puis il est devenu le jeune régent du village, là-bas, dans la lande un peu
grise du pays fribourgeois. Dès les premiers temps, les eaux amères de la
tribulation montèrent à son cœur. C'était la classe qui n'allait pas et le bien qu'il
voulait faire, mais qu'on ne voulait pas qu'il fasse ; et les ailes qu'il voulait
déployer et qu'on s'est empressé de tenailler. Maurice mit un frein à son zèle.


	La joie à l'école : causerie faite à Estavayer, le 12 septembre 1934, à l'occasion du cours de vacances destiné aux institutrices

