Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation
Band: 61 (1932)

Heft: 4

Artikel: L'école et la paix

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1038683

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1038683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

’école populaire & une classe secondaire ou autre ne présente guére
de difficultés dans les villes et les communes qui les avoisinent, ainsi
que dans les cercles scolaires dotés d’établissements dépassant le
cadre de l'instruction primaire, mais, dans la situation présente,
il n’est guére possible dans les circonscriptions scolaires qui ne possé-
dent que l'organisation primaire. Pour ces derniéres, la solution
consistera a créer dans les principaux centres ruraux des écoles
régionales avec programme adapté aux besoins locaux. Ce dernier
point est 'objet de la sollicitude de D'autorité scolaire supérieure.
Voila quelques considérations d’ordre général. Ces temps pro-
chains, nous aborderons le probléme sous d’autres aspects et nous
envisagerons le nouveau programme sous l’angle des principales
branches d’enseignement. F. BARBEY.

Xx—

L'ECOLE ET LA PAIX

On publie beaucoup d’articles sur ce sujet. Un travail excellent avait été
publié¢ sur cette question dans I’ Action sociale du 21 décembre 1928, di & un
membre du « Syndicat chrétien-social du Personnel enseignant genevois ». M. I’abb¢
Dr André Savoy, président de notre Société d’éducation, autorise et souhaite
la reproduction de ce rapport dans notre Bulletin pédagogique.

En ces derniers mois, il a ét¢ beaucoup parlé dans nos groupements d’insti-
tuteurs romands de ce grave probléme : lécole et la paix.

I1 a fait couler des flots d’encre, il a fait prononcer de longs discours, il s’est
fait consacrer par de zélés collégues un temps, un nombre d’heures certainement
considérable, pour alimenter des discussions presque parfaitement vaines.

Il me semble que dans tous ces articles, dans tous ces discours, dans la plupart
de ces résolutions, il manque quelque chose. Leurs auteurs ont fouillé & fond
I’arsenal des sentiments ; ils ont argué sans ménagement de la bonté, de amitié,
de ’entr’aide, de la solidarité, de la fraternité, du patriotisme... (ils ajoutent...
bien compris, ce qui signifie : compris a leur fagon) de pacifisme, du devoir pour
notre pays d’étre aujourd’hui comme souvent déja dans son histoire un exemple
pour le monde ; un tas de belles choses, mais dame ! sur quoi ont-ils posé tout
cela ? D’ou sont-ils partis ? Sur quoi ont-ils construit ?

Ils ont songé a l'égoisme des individus et des peuples, ils ont songé aux
horreurs, aux miséres, aux souffrances de la guerre, a la douleur des esprits assoiffés
d’idéalisme en face de I’état de chose actuel qui les dégotute, leur donne la nausée,
les révolte, a juste titre bien souvent.

Ils ont d’abord flétri la haine, la brutalité, I'infamie, la jouissance avare,
comme le sentiment belliqueux, le nationalisme outrancier et stupide.

Et aprés avoir jeté ’anathéme contre tant de vilenies, de bassesses, de
choses qui rapetissent ’homme, ils préconisent le remplacement de cela par tous
les nobles sentiments cités tout a I’heure. Mais on est toujours en plein dans le
monde des sentiments,

Je ne suis pas philosophe et trop faible certainement pour faire toute la
lumieére sur ce sujet. Je ne possede pas, moi non plus, les puissances d’abstraction,
de raisonnement, de synthése, de jugement, nécessaires pour embrasser de fagon
maitresse un sujet aussi vaste (je ne suis, hélas | qu’un primaire).



Je dois m’interdire — et beaucoup n’en ont cure — de croire justes toutes
mes opinions, d’avoir des certitudes sur tout ce que mon esprit croit pouvoir
élucider. Aussi bien ne prétendrai-je pas avoir trouvé la solution idéale.

Je me bornerai seulement & vous communiquer quelques idées afin de faire
entendre le son d’une cloche qui est, hélas, trop rarement entendue.

I1 me semble qu’il serait bon de commencer par le commencement et d’abord
de donner si c’est possible une définition précise de la chose dont on parle : La
paiz.

Je vous la rappelle donc, sous une formule a laquelle chacun certes peut
se rallier sans difficulté. C’est un vieil énoncé toujours juste el précis.

La paix, c’est la tranquillité de Uordre, mais qu’est-ce que l’ordre, cette
condition de la paix ?

La, certes, réside la difficulté. L’ordre sera différent et combien, selon que
ce sera celui de telle ou telle autre doctrine. Essayons de rester dans le vrai qui
s'impose indiscutablement a tout étre sensé. L’ordre c’est le juste rapport des
hommes a leur fin. C’est I’état de ce qui est raisonnablement agencé pour la pour-
suite de la fin de ’homme, ¢’est ’ensemble des actions et des institutions humaines
collaborant a la réalisation du méme idéal, la.fin de I’homme.

Il s’agit alors de définir cette fin. Cela nous entraine loin sans doute, mais
si nous voulons une solution juste, il est certain que cette voie est la bonne.

Quelle est donc la fin de I’homme ?

Ou cette fin est en lui et alors tout se rapporte & I’homme.

Ou cetie fin est hors de lui et alors tout se subordonne comme ’homme lui-méme
a quelque chose de supérieur, de plus grand. En d’autres termes, la fin de ’homme
c’est, pour les uns, Dieu et, pour les autres,... ’'homme, I’homme cultivé... ou
’homme charnel, selon les goits, mais enfin et seulement I’homme.

On congoit aisément que si I’on choisit I'une ou l'autre de ces deux fins,
I'ordre prendra telle ou telle autre signification et nécessitera, requerra des ins-
titutions différentes.

J’ajouterai, que selon la fin choisie I’ordre sera vrai et durable ou au con-
traire factice et éphémére.

Voyons cela :

Si la fin de I’homme est I’homme, si tout se borne a la terre, alors logiquement
déduisons-en :

Le régne de l'individu, le triomphe du moi, les conflits des appétits contra-
dictoires, la jonction des appétits semblables, des tiraillements formidables et
inévitables, I’anarchie, la lutte des classes, puis infailliblement la guerre avec
les arguments d’abord, puis la guerre avec les poings, les batons, les matraques,
puis les fusils, les canons, les avions, les gaz, etc.

Mais quoi ? Faut-il tre si pessimiste ? N’est-il pas possible de concevoir
une harmonie parmi ces hommes cherchant leur fir en euz-mémes, un idéal de
paix et d’harmonie ? un ordre stable enfin, et donc une paix ?

Si ¢’est possible ; ne le nions pas.

Si je suis de ceux-la, je peux fort bien m’astreindre a I’observation d’un
certain ordre, mais si je le veux (I'individu ayant en lui sa fin). Et si je ne veux
pas, qui m’obligerait (?) & me dépasser, a pratiquer une bizarre et illogique
abnégation, & sacrifier I'ivresse du moment aux biens problématiques de des-
cendants lointains ou de contemporains étrangers, que rien ne m’oblige & aimer
et surtout 4 aimer plus que moi-méme au point de leur sacrifier quelque avantage.

Allons plus loin :

Ce qui s’appelle délit ou crime, ce qu’on accomplit pour léser les intéréts



— 53 —

d’autrui (vol, fraude, calomnie, vengeance, guerre), pourquoi ne serait-ce pas
vertu, si cela contribue & mon bien-étre, & ma plus grande richesse, 4 ma plus
complete jouissance, puisque l'individu a en lui sa fin ?

Idéal de paix et d’harmonie, non pas donc absolument inaccessible, mais
subordonné au bon vouloir de chacun des individus-rois qui composeraient
une société d’hommes de ce genre.

Idéal ad libitum, que rien n’impose, qu’on peut refuser et méme, en bonne
logique, qu’on doit refuser pour pouvoir jouir pleinement, qu’on doit refuser
au nom du moi souverain sil’on est sir de triompher des appétits contradictoires
et de rester le plus fort.

* * ES

Si’homme, au contraire, a sa fin hors de lui, bien au-dessus de lui, son intérét
seul n’est plus le critére du bien ; s’il a sa fin en Dieu, alors il n’est plus sa fin, son
juge, son maitre.

Quelque chose d’absolu le dépasse infiniment et s’impose & son étre.

L’idéal de paix et d’harmonie tant désiré a son centre, sa condition, en
un étre supréme, vivant, indéfectible et éternel. Si chacun de nous cherche la
réalisation de cet idéal en son dme (dont le sort ne sera pas le méme suivant la
bonté ou la malice de ses libres choix), s’il y a entre la qualité de nos actes et
I’avenement de ’ordre un rapport de cause a effet, alors la subordination a sa
raison d’étre, I’ordre oblige I'individu, le moi doit se vaincre, I’égoisme s’ouvrir,
le sacrifice a autrui fleurir, ’amour se donner, se manifester. Et dans cet amour,
comme un fruit sous le soleil, mirit la paix, fruit savoureux d'une tige généreu-
sement émondée et non poussée selon son bon caprice.

Toute la question est donc de savoir de quelle paix on veut parler, quel
ordre on veut instaurer, quelle fin on reconnait & I’homme (et alors, ces bases
posées, on pourra voir ce que peut faire I’école pour la paix).

Si ’homme est tout, et si son intérét est sa loi, s’il a en lui sa fin, par exten-
sion il en est de méme des nations. Si celles-ci continuent & étre des marchands
qui convoitent le marché du voisin, pour leur plus grande prospérité, c’est néces-
sairement la guerre, dissimulée peut-étre au début, guerre économique, guerre
douaniére, diplomatie rusée, habileté perfide, invasion déguisée, jusqu’au
paroxysme du conflit ou la violence éclate.

Les traités fondés sur un sage équilibre des intéréts peuvent y parer quelque
temps, mais si aucune loi transcendante ne peut imposer la paix aux nations
(pas plus qu’aux hommes), leur bon vouloir décidera de I’ordre, donc de la paix.

C’est encore la l'ordre, la paix, I’harmonie, ad libitum, que rien ne peut
imposer & une nation ou a une coalition de nations si elle est la plus forte. Une
nation ou une fraction de celle-ci, son capitalisme ou son bolchévisme, pourra
toujours prouver, a un moment donné, que son intérét est ailleurs que dans
le respect du traité, qu’elle est folle de s’y conformer, qu’elle rompt donc le pacte.

Si le « Not kennt kein Gebot » de Bethmann-Hollwegg était peut-étre un
mot neuf, I'idée qu’il exprime est bien vieille, et sera encore souvent émise, hélas !
Si aucune sanction supérieure ne garantit ’observation du pacte, ce sera toujours
la guerre.

Dieu ou I'homme ?

La paix ou la guerre ?

Ce qui revient & ce dilemme : Dieu ou la guerre ?

Avec Dieu comme fin, ’homme trouvera la paix.

Avec lui-méme comme fin, ’homme ne peut que trouver la guerre, inter-



e BR =

rompue par des tréves plus ou moins longues durant lesquelles les intéréts
s’équilibrent, s’affrontent.

La condition primordiale, la condition unique de la paix, c¢’est un idéal
qui s’impose a I’homme, idéal qui ne soit ni a choisir, ni a discuter, qui n’appar-
tienne pas a un groupe en s’opposant & celui d’un autre groupe. Idéal qui n’est
pas & créer, a forger, comme d’aucuns le croient et pensent y travailler, mais
idéal établi, idéal fixé, idéal donné, je dirai méme imposé a4 'homme qui veut
la paix aussi impérieusement, en derniére analyse, que la nécessité de manger
pour subsister. On peut s’y soustraire, comme on peut volontairement ne pas
satisfaire le besoin naturel qu’est la faim par exemple, mais ce n’est pas impu-
nément qu’on s’en écarte et s’écarter de cet idéal c’est renoncer a I’ordre et partant
a la paix, aussi bien qu’en s’abstenant de nourriture on renonce & I'ordre et donc
a la santé.

Sans un idéal supérieur, unique, qui s’impose a tous les hommes, qui subor-
donne l’individu pour son plus grand bien et plus complet ¢panouissement,
pour la réalisation de sa fin (dans le cadre de la famille et de la collectivité, comme
dans celui des générations précédentes et suivantes, dans l’espace comme
dans le temps), il est illusoire de réver de paix, car cette paix si désirable, si néces-
saire, dont nous avons un si urgent besoin, cette paix ne sera pas, ne pourra
pas étre, toujours et encore ce sera la guerre, que nous le voulions ou non. Et
celui qui ne la veut pas, ne ’encourra pas moins, n’en aura pas moins I'imp¢érieux
besoin de s’en préserver, sinon il périra victime d’opinions, d’intéréts, et d’appétils
opposés aux siens, victime aussi de sa funeste illusion et volontaire aberration.

En définitive, le tout est de s’entendre sur ce qui est la « Fin de ’'Homme ».

Si ¢’est I’homme, la paix vraie et durable que nous voudrions est impossible.
Dieu seul rassemble, ordonne sans sacrifier personne, au profit de tous, dans
une justice transcendante et surhumaine ; lui seul unifie I’humanité dans la fin
qu’il a voulue pour I’homme, dans I'ordre qu’il a donné, dans une harmonie
inaccessible par toute autre voie, harmonie formidable, harmonie divine ou
chacuns’élargit, comme chaque voix s’immensifie dans une symphonie génialement
orchestrée ; et voilda la paix.

Tels sont les enseignements de 1’Eglise.

I1 en découle que, la paix dépendant du régne de ’ordre, soit d’une juste ct
normale subordination des hommes a Dieu, pour la réalisation de la fin qu’il
leur a assignée, nous risquons bien de ne ’avoir jamais, la condition étant trop
difficile a réaliser.

La guerre avec toutes les atrocités qu’elle comporte, celles que nous con-
naissons et celles que I’avenir pourrait éventuellement nous révéler, la guerre,
cet infernal déchainement de passions, la guerre, hideuse, cruelle et dévastatrice,
il faudrait pourtant arriver a I’anéantir, & la supprimer.

L’humanité appelle de tous ses veeux la paix.

L’Eglise se borne-t-elle a répondre aux hommes : « Renoncez au péché, détronez
partout le mal, réalisez 'ordre idéal et vous aurez la paix ? »

Non. L’Eglise ne cesse de répéter aux hommes que ¢’est 1a le remede, le grand
moyen, oui, mais elle ne se borne pas a cela, elle leur propose cet idé¢al, mais
elle met aussi & leur disposition bien d’autres ressources. Sa doctrine et son expc-
rience lui donnent une compétence inégalable en la matiére. Mieux que quicongue,
elle sait et elle peut donner a ce grave probléme une solution heureuse.

Comment donc s’y prend-elle ?

Qu’enseigne-t-elle a ce sujet ?

Faire dépendre la paix de la perfection de I’homme, de la disparition plus



e Bl e

ou moins compléte du mal, c¢’est-a-dire du péché, c’est la solution idéale, qui
si elle était I'unique, ne pourrait nous laisser que peu d’espoir. Il est certain,
en eflfet, que dans notre pauvre monde, la moralisation de l'individu ne pourrait
jamais étre assez bonne pour engendrer la paix selon la régle énoncée tout a I’heure.
La-dessus, il n’y a pas d’illusions a se faire. Le mal sous ses multiples formes
régnera toujours parmi les hommes et par les hommes, hélas. Satan lutte contre
Dieu, ’'homme est I’enjeu de la partie et ce n’est ni demain ni bientét que cette
lutte cessera.

Ce n’est donc aussi ni demain ni bientét que nous pourrions jouir de la paix
issue de ’ordre idéal.

Mais un ordre relatif peut étre réalisé, car on peut envisager le probléme sous
un autre angle sans pour cela cesser de se conformer aux enseignements de I’Eglise.
Il y a T'aspect philosophique de la question, celui que nous venons de voir, et
un aspect pratique, matériel et politique qu’il convient d’envisager. 11 y a la paix
dans son sens général, paix profonde, intime, immense, spirituelle et inviolable,
il y a la paix dans le sens moins élevé et moins vaste, plus commun et matériel,
la paix politique résultant de I’ordre international et universel et se traduisant
par ’absence de guerres.

Il y a Dieu et il y a César.

Il y a des ames et il y a des nations.

Les unes et les autres ont des devoirs bien définis. Mais tandis que Dieu a
fixé directement pour les dmes des régles, de I’observation desquelles dépend la
réalisation de leur fin surnaturelle, il n’en a pas prescrit aussi directement aux
nations.

La raison d’étre de I’Etat, c’est la promotion du bien commun, le maintien
de I'ordre et celui de la sécurité des personnes, des familles et des biens.

L’Etat est juge des moyens sages et prudents, qui lui assureront 1’obtention
de sa fin naturelle. Ici donc la raison, la sagesse, 1’expérience et la prudence
humaines doivent seules aviser et sont entiérement compétentes.

L’Eglise n’intervient que pour rappeler les nations a I’observation des devoirs
qu’elles pourraient étre tentées d’éluder, pour leur signaler les infractions aux
lois divines qu’elles peuvent commettre dans I’exercice de leurs prérogatives,
enfin et surtout, pour dicter aux nations fidéles les conseils opportuns que lui
suggere son expérience vingt fois séculaire.

Alors en l'occurrence, que condamne-t-elle ? que conseille-t-elle ?

Elle condamne deux fausses doctrines de la paix. Celle des pacifistes chrétiens
et celle des pacifistes matérialistes.

M. I'abbé Savoy a fait, de fagon magistrale, dans le Courrier de Genéve, le
procés de ces deux erreurs (voir Nos des 3 et 5 janvier 1928).

1. Les pacifistes chrétiens, dit-il, ce sont les mystiques de la fécondité imma-
nente et victorieuse de la résistance passive et de la violence supportée sans
recours ni & la force légale, ni a la justice des hommes. La nation doit supprimer
I’armée, le budget militaire, s’offrir dans un élan d’idéalisme, sans défense, aux
convoitises des peuples voisins. Si ce peuple de héros ne réussit pas par son exemple
a désarmer ces voisins, si un agresseur brutal se jette sur lui, qu’il se laisse faire.
Son immolation criera vers le Ciel comme le sang d’Abel, comme le sangldes
premiers martyrs : un jour cette voix sera si forte que l'agresseur sera frappé
comme Cain, marqué¢ comme lui d’un signe de malédiction et le peuple sacrifié
renaitra a la liberté : la paix aura remporté sa premiére victoire.

M. I'abbé Savoy nous dit ce qu’il faut penser de cette fausse conception
du sacrifice et de ses fruits, de ce faux mysticisme qui se permet de « transposer »



— 56 —

aux relations des sociétés politiques entre elles les lois qui régissent les rapports
de I’Eglise ou des ames avec la société politique.

Il n’y a pour justifier cette transposition ni textes, ni promesse divine, ni
tradition chrétienne quelconque. Ni Dieu, ni le Christ, ni la Bible n’ont jamais
promis a I’Etat qui s’abandonnerait une intervention miraculeuse ou providentielle
qui suppléerait a son inertie.

2. Les pacifistes matérialistes proposent pour I'avénement de la paix les
étapes suivantes : désarmement matériel, amenant le désarmement moral et donc
la paix. Selon eux, de I’adoption de tel ordre matériel ressort fatalement, rigoureu-
sement, tel ordre moral ou politique ou social : ’ordre matériel conditionne tous
les autres ordres qui auront & présider aux divers domaines de la vie.

Pour supprimer la guerre, supprimons l’armée, le désarmement matériel
devant opérer logiquement et fatalement le désarmement moral et par le fait
méme créer la paix. Systéme logique, clair, absolu, mais faux.

Apres avoir réfuté ces deux erreurs qui ont fourvoyé un si grand nombre
de nos contemporains, M. ’abbé Savoy expose clairement la thése de I’Eglise
qui peut se résumer ainsi : désarmement moral entrainant tout naturellement
le désarmement matériel et créant la paix.

Selon ce plan, nous avons : ordre juridique, définissant les droils et devoirs
des nations et des peuples, ordre judiciaire, jugeant conformément a ce plan
juridique les faits et gestes des nations et des peuples ; ordre policier, imposant
de justes sanctions aux nations coupables et protégeant les peuples honnétes.

L’action commence dans ’ordre intellectuel : conception de I’ordre, elle se
poursuit dans I'ordre moral : textes juridiques, puis dans I’ordre judiciaire :
police, sanctions, pour passer enfin a4 ’ordre matériel : déchéance des armées
et survivance d’unec seule police suffisante et capable de s’opposer, sur le terrain
international, & toute infraction du statut juridique élabore¢.

Tels sont les conseils de I’Eglise.

Et notre directeur conclut : « C’est & cette position que nous nous rallions,
avec cette remarque qu’elle n’est pas un plan que chaque citoyen, que chaque
peuple peut accepter ou rejeter, mais qu’elle est pour tous une obligation morale
impérieuse : aucun citoyen, aucun état ne peut refuser d’apporter a cette ceuvre
de paix et de salut sa part d’effort ; nul n’a le droit, devant Dieu et devant les
hommes de prolonger, ne fit-ce que d’un jour, un régime international aussi
inorganique, laissant peser sur les citoyens, sur les peuples, la menace des guerres
dévastatrices. Chaque homme et chaque Etat doivent considérer que le premier
devoir consiste & travailler sans répit et sans faiblesse a réaliser cet ordre juri-
dique définisseur des relations internationales, cet ordre judiciaire compétent
et intégre et cette force policicre capable de faire face a des taches ¢largies. »

C’est de 14 que découle pour nous catholiques, membres du corps enseignant
de la Suisse romande, le droit et le devoir de nous préoccuper de cette grave
question.

Jésus-Christ a mis dans I’Eglise une autorité seule capable d’abaisser 1’orgueil
et de relever la simplicité. BossuEer.

Le chrétien ne pourrait laisser s’affaiblir la loyauté ou la ferveur de son
obéissance a I’Eglise sans contester par la méme, en fait, son droit maternel ;
ce serait alors comme si un soupgon trés grave s’élevait tout a coup contre la
légitimité de sa naissance et I’honneur de ses parents.

P. CLERISsAC.



	L'école et la paix

