
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 60 (1931)

Heft: 1

Artikel: Styles : notes sur l'architecture religieuse

Autor: Voirol, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1039018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1039018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 3 —

STYLES
Notes sur l'Architecture religieuse

Le jeune homme qui franchit pour la dernière fois la porte de Saint-
Loup, à Hauterive, s'il n'est pas un Béotien, se retourne et embrasse,
comme pour la saisir vivante, l'image de ces constructions idéales.

Les horizontales des façades reposent comme un large espace et
pour que l'âme ne glisse pas à fleur de terre avec la brume, mais s'évade
vers la splendeur du ciel appuyée sur les hautes rives, il y a la flèche
acérée et bourdonnante qui perce le soleil. Plaisant symbole d'un
esprit bien planté dans la tradition qui ne se prive pas d'incursions
en terre nouvelle et qui, fixé dans l'humus nourricier, arrondit vers
tous les points cardinaux sa curiosité.

Je ne sais si beaucoup de mes camarades goûtaient, à la
contempler, le charme qui tombe des murs blancs et roses de l'église.
Ici, les verticales triomphent et les yeux avec les anges de Jacob
montent et descendent.

Les églises campagnardes sont encore encombrées de guirlandes
et de bouquets d'étoffe. Une armée pacifique de bienheureux en
plâtre les habitent. Ici, le dépouillement.

Le danger est là, de se prendre à ce piège et, pour le reste de
ses jours, parce qu'on a vécu dans ce gothique naissant, de ne jurer
que par l'ogive ou la voûte romane. Seules, pour des esprits captifs
de leur courte vue, les églises gothiques favorisent la prière. Profonde
erreur que nous relèverons au cours de cet article.

Il importe de remarquer tout d'abord que l'architecture dépend
du milieu où elle naît : des conceptions religieuses des peuples, du
climat et des matériaux disponibles.

Lorsque les trois dimensions d'un édifice se rachètent l'une par
l'autre et qu'il y a proportion entre la hauteur, la largeur et la
profondeur, elles se neutralisent. Le phénomène est parfaitement sensible
à Saint-Pierre de Rome où les parties équilibrées déconcertent l'œil.
Il faut de nombreuses observations pour se convaincre de l'immensité
de la basilique.

Le sacrifice d'une dimension souligne la grandeur des autres.
C'est dans le choix des dimensions que se révèle le génie

particulier d'une race. Les Hindous creusèrent dans le roc des temples
profonds et mystérieux. Leurs pagodes elles-mêmes, massives et
obscures, sont encore l'image de la caverne primitive ; on voit dans
cette architecture un reflet du vague panthéisme que professent
ces peuples.

Les Egyptiens dont les habitations étaient légères, bâtissaient
pour une âme immortelle des temples durables. Ils adoptèrent la
largeur, et leurs pyramides, qu'on imagine en altitude, ont en réalité
une base dont le rapport avec la hauteur est de 8/5.



_ 4 —

Les tours, les piliers des cathédrales gothiques sont en hauteur.
Pour aspirer les cœurs, les architectes ont sacrifié la largeur : d'où
l'élan vertigineux et artificiel des voûtes. Ainsi la Sainte-Chapelle
de Paris qui a 36 mètres d'élévation n'a que 9 mètres de largeur.

Les temples grecs, seuls, échappent à cette loi. Us sont un type
de beauté parfaite. Placés presque toujours sur des hauteurs, « ils
sont toujours élevés, sans être jamais hauts ». Plutôt que symboles
de foi, ils prétendent à la beauté parfaite et une telle science a présidé
à leur achèvement, jusque dans les moindres détails, qu'une seule
altération en ruinerait l'éminente perfection.

Le climat et le sol influent davantage encore sur l'architecture.
Le temple chinois avec ses toits relevés aux angles n'est peut-

être qu'une imitation de la tente nomade que les Tartares plantaient
sur les pâturages et les hauts plateaux.

Les Egyptiens, sous leur ciel de feu, utilisèrent le granit, le
grès et le calcaire pour établir des toits en terrasses.

Le climat moins propice de la Grèce exigea pour l'écoulement
des eaux un toit à double pan. A mesure qu'on remonte vers le Nord,
les charpentes s'aiguisent pour délivrer les combles de l'humidité
et de la neige.

En Chaldée, la brique légère et minuscule, nécessité d'un pays
sans pierre, obligea les architectes à trouver un système de couverture
original. Ils inventèrent la coupole et la voûte que les Romains,
les Perses, les Byzantins et les Arabes adoptèrent.

** *

Il est intéressant de noter que le temple grec n'est que le
développement du palais mycénien appelé mégaron.

La divinité à qui l'on réservait la meilleure place au foyer eut
ensuite la plus belle demeure de la cité.

C'est ainsi que les basiliques chrétiennes reproduisent à peu
près la maison gréco-romaine. Elles ne furent au début qu'une
habitation ordinaire ; « adaptées plus étroitement à leur destination
spéciale, elles étaient réduites aux parties essentielles, seules utiles
aux cérémonies, c'est-à-dire le porche gardé par les portiers, l'atrium
où attendaient les catéchumènes et les pénitents, le péristyle qui,
sous ses galeries, abritait, à gauche, les femmes, à droite, les hommes,
et l'exèdre ou salon qu'occupaient le clergé et l'évêque. »

Lorsqu'au XIme siècle, la lourde maçonnerie supplanta la colonne,
les toitures et les murailles décorées, on emprunta le plan de la
basilique et l'Orient fut mis à contribution pour les coupoles et les
voûtes.

Les architectes marchent alors vers une lente et admirable
domination de la matière.

La poussée verticale, dans le temple grec, devient oblique dans
l'église romane dont le ciel s'arrondit.



— 5 —

Les murs s'épaississent, les fenêtres étroites et rares
n'affaiblissent pas les soutiens.

Un jour, la croisée d'ogive naît. Des fenêtres longues et fleuries,
dans l'ombre des nefs, épanchent une lumière céleste. Au dehors,
les arcs-boutants, ces géniales béquilles, exaltent l'édifice. La
transition a été lente, mais visible puisque certains théologiens trouvaient
ces hauteurs peu compatibles avec l'humilité du Christ.

Le gothique flamboyant et ornemental accueillit les coquilles
que lui proposait la Renaissance. La vague nouvelle couvrit l'Europe,
et les colonnes, les pilastres, les frontons eurent droit de cité.
Bramante, Michel-Ange et Maderna construisirent Saint-Pierre de

Rome. Le Bernin et ses élèves peuplèrent laVille d'églises tourmentées.
Pour recevoir la société brillante et frivole du XVII Ime siècle, les

églises de style « jésuite » s'ouvrirent accueillantes. La lumière qui
tombe des larges fenêtres, joue parmi les ors, les roses et les bleus,
les marbres variés, et, sur les corniches où règne une brise qui fait
flotter les étoffes, des anges alertes cabriolent.

Au commencement du XIXme siècle, on peut dire que
l'architecture religieuse est morte. On ne sait qu'imiter froidement
l'antique. On a perdu l'art d'utiliser avec originalité les éléments

que la Renaissance maniait adroitement et s'incorporait.
Un pseudo-moyen-àge fut à la mode. On revint au gothique,

au roman.
Combien stupide nous apparaît cette copie sans intelligence

Le retour prosaïque et maladif à des formes que l'on adoptait, sans
l'esprit, n'avait rien de glorieux. La Renaissance avait rendu la
vie à des ossements, Viollet-le-Duc promenait un cadavre.

Alors que l'architecture religieuse avait évolué, plus ou moins
régulièrement à travers les siècles, elle s'immobilisa.

Des entrepreneurs couvrirent notre pays d'églises qui n'ont
de gothique ou de roman que leur nom.

Dans ce siècle fossile et archéologique, tout fut truqué : les

murailles, les sculptures, les vitraux. L'ennui suinte de ces nefs
maladroites et sans âme qui rappellent le carton-pâte.

Le plus grave, c'est qu'on a persuadé aux fidèles qu'ils
possédaient de pures merveilles. Chaque paroisse s'enorgueillit de son
église gothique. Je pense à ces malheureuses églises de Moutier, d'Aigle
et de Neuchâtel où les colonnettes ne sont que des tuyaux dont
quelques-uns gisent ironiquement dans le gazon et le grès rouge
d'Alsace, du ciment badigeonné

Pour y célébrer les saints mystères, l'Eglise a utilisé les maisons
patriciennes, les basiliques, les temples païens (Panthéon), les églises

romanes, les cathédrales gothiques, les sanctuaires renaissance,
les thermes (Sainte-Marie des Anges), les salons baroques et jésuites,
les mosquées (Cordoue).

Notre-Seigneur institua l'Eucharistie dans une salle vaste et



— 6 —

meublée et le Pape lui-même dit la messe pour les pèlerins dans les

somptueux appartements du Vatican.
Ainsi l'Eglise s'arrange d'une pagode chinoise ou hindoue,

d'une toucoule africaine. Avec une merveilleuse souplesse, elle
s'adapte au génie particulier des nations qu'elle doit évangéliser.
Pour son culte, elle réclame un local décent. Aux artistes de le décorer
dans le goût de leur pays.

Les missionnaires sont chargés de transmettre une doctrine,
aussi font-ils fausse route lorsqu'ils mettent parmi leurs bagages
des redingotes, des manchettes et des chapelles gothiques. Il y a
chez tous les peuples des traditions artistiques à exploiter.

On ne voyait pas sans mélancolie, à l'exposition missionnaire
de Rome, les splendides travaux chinois tout proches des enfantillages
des bonnes Sœurs françaises.

Ajoutons encore une constatations aux deux autres : l'architecture

religieuse et l'architecture civile se développent parallèlement,
et il n'y a pas d'éléments architecturaux, de couleurs, de peinture
décorative 1 et de matériaux spécifiquement religieux.

Les teintes les plus vives, harmonisées ou discordantes, les

métaux, le marbre, la brique, le ciment armé, les colonnes, les pilastres,

les frontons peuvent être plus ou moins précieux, ils ne sont ni
religieux ni profanes.

C'est à la lumière de ces trois principes : évolution des styles,
adaptation de l'Eglise, indifférence de la matière, qu'il faut juger
les tentatives des architectes et décorateurs actuels.

Des formes, des alliances nouvelles de couleurs caractérisent le
bâtiment civil moderne, il est normal qu'au lieu de s'endormir, l'architecte

religieux tire parti de ces formules récentes, comme un Michel-
Ange utilisa les procédés en vogue de son temps pour construire
Saint-Pierre et le palais du Capitole.

Si, au cours de l'histoire, les architectes s'étaient bornés à copier
la basilique constantinienne, l'Eglise n'aurait pas enrichi son
patrimoine de toutes les merveilles qui la suivirent.

Il importe de bien comprendre que la matière et la mécanique
commandent l'architecture dont le charme est presque toujours le
fruit de la nécessité. Les églises romanes et gothiques ont été moins
élaborées sur épure, semble-t-il, que résolues sur place : ce qui prend

1 La lisibilité d'un tableau ou d'une statue placés dans une église peut varier
avec le public qui la fréquente et le but qu'on veut atteindre. A l'artiste donc de

proportionner son œuvre à la compréhension des fidèles pour lesquels il travaille.
La peinture et la sculpture décoratives échappent à ces contraintes : il s'agit d'orner
et non d'instruire.

Le vitrail est une fenêtre à verres de couleur. Entre le sujet très lisible et la
scène prise comme prétexte à nuances variées et fantaisistes, il y a un grand
nombre d'intermédiaires, tous légitimes : l'un se propose d'édifier, l'autre de jouer
avec la lumière.



— 7 —

figure de calcul et de conception audacieuse pour nous était, pour les

artisans, difficulté soudaine et solution heureuse. Ici aussi, la lutte
avec les lois exalta les facultés créatrices : l'art est enfant de l'effort.

De nos jours, le béton, le verre et l'acier postulent des lignes
droites et des formes géométriques. D'une matière donnée, l'architecte
tire le meilleur parti. Il prévoit le nécessaire et bannit l'attirail.
Le profil de l'église s'apparente aux lignes austères de la rue.

A la campagne, le baroque moins âpre de Dumas décoré par
Cingria ménage les transitions et apprivoise les esprits.

Comment expliquer l'espèce de stupeur qui s'empare de certains
fidèles en face d'une construction moderne

Remarquons d'abord qu'un brave paysan de la Singine serait
tout aussi désorienté dans la cathédrale-mosquée de Cordoue qu'à
Saint-Antoine de Bâle ou à Echarlens.

Nous sommes ensuite complètement gâtés par l'archéologie
et par le mythe de la patine. Après plus d'un siècle de stagnation,
le style se met en marche. Nous n'en revenons pas. Nous regardions
en arrière et l'on dirige nos yeux en avant.

L'art autrefois marchait, si l'on peut dire, au ralenti.
Brusquement, les tentatives se précipitent. Le lien entre l'art de la
fin du XVIIIme siècle et l'art moderne n'existe pas. On constate
cent ans de paralysie. Il n'y a donc plus chez le spectateur une adaptation

graduelle en face de la nouveauté. Ce n'est pas en effet aux
styles pseudo-roman et pseudo-gothique que les architectes
intelligents se rattachent. On ne demande pas à un cadavre des étincelles
de vie et des enfants robustes.

Venons-en aux conclusions. On ne refait pas du roman ni du
gothique. L'artiste emprunte des éléments connus, mais son génie
en tire un parti original et nouveau. Ainsi les architectes de la
Renaissance créèrent un style avec les motifs de l'antiquité.

Certains architectes doivent être soutenus, encore que tous
leurs essais ne soient pas des réussites, parce qu'ils font sortir de
l'ornière notre architecture religieuse.

Les couleurs vives et chaudes qu'ils adoptent nous choquent
parce que le XIXme siècle a copié des églises éteintes par des siècles
de poussière et d'humidité.

Elles furent neuves, un jour, ces cathédrales aux murs gris.
Est-ce qu'on s'exclame devant le dôme de Florence, à St-Marc

de Venise, devant et dans cette extraordinaire cathédrale de Sienne
Voici une règle d'or : Il importe d'adapter son esprit aux beautés

diverses, comme les sens s'adaptent à l'objet pour le percevoir. L'œil
ne regarde pas le soleil comme une étoile dans la nuit : il se « conforme ».

De même notre culture doit être assez large pour s'étendre à toutes
les manifestations de l'art, pour découvrir toutes les parcelles de beauté
qu'expose ou que dissimule un ouvrage. L'ignorance est étroite, aveugle
et sottement butée. L'intelligence embrasse, elle part à la découverte.



— 8 —

Dans un village, si le curé et l'instituteur sont au même niveau
artistique que les paroissiens, qui donnera le ton lorsqu'il s'agira de

construire, de réparer ou simplement d'orner l'église Cette formation

s'ébauche au séminaire et très bien à l'école normale, mais elle
exige des lectures continuelles et le commerce des chefs-d'œuvre.

Lorsqu'on pénètre dans une église, d'un seul coup d'œil, on
peut classer le chef de la paroisse.

Presque toujours, le bon goût exigera qu'on sacrifie certaines
statues, les fleurs en papier, les guirlandes en feuillage stérilisé dans
lesquelles saints et saintes ont l'air de sauter à la corde.

J'ai revu, cet été, une église encombrée de tout ce matériel
et dont les portes sont couvertes d'avis parfaitement inutiles à cause
de leur vieillesse et qu'un nouveau curé a conservé pieusement

On enregistre de consolantes exceptions. N'est-ce pas à Ecliarlens
que j'admirai, la veille de l'Assomption, une exquise décoration florale
Des géraniums d'une taille peu commune et d'un rouge adorable
luisaient sur le fond mystérieux du chœur. Rarement un effet aussi
heureux fut obtenu par des moyens plus simples.

Dans l'église d'Hauterive, on apprend la sagesse. Elle expose
aux visiteurs ses aspects divers : son austérité primitive, ses décorations

renaissance et baroque. Son maître-autel, dont les ors réchauffent
la masse, se couvre de plantes fleuries et la lumière qui lui vient
des arbres tout proches l'allège.

Nous la voyons avec ses fresques avariées ; comme nos sanctuaires
modernes, elle fut neuve autrefois, ses peintures éclairaient les murailles
de leurs teintes fraîches.

De retour dans mon pays, en souhaiterai-je une pareille à mon
village Mais non, elle n'est pas un modèle à imiter servilement,
elle est une leçon. Edgar Voirol.

-> » 0 a » i <——

Encore l'œuvre de M. Eskeland

Nous avons le plaisir de mettre sous les yeux de nos lecteurs le portrait de

M. Eskeland. A cette occasion, voici comment Véminent pédagogue norvégien
parlait de son œuvre, dans sa conférence à la Semaine catholique internationale
de Genève.

LA HAUTE ÉCOLE POPULAIRE

A cette époque, la Providence donne, à la Norvège et au Danemark, deux
hommes, des « réveilleurs », qui ont, chacun à leur manière, une grande influence.
En Norvège, c'est Hans Nilsen Hauge, un flls de paysan. Frappé au cœur de la
décadence morale et chrétienne, il entreprend la tâche ardue de ramener ses

compatriotes à la foi et à l'esprit de pénitence. Les autorités civiles et
ecclésiastiques le persécutent et réussissent môme à le faire jeter en prison durant
dix ans. Il n'était coupable d'aucune faute, sinon d'avoir exposé, tout simple-


	Styles : notes sur l'architecture religieuse

