Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 58 (1929)

Heft: 4

Rubrik: L'Eglise catholique et la Paix internationale a travers les ages

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

peler que la Saffa leur a procuré une occasion heurcuse de faire cons-
tater leur existence, d’énumérer leurs progrés continus et leurs
services, de montrer leur puissance d’expansion malgré tous les
obstacles ct, sans ambition, de proclamer « leurs longs espoirs et

leurs vastes pensées ».
(Fin au prochain numéro,) L. G.

— e e

L'Eglise catholique et la Paix internationale a travers les ages

I’apologélique par Dhistoire est moins rectiligne que l'apologélique par
le raisonnement. Les hommes sont des étres faibles el faillibles ; leurs faits et
gestes ne sont point toujours en parfail accord avec les théories qu’ils soutien-
nent ; il est trop lacile de retourner contre lerrs ensecignements leurs erreurs
et lcurs inconséquences. Lit, lorsque la doclrine est divine, la distance est incom-
mensurable entre ce qui est la théorie et ce que sont les applications humaines :
« Soyez parfails comme mon Pére est parfait » voila I'idéal ; quant a la réalite,
elle ne pourra s’en approcher que d’infiniment loin, encore que la grace divine
nous soutienne et nous porte ou nos forces ne sauraient atteindre. Fussions-nous
tous des sainls, un espril prévenu trouverait dans nos imperfections ample
prétexte & couvrir son abstenlion. Cependant pour qui tient comple de celle
parl humaine, dans ’histoire, qui n’est imputlable ni au Christ, ni & son Eglise,
mais a I'insuffisance des hommes, ces hommes fussent-ils des Ponlifes, la preuve
de I'indéfectible constance de ’Eglise dans la défense de la paix parmi les hommes
est aussi convaincante qu’une suile de raisonnemecnts. Elle montre, par I'argu-
ment des fails, quelle fut 'intention toujours renouvelée des Papes, s’efforgant
de réaliser, au milieu de circonstances forl diverses de personnes, de temps et
de lieux, une doctrine précise sur les rapports, les droits et les devoirs, entre
nations, sur la paix el la guerre, el leur propre rdle dans la solution des conflits,

I1 est difficile de résumer en quelques pages 'action pacificatrice de I'Eglise
calholique au travers de vingt siécles d’histoire. C’est cependanl ce qu’a tenlé,
avec bonheur, M. le chanoine Leman, dans ’opuscule sur la Société internationale
donl nous avons entretenu précédemment nos lecteurs !. A P'expos¢ de la doc-
trine devait logiquement correspondre I'exposé de Papplicalion de la doctrine
par Pautloriié ecclésiastique, des catacombes au Vatican de Pie XI. Or, non
sculement la pratique ne contredil pas la théorie, mais lillustre, la renforce, Ia
précise el lui donne sa pleine valeur de « fait » indéniable. De maniéres diverses,
selon les ¢poques, selon les personnes et leur caractére, selon les modalités de
son ascendanl sur les rois et les peuples, la Papauté a toujours et partoul tendu
& soulenir la cause de la paix ; ses représentanls « guerriers » eux-mémes s’en
sont proclamé les champions ; aussi nulle institution n’a mieux mérité qu’elle,
ici-bas, d’un sain « pacifisme »,

Le Verbe s’est fait chair, le soir de Noél, sous le signe de la paix : « Paix
aux hommes de boune volonté » Sou salut habiluel a ses disciples fut : « Que
la paix soil avec vous! » 1l prit congé d’eux pour Pagonie de Gelhsemani par
ces mots : « Je vous laisse ma paix. » Ce mol, les premiers chrétiens le répctent

' La Société inlernationale, par le R. P. Drros, O. P., 1’ApBE LEMAN,
MARCEL PrELoT et JosEPH DANEL ; préface de Mgr Beaurin, J. pE GIGORD,
Paris, 7 fr. 50.



dans leurs secrétes assemblées ; ils Pinscrivent sur les parois des Catacombes §
leurs invacations en sont remplies, a I’adresse méme de ceux qui les fonl mourir.
A la fin du Ier sjécle, le pape saint Clément de Rome demande a Dieu qu’ll
« donne la concorde et la paix... & tous ceux qui habitent la terre..., qu’ll dirige
le conseil des princes selon ce qui est bien et ce qui Lui plait, afin qu’ils exercent
Pautorité dans la paix et la douceur ». Si la guerre apparut comme nécessaire,
par exemple quand il fallut défendre 'Empire contre les Barbares, les Pontifes
formulent, aprés saint Ambroise et saint Augustin, les conditions ou elle est
considérée comme légitime ; c’est 4 ce moment que se constitue la théorie de
la guerre juste telle que I’Eglise I’enseigne aujourd’hui encore.

Mais I’Empire tombe. Des peuples nouveaux, ardents au combat, avides
de sang, en occupent les immenses territoires. L’Eglise n’a sur eux qu’un pouvoir
fort limité : ils sont hérétiques ou paiens. Mais a mesure qu’elle les converlit,
elle s’efforce d’adoucir leurs meeurs, de refréner leurs instincts, d’imposer avec
une patience que ne lasse aucune rebuffade des restrictions progressives a leurs
habitudes batailleuses. Les Papes, les évéques, les conciles s’y emploient avec
une persévérance tenace que ne rebule aucun échec. Saint Benoit donne &
ses moines la paix comme loi et devise, avec la mission de la répandre dans le
monde. Saint Léandre s’écrie, en 589, au deuxiéme concile de Toléde : « Sainte
Eglise de Dieu, réjouis-toi. Sachant combien douce est ta charité, combien délec-
table est I’union, tu ne soupires qu’aprés I'union des peuples... I’ordre naturel
veut que toutes les nations, issues d’un méme homme, soient unies par un réci-
proque amour. » La Papauté eut P’espoir d’avoir abouti, en instaurant, avec
Charlemagne, le Saint-Empire. « Le puissant empereur ne tolérait de guerres
que celles qui avaient pour objet de reculer les limites de la civilisation. » Mais
a peine est-il enfermé dans le somptueux tombeau d’Aix, que ses fils prennent
les armes pour se disputer ses dépouilles ; la société se morcelle en une infinité
de petites principautés, dont les chefs font de la guerre un jeu, nous dirions
aujourd’hui un sport. Toute I’ceuvre de pacification est & recommencer. L'Eglise
intervient & nouveau avec énergie, ¢léve la voix, menace, use d’armes qui, parce
que spirituelles, sont souvent négligées ou moquées, mais finissent quand méme
par se montrer efficaces, excommunications, interdits et censures de tout genre.
Ses interventions sont aussi mal accueillies par les belligérants que celles de
Benoit XV au cours de la derniére conflagration. Comme on lui contestait le
droit de s’immiscer dans les conflits poliliques, Grégoire 1V s’écriait : « Comment
VOUS 0pposez-vous & moi..., quand je m’acquitte d’une mission de paix et d’unité
qui est un don du Christ, le ministére méme du Christ ? » Les efforts persévé-
rants des Pontifes romains ne demeurérent pas inefficaces. Ils aboutirent & la
longue a des contrats entre princes, & des ligues entre Etats féodaux, qui sont
comme des prémices du Pacte de Versailles et de la Société des Nations. lls
tendent en effet a régler par des arbitrages les différends entre puissances, et,
si le recours aux armes semble indispensable, de protéger les non-belligérants,
clergé, paysans, marchands, etc. On organise des milices pour défendre la paix;
on léve des contributions pour les rétribuer. « C’était bien la guerre a la guerre
qui se préparait » et le pacte de la mise de la guerre hors la loi.

La paix de Dicu tendait & restreindre le nombre des conflits, & les résoudre
sans recourir a la force armée. La tréve de Dieu, dont I'origine est due a saint
Amédée, évéque de Lausanne (concile de Montriond, prés d’Ouchy), tend a
limiter le nombre des jours de guerre, quand celle-ci n’a pu étre évitée. La guerre
n’est permise que trois jours par semaine, du lundi matin au mercredi soir



NS 1 —

elle est inlerdite de ’Avent a I’Epiphanie, de la Septuagésime au Caréme, des
Rogations a 'octave de la Penlecote, sans compter un nombre varié, mais
considérable, de jours de féte, avec leurs vigiles,

L’Eglise lempére enfin les mceurs des gens de guerre, spécialement en créant
la chevalerie. La priére qui accompagne I’adoubement montre bien dans quel
esprit elle estime que doit agir le soldat, quel qu’il soit : « O Dieu, vous n’avez
permis ici-bas Pusage de I’épée que pour contenir la malice des méchants el
pour défendre la justice. Faites donc que voire nouveau chevalier ne se serve
jamais de ce glaive pour léser injustement qui que ce soit, mais qu’il s’en serve
Lloujours pour défendre toul ce qu’il y a ici-bas de juste el de droit. » Par les
Croisades, elle dérive sur les ennemis de 'ordre et de la civilisation autant que
de la religion 'ardeur belliqueuse des seigneurs féodaux et de leurs soudards.
Enfin, au X1IIme sjécle, se répand dans tout le: monde alors connu le Tiers-Ordre
de sainl Frangois, donl la regle interdit a ses membres de porter des armes el
de préter le serment de suivre leurs seigneurs a la guerre, & moins que ce ne fut
manifestement pour le rétablissement de la paix. Il en résulte, dans les républi-
ques italiennes, sinon ailleurs, un désarmement au moins partiel. En ce méme
lemps, saint Thomas détermine les conditions auxquelles la guerre esi. permise :
elle n’est licite : 10 que si elle est déclarée par I'autorilé publique, ce qui met
hors la loi toutes les guerres privées, alors fort nombreuses ; 20 que si clle sert
une cause juste ; 3° que si elle est poursuivie avec des intentions droites ; 4° a
la fin d’obtenir le plus prompt rétablissement de 1’ordre.

Les temps modernes s’ouvrent, a la Renaissance, avec la constitulion des
grands Elats, qui cherchentl de plus en plus exclusivement leurs propres intéréls
aux dépens de ceux de la chrétienté internationale. Par ailleurs, la Réforme
arrache a l'influence pacificatrice du Vicaire du Christ une bonne moitlié des
nalions européennes. Iist-il étonnant que l'action de I'Eglise se heurte a ce
moment a des obstacles aussi durs 4 surmonler que lors de I'invasion des Bar-
bares. La Papauté cependant fait entendre avec la méme obstination patiente
la parole de paix ; elle offre sa médiation ; elle multiplie ’'envoi de légats ; elle
prend la défeuse des petits Etats opprimés, des gens de couleur colonisés avec
brutalité : « Quoiqu’ils ignorent la foi de Jésus-Christ, dit Paul 111 des Indiens
{(1537), ils ne sont ni ne doivent pour cela étre privés de leur liberté et réduitls
en servitude... Ce sont des hommes comme nous ; comme tous les autres peuples
qui ne sont pas encore baptisés, ils doivent jouir de leur liberté naturelle et de
la propriété de leurs biens ; personne n’a le droit de les troubler, de les inquiéter
dans ce qu’ils tiennent de la main libérale de Dieu, seigneur et pére de tous les
hommes. » Les représentants les plus belliqueux eux-mémes ne peuvent s’empé-
cher de déclarer, comme Jules 11, avec le concile de Latran qu’il a convoqué
en 1512, que « rien n’est plus pernicieux, rien n’est plus funeste a la République
chrétienne que la guerre »,

Mais « les atteintes portées par la Réforme protestante a I'autorité pontificale,
les susceptibililés jalouses des souverains attentifs & mettre hors de discussion
ce qu'ils considérent comme leurs droits, interdisent aux chefs de I’Eglise
romaine de s’ériger en juges des querelles ». Le Congrés de Westphalic, qui a été
cependant préparé par les efforts d’Urbain VIII, « signifia son congé au chel
de PEglise dans les affaires internationales ». Les appels des Papes a la concorde
entre princes et leurs protestations, pour étre peu écoutés, n’en continuent pas
moins a s’élever. (Cest parce qu’il ne peut admettre comme légitime le blocus
continentlal organisé par Napoléon contre les Anglais que Pie VII perd ses Etats,
qu’il est emmené en captivité, montrant par son sacrifice, a une époque ol toute



- 60 —

IPEurope était en armes, que Vidée de paix élait plus précieuse au Vicaire de
Jésus-Christ que sa souverainelé temporelle et sa liberlé.

Le Congreés de Vienne met a la base de la paix ’équilibre des forces. L’Eglise
n’en persiste pas moins a enseigner que le droit et la loi en sont des fondements
plus surs. A la veille de la guerre de 1870, des évéques arméniens fonl inscrire
parmi les questions a élucider au concile du Vatican celle-ci « que le droit des
gens soil solennellement proclamé, que le principe tyrannique du droil du plus
fort soit condamné expressément..., qu’il soit confirmé que les guerres injustles
constituenl véritablement le meurtre et le pillage, et qu’en conséquence les
conditions d’une juste guerre, d’apreés les régles du droit canonique, qui est
partout foulé aux pieds, soient promulguées par I'autorité infaillible du concile
wcumeénique ». Celui-ci dut suspendre ses travaux. Mais la question resta posce.
Au reste, Léon XIII se chargea d’en rappeler la réponse séculaire, entre autres
dans sa réponse au tsar Nicolas I1, en 1898, ou il condampa I’équilibre ruincux
enlre les puissances et 'utilité se subslituanl aux régles fondamentlales de la
justice el du droit. Pie X déclare par son représentant, lors d’un arbitrage entre
le Brésil, la Bolivie et le Pérou : « Le tribunal, en affirmant le principe de 'arbi-
trage, marque un nouveau progrés vers le bul auquel aspire 'humanité el con-
tribue a fortifier espoir que le jour n’est plus loin o cessera la lutte d’exter-
mination qui afflige la société humaine ; se confiant & Parbitrage pour la solution
des- différends internationaux, on ne parlera plus de peuple fort ou [faible; la
force brute ne prévaudra pas sur la force du droit, et 'on pourra convertir en
réalité la parole du Psalmiste : justitia et pax osculatae sunt. » Lie méme Pontife,
le 24 mai 1914, deux mois avant I’ouverture de la crise qui allait meltre le monde
a feu el & sang, proclamail que, pour prévenir les conflits sanglants et garantir
aux nations une paix durable et féconde, il fallait avant tout enraciner dans
les ames les principes de la justice et de la charité.

Ai-je besoin de rappeler les efforls de Benoit XV el ses appels inlassés a
la conscience de belligéranls, qui y demeurérent sourds. Il ne se contenta point
d’énoncer des principes généraux. Il formula, le 1¢T aoat 1917, des propositions
précises, cela six mois avant la proclamation des lameux quatorze points du
président Wilson (8 janvier 1918). Il préconisait : 10 la réduction générale et
proportionnelle des armemenis; 20 linstitution de I'arbitrage obligatoire ;
32 Pinstitution de sanctions obligatoires, ce qui est, bien avant qu’on y songeat,
le programme de ’Assemblée de Genéve. Et, le 23 mai 1920, il assura solennelle-
ment que « I'Eglise préterait son concours actif et empressé aux nations unies
dans une ligue fondée sur la loi chrétienne pour toutes leurs entreprises inspirées
par la justice et la charité ». Ce programme, son successeur, le pape Pie XI glo-
rieusement régnant, ne ’a pas démenti. Quoiqu’écarté de la Société des Nations,
non seulement il n’a jamais contrecarr¢ son influence, mais il ’a soutenue effi-
cacement, parce que, en somme, cetle institution tend a réaliser les veoeux de
son prédécesseur et le souhait séculaire de ’Eglise que les conflits entre nations
soient résolus autrement que par la guerre. Or, voici les premicres lignes du
Pacte de la Sociélé des Nations : « Le but de I'institution est de développer entre
les LEtats des relations permanentes de collaboration pacifique et de réduire
ainsi au minimum les risques de conflit et de guerre. »

Voila bien de la « théologie », dira quelqu’un. Y en a-l-il davantage que
dans le long article de M. Duchosal dans I’Annuaire de 1928 ? Et, puisque 'on
invite ’école -a collaborer & I’ccuvre de la pacification des peuples, n’est-il pas
permis de montrer dans quel sens nous eutendons agir et sous quel pationage ?

e g e



	L'Église catholique et la Paix internationale à travers les âges

