
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 57 (1928)

Heft: 8

Artikel: Vraie et fausse démocratie

Autor: Barbey, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1039050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1039050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


N° 8. 15 MAI 1928.

BUlikE¥I^
PEDAGOGIQUE

Orgapc de la Société fribourgeoiçe d'éducation
BT DU MUSÉE PÉDAGOGIQUE

Abonnement pour la Suiese : 6 fr. ; par la poste : 30 et. en plus. — Ponr l'étranger : 7 fr. —
Le numéro : 30 cl. — Annonces : 45 cL la ligne de 12 om. — Rabais ponr laa annonces répétées.

Tout ce qui concerne la Rédaction doit être adressé à la Rédaction du Bulletin
pédagogique, Ecole normale, Hauterive-Posieux, près Fribourg. Les articles à insérer
dans le N" du 1" doivent lui parvenir avant le 18 du mois précédent et ceux qui
sont destinés au N" du 15, avant le 3 du même mois.

Pour les abonnements ou changements d'adresse et les annonces, écrire à M. L. Brasey,
secrétaire scolaire, Ecole du Bourg, Varis, Fribourg. Compte de chèque lia 153.

Le bulletin pédagogique et le faisceau mutualiste paraissent le 1er et le
15 de chaque mois, à l'exception des mois de juillet, d'août, de septembre et
d'octobre, où ils ne paraissent qu'une lois. On fait paraître, chaque année, dans
un ordre proportionnel, 15 numéros du gulletin et 5 du faisceau.

SOMMAIRE. — Vraie et fausse démocratie. — Le code de l'homme d'action.
— Programme des Ecoles primaires pour 1928-1929. — La Messe de l'humain
rachat. — Examens de renouvellement du brevet de capacité. — A propos
d'un testament politique. — Bibliographies. — Communications du Dépôt
scolaire.

Vraie et fausse démocratie

Il ne faut pas prendre le Pirée pour un homme, le fabuliste
nous en avertit. Que de gens pourtant le font. Que de gens, veux-je
dire, ont sans cesse sur les lèvres de grands mots avec lesquels ils
argumentent et parfois triomphent, alors que, au fond, ils ne
comprennent pas eux-mêmes ce que signifient leurs grands mots. Ne

jetons pas la pierre sur autrui indistinctement, car une pareille
mésaventure nous est sûrement arrivée à nous-mêmes. Si nous ne
nous en sommes pas encore aperçus, c'est peut-être que nous ne
sommes pas encore parvenus au premier degré de la sagesse qui
consiste à reconnaître que la Vérité étant plus grande que nous,
nous ne l'atteignons pas du premier coup, mais seulement après
bien des vicissitudes et des chutes en cours de route. Mais
réjouissons-nous : « Qui trébuche sans tomber fait un plus grand pas. »

On parle beaucoup aujourd'hui de démocratie. Au fait, on en
parlait déjà beaucoup hier. Seulement, c'était alors pour l'exalter.
Aujourd'hui, c'est plutôt pour proclamer sa décadence. Mais il
advient qu'en cette matière, comme dans la plupart de celles qui



— 114 —

suscitent l'engoûment des foules, une déplorable confusion règne
dans les esprits. Il faut sortir de ces brouillards. Il faudrait pour
cela commencer par s'expliquer nettement sur le sens des mots
qu'on jette à tout vent : n'est-ce point, en effet, sur la chose signifiée
que porte la vérité ou l'erreur C'est ce que nous nous proposons
de faire ici à propos de la démocratie, en nous servant des études
très lumineuses d'écrivains catholiques de valeur qui ont exposé
de nouveau tout récemment la vraie doctrine à ce sujet L

Il importe d'abord de faire le point, c'est-à-dire de situer exactement

le problème. Remaïquons, dans ce but, que toute la doctrine
catholique sur la démocratie est commandée par deux thèses
primordiales que nous ne développerons pas ici, mais que nous supposons

admises, tout comme, en mathématique, la démonstration
d'un théorème présuppose établie toute une chaîne de théorèmes
antérieurs.

Première thèse. -— La raison d'être de la société civile réside
dans la nature humaine elle-même qui exige que chacun reçoive
de ses semblables l'aide sans laquelle il ne peut normalement atteindre
la plénitude de son développement, conformément à cette nature
à la fois animale et raisonnable.

Deuxième thèse. — Cette société naturelle à l'homme requiert
une autorité qui, liant en faisceau les volontés individuelles, les

dirige unanimement et efficacement vers le bien commun.

Donc, d'une part, la société est nécessaire à l'homme et, d'autre
part, pas de société sans autorité. Telles sont les données connues
du nouveau problème qui surgit aussitôt : sous quelle forme doit
s'exercer cette autorité sociale La question élant ainsi énoncée,
puisque l'inconnue se calcule en fonction des éléments connus, nous
déduisons que cette forme du pouvoir est légitime, qui lui permet
de réaliser sa raison d'être, ce pour quoi il est constitué par nature,
à savoir la direction vers le bien commun de l'Etat des volontés
individuelles unifiées.

Ici nous accédons dans le domaine que nous nous sommes
proposé d'explorer : la démocratie est-elle une de ces formes légitimes
de gouvernement

Mais, comme nous le constations tout à l'heure, ce mot de
démocratie a été employé dans des sens souvent équivoques. Pour

y voir un peu clair, énumérons brièvement les principales acceptions
dont il a été successivement revêtu, marquons-en les différences,

1 Cf. Maritain : Trois Réformateurs. Rousseau. — Maritain : Primauté
du Spirituel. — Nova et Vetera. 1927, Nos 2, 3 et 4 ; F. Charrière :

Souveraineté populaire et Démocratie ; Ib. N° 1 ; Ch. Journet, Chronique sur la
Politique : /.a Critique de la Démocratie.



— 115 —

et voyons laquelle nous pouvons retenir, après examen à la double
lumière de la foi surnaturelle et de la raison.

Aristote, dès le IVme siècle avant Jésus-Christ, envisageait une
triple forme de gouvernement théoriquement possible. Un pays est
gouverné par un seul homme, par plusieurs ou par tous. Distinction
encore purement matérielle, basée sur une simple question de nombre.

Transposée dans la réalité, cette division tripartite se dédouble
aussitôt pour le philosophe, car chaque système peut être bon ou
mauvais. Dès lors, si le régime du pouvoir exercé par un homme
qui excelle par sa vertu et gouverne en vue du bien commun, est
appelé monarchie, c'est au contraire la tyrannie dès que le gouvernement

du prince est ordonné à son avantage personnel qui supplante
le bien de la cité. — Le pouvoir exercé par plusieurs constitue le

régime aristocratique, si ces magistrats sont vertueux (en grec,
aristos très bon) et gouvernent en vue du bien commun ; au
contraire c'est l'oligarchie, si ces quelques potentats ne cherchent
qu'à tout drainer vers leur intérêt particulier. — Enfin, le pouvoir
peut être exercé par le peuple. Selon qu'il est, lui aussi, orienté réellement

ou non au bien de la communauté, ce régime est bienfaisant,
et Aristote le désigne alors par le terme « politia », équivalent à peu
près à république, ou néfaste, et Aristote réserve le nom de démocratie
à ce régime populaire dépravé où l'avantage de la plèbe aux dépens
de la classe élevée est substitué au bien commun.

Fait à constater : le terme de démocratie ne contient pas, de

par son étymologie, cette nuance péjorative que lui attribue Aristote.
Ce mot grec est, en effet, synonyme de gouvernement par le peuple
et, comme tel, n'exprime pas nécessairement un lien d'affinité avec
n'importe quelle dictature du prolétariat. C'est vraisemblablement
pour ce motif que ce terme de démocratie a passé dans le langage
courant, dépouillé souvent de toute acception défavorable. Saint
Thomas d'Aquin lui-même, le maître universel de la philosophie
et de la théologie chrétiennes, en use pour désigner soit la forme

corrompue du gouvernement par le peuple (démocratie selon Aristote),
soit sa forme légitime (politia, selon Aristote).

Sur ce double sens est venu s'ajouter bien plus tard celui de
Rousseau. Il implique entre autres la notion nouvelle de la
souveraineté du peuple. Mais c'est là une tout autre question, celle de
la source de l'autorité, qui se pose, du reste, dans chaque régime,
qu'il soit monarchique, aristocratique ou démocratique ; nous n'y
insisterons pas ici, ce serait nous écarter du cercle que nous avons
délimité au commencement de cet article.

Enfin, au début de notre siècle, les dirigeants du Sillon
enseignèrent un mode de gouvernement par le peuple qui fut condamné
par l'Eglise, pour une autre raison que Rousseau. Ils admettaient
bien que l'autorité a sa source en Dieu et rejetaient par le fait même
le « mythe du peuple souverain ». Néanmoins, selon eux, le peuple



— 116 —

est le vrai gouvernant, car c'est à lui que Dieu remet l'autorité pour
qu'il la délègue à ses élus. Par l'élection, le peuple confère le pouvoir
aux magistrats.

Toute erreur est en soi mauvaise. Mais il arrive qu'elle provoque
occasionnellement la mise en évidence d'un point de doctrine laissé

peut-être momentanément dans l'ombre. Pie X, condamnant la
théorie politique de Marc Sangnier, souligne avec une vigueur
lumineuse le rôle précis assigné au peuple dans une démocratie légitime,
selon l'enseignement de la théologie catholique mis naguère déjà
en relief par Léon XIII. (Encyclique Diuturnum illud, sur le Principal
politique.)

Après cette esquisse sommaire des différentes notions de la
démocratie, nous pouvons déterminer exactement ce que comporte
la démocratie dans les limites où elle est agréée par le magistère
de l'Eglise. Nous envisagerons deux points.

Première proposition. — Le régime démocratique, dans la mesure où

il implique que le peuple est le vrai détenteur de Vautorité, est inadmissible

pour une société politique normale.

Ce principe, parce qu'il est général, régit la société politique,
c'est-à-dire non pas une société libre, une association particulière
facultative ; et la société politique « normale », c'est-à-dire non pas
un Etat encore en voie de formation et instable, ni même une société

politique restreinte qu'on ne peut guère appeler Etat, comme une
tribu de nomades, ni même enfin un pays, j'allais dire, en miniature,
comme certains petits cantons ou demi-cantons suisses. Le principe
général n'est nullement ébranlé par les exceptions qui peuvent
survenir en ces circonstances particulières : ce n'est pas pour elles qu'il
formule la loi.

Ce principe général affirme donc que, dans une société politique
normalement constituée, le peuple ne peut pas être le vrai détenteur
de l'autorité.

Sans doute, dira-t-on ; personne ne s'avise d'exiger au nom
d'une démocratie de bon cru que la population des démocratiques
Etats-Unis s'assemble tout entière chaque fois qu'il faut légiférer.
On n'en demandera même pas tant au peuple suisse. Une once de

bon sens suffit pour discerner l'impossibilité matérielle de réunir
ces foules, et surtout de les faire discuter et décider. C'est pourquoi
le peuple va se choisir des représentants à qui il confiera le soin de

porter des lois en son nom et de veiller à leur exécution.
Mais dans ce cas, comme dit Pie X, le peuple demeure le vrai

détenteur de l'autorité, puisqu'il ne fait que la déléguer à ses élus.
Le titre, fameux depuis la Révolution française, de « représentants »

du peuple, traduit, avec une précision où l'on ne saurait se méprendre,
cette mentalité. Malheureusement, c'en est fait alors de l'autorité.

Si l'autorité des magistrats se réduit à celle que leur a déléguée



— 117 —

la volonté populaire, cette autorité se volatilise entre leurs mains
chaque fois que la volonté populaire, capricieuse comme celle des

individus, la retire. Le peuple consent à obéir, si cela lui plaît, à

ceux qu'il s'est choisis comme vicaires. Mais il désobéit impunément
chaque fois que cela lui chante, et les magistrats n'y peuvent rien.
Ordonnent-ils un impôt — que nous supposons équitable, sans
quoi l'Etat n'a plus le droit de le lever ; — décrètent-ils une loi —
que nous supposons juste, sinon elle n'est plus une loi, comme dit
saint Augustin ; — puisqu'ils ne commandent qu'au nom du peuple,
puisqu'ils n'ont de pouvoir qu'à titre d'interprètes de la volonté
populaire, si le peuple récalcitre, c'est que le peuple ne veut pas
de cet impôt, c'est que le peuple n'accepte pas cette loi. Le magistrat
qui ne devrait être que l'écho du peuple dit : oui, quand le peuple
crie : non ; c'est un écho menteur. Le peuple alors boude comme
un enfant au jeu de ses dirigeants, rien ne l'empêche de retirer son
épingle du jeu, autrement dit, de retirer aux magistrats leur
délégation. L'autorité n'est plus qu'un vain mot.

Le système du pouvoir délégué rend ce pouvoir inefficace,
illusoire. Il enlève par le fait même à la société toute possibilité
de remplir sa mission, dès que le peuple refuse l'obéissance. Mais
il est plaisant de constater que la situation, de dangereuse deviendrait

ridicule, si le peuple se mettait à obéir. A qui en effet obéirait-il
A lui-même en définitive. Mais ne voyez-vous pas que c'est alors
l'histoire du magistrat qui signe en blanc des mandats d'arrêt et
qu'un jour de premier avril, un gendarme appréhende, porteur
d'un de ces ordres signés de lui et qu'un subalterne facétieux lui
a adressé à lui-même

C'est non seulement cocasse, c'est irrationnel, c'est contradictoire.

L'autorité, par définition, confère à son détenteur une
supériorité sur celui qui lui est soumis. Si le peuple se gouverne lui-même,
— immédiatement ou par des représentants, — il faut dire qu'il
est à la fois supérieur et inférieur à lui-même. C'est insensé.

Une expérience un peu attentive des choses du monde pratique
amène à une conclusion qui confirme celle qui vient de nous
apparaître, du seul point de vue spéculatif.

L'homme tend à la vertu. La société qui est nécessaire à son
développement normal (lrc thèse rappelée plus haut) doit donc
le conduire à la vertu. C'est là sa mission essentielle. Mais comment
la remplira-t-elle, si elle est gouvernée par l'ensemble du peuple
La connaissance pratique du cœur de l'homme nous indique — et
le dogme du péché originel avec ses suites nous en explique la raison
— qu'il serait peu sage de compter sur la sainteté des masses populaires

pour qu'elles se décident d'elles-mêmes à marcher vers la
vertu, bras-dessus bras-dessous, avec le même entrain dont elles
marchent aux urnes, « comme un seul homme ». Il faudrait être
singulièrement aveugle, n'avoir jamais observé les hommes qui



— 118 —

nous entourent, n'avoir jamais sondé son propre cœur pour croire
avec une candeur béate — hypocrite ou ignare — que le peuple
dans sa masse contemple avec lucidité le bien commun à réaliser,
et veut efficacement et infailliblement partir à sa conquête. « La
sagesse, dit l'Ecclésiaste (vu, 20) rend le sage plus fort que dix
princes dans la ville, car il n'y a pas sur terre d'homme juste qui
fasse le bien sans jamais pécher. » La passion jette son mirage séducteur

sur les choses au-dessus desquelles passe le chemin de la vertu,
et « tous ont dévié..., il n'y en a pas un qui fasse le bien, pas un seul »

(Psaume 13).
L'homme a certes une aptitude initiale à la vertu (Somme

théologique, i, il, 63 *) ; la connaissance des principes directeurs de la
morale ne lui fait jamais défaut ; peut-être même a-t-il par
tempérament une disposition vertueuse. Mais l'achèvement de cette vertu,
le fini à cette ébauche, il ne peut l'acquérir sans l'aide d'une discipline

extérieure. Des conseils paternels pourraient suffire à des
individus naturellement bons, ajoute saint Thomas (i, ii, 95 1).

« Mais comme il s'en trouve des dévoyés et enclins aux vices, qui ne
se laissent pas émouvoir par des paroles, il devint nécessaire qu'ils
fussent détournés du mal par la force ou par la crainte, afin que,
s'abstenant du moins par ce moyen de mal faire, ils laissassent aux
autres une vie tranquille et fussent eux-mêmes acheminés, une
fois l'habitude prise, à faire volontairement ce qu'auparavant ils
accomplissaient par crainte et devinssent ainsi vertueux. C'est
précisément cette discipline qui peut user de la coaction par la crainte
de la peine, qui constitue la discipline des lois. »

Il ne suffit donc pas, pour que la société puisse, en vertu de son
autorité, conduire l'homme à la vertu, que l'autorité soit exercée

— immédiatement ou médiatement — par le peuple ; il faut qu'elle
lui soit imposée par quelqu'un d'autre que lui-même et par quelqu'un
qui ait reçu d'ailleurs investiture.

A quoi se réduit alors la démocratie

Deuxième proposition. — Dans la démocratie ou gouvernement par
le peuple, la participation du peuple au gouvernement consiste en ce

que les magistrats peuvent être choisis parmi le peuple et sont choisis

par le peuple.

Choisis parmi le peuple. Quelles que soient les formes diverses
de gouvernement — gouvernement par un, plusieurs ou tous —
il y a un élément commun à toutes, requis absolument du magistrat,
sans lequel n'importe quel régime est corrompu : c'est que le magistrat

soit un homme éminent par sa vertu. Saint Thomas (i, n, 105 *)
répète jusqu'à cinq fois en l'espace de trois phrases que le chef du

pays et ses collaborateurs doivent exceller secundum virtutem.
Dès lors, dans un système politique qui comporte élection, cette

élection doit avoir pour règle qu'il faut choisir parmi les citoyens



— 110 —

le meilleur. Mais c'est là une qualité dont aucune classe sociale ne
détient le monopole. C'est pourquoi l'élection peut porter indifféremment

sur un homme de condition sociale apparemment inférieure
ou élevée, pourvu qu'il soit doué des aptitudes nécessaires. Le grand
roi David n'était-il pas un bouvier

Choisis par le peuple. Tous les citoyens concourent à l'élection
des magistrats. Mais il faut bien comprendre le sens de cette élection.
Elle n'est point une délégation du pouvoir — ce qui présupposerait
cette contradiction : que le peuple est son propre supérieur — mais
une désignation des personnes qui doivent être investies du pouvoir,
ce pouvoir venant non du peuple, mais de Dieu.

C'est un fait que le peuple élit ses magistrats dans la plupart
des Etats modernes. Il n'est pas question de s'insurger contre cet
ordre de choses, mais de déterminer la portée de cette élection.

A prendre les mots au sens strictement étymologique, — c'est
parfois utile, —- on s'aperçoit que 1' « élection » par le peuple ne
signifie nullement que le peuple confère à ses élus le pouvoir dont
il est lui-même détenteur, mais uniquement que le peuple choisit
parmi ses membres quelques-uns qui deviendront magistrats (en
latin, eligere choisir parmi). Le sens originel n'est évidemment
pas une preuve de notre thèse, tout au plus un signe que ce sens
premier lui est conforme. Mais nous y avons recours parce qu'il
insinue admirablement la nature de l'élection populaire, qui consiste
à désigner non à créer des chefs. Faire autre chose qu'une désignation,
le peuple ne le peut pas.

On dira peut-être : qu'en droit il le puisse ou non, peu lui en
chaut, le fait est que le peuple entend non seulement désigner ses

chefs, mais les investir lui-même de l'autorité.
Le fait serait-il exact —- ce qui serait encore à établir — il ne

prouverait qu'une chose : c'est que le peuple ne se rend pas compte
qn'il commet une absurdité et que la vie politique est dans cette
hypothèse une plaisanterie d'enfants qui jouent au gouvernement,
comme nous l'avons vu.

En résumé, dans une vraie démocratie, le peuple n'intervient
pas normalement dans l'exercice même de l'autorité, ni dans l'institution

de l'autorité, mais dans quelque chose d'antérieur, l'élection,
la désignation des sujets du pouvoir.

Pour voir juste et droit dans ces graves questions, nous avons
à résister à la puissante emprise de l'atmosphère intellectuelle
moderne saturée de sophismes. « Le monde est plein de vérités devenues

folles. » Nous avons souvent à reviser des notions reçues et
acceptées dès l'enfance et qui, à la réflexion, se révèlent erronées.
Nous avons parfois à lutter contre ces mêmes idées enracinées plus



— 120 —

profondément par des lectures où nous les avons puisées sans nous
rendre compte que nous buvions du poison. Pourquoi donc
limiterions-nous ce travail de revision aux notions du monde sensible
On ne voudrait pour rien au monde laisser supposer qu'on croit
encore que c'est bien le soleil qui se lève et se couche en circulant
autour de la terre immobile ; on aurait honte de paraître ignorer
que, en dépit du témoignage de nos yeux, notre planète est une
sphère légèrement aplatie aux deux pôles. Et l'on ne se ferait pas
un devoir de mettre au point ses notions sur l'homme et la société,
incomparablement plus importantes La terre n'en tournait pas
moins sagement sur elle-même et ne déviait guère de son orbite
quand l'homme ignorait ces merveilles — qu'il serait d'ailleurs aussi
insensé de mépriser qu'il serait vain d'en faire le sommet de la science
humaine. Mais le jour où le peuple a cru qu'il était lui-même détenteur

de l'autorité, l'ordre politique sombra dans la Révolution.
A l'heure qu'il est, il n'est point encore sauvé de ce gigantesque
naufrage. L Barbey.

*

Le code de l'homme d'action

Article premier. Oubliez hier. — Ne vous tourmentez pas outre mesure
des erreurs commises, de ce qui est sans remède. Ne commencez pas votre journée
par un regret. N'ayez pas le front plissé en vous mettant au travail. Hier n'est
plus, et vous n'y pouvez rien changer.

Art. 2. Embellissez aujourd'hui. — Utilisez-le de votre mieux. Ensoleillez-le.
Ne perdez pas le temps à gémir sur les heures sombres ; rendez-les radieuses.
Agissez comme si vous ne disposiez que du jour présent.

Art. 3. Faites le programme de demain. — Notez chaque soir les travaux
à faire le lendemain. Ne vous laissez pas prendre au dépourvu. Ayez votre besogne
prête pour chaque journée nouvelle.

Art. 4. Appréciez la valeur de votre temps. — Il vous vaut autant que celui
d'un prince. Vous êtes millionnaire en minutes. N'en laissez pas échapper des

milliers en futilités. (D'après VEcole.)

Sachez vous borner. N'ayez pas honte d'ignorer ce que vous ne pourriez
savoir qu'au prix de la dispersion. Que vous en ayez de l'humilité, oui, car cela

marque nos limites ; mais nos limites acceptées sont une partie de notre vertu,
une grande dignité en ressort, celle de l'homme qui se tient dans sa loi et qui
joue son rôle...

Ne croyez pas tout possible. Le demi-savant n'est pas celui qui ne sait que
la moitié des choses, c'est celui qui ne les sait qu'à demi.

P. Sertillanges.


	Vraie et fausse démocratie

