
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 55 (1926)

Heft: 3

Artikel: La liberté de penser de l'enfant

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1040992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1040992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 86 —

venirs, dans Je easier ou le tiroir ; ils rangeraient leurs livres sur un
rayon, contre la paroi ; ils y épingleraient leurs images, leurs cartes
postales, une photographie ou deux peut-être, et, au centre, se
dresserait leur crucifix à eux. Avant de se mettre au travail et de
s'absorber dans leurs Lâches, ils se réjouiraient de la douceur et de l'intimité

de ces objets familiers ; ils en aimeraient l'barmonie, la
tendresse et la grâce. Les adolescents et les adolescentes, en particulier,
ont besoin d'avoir ce « chez eux » bien à eux, où ils se plaisent, qu'ils
ordonnent et qu'ils ornent, et bien des vertus y pourront fleurir.

E. D.

La liberté de penser (le l'enfant

Plusieurs pédagogues demandent, au nom de la liberté de
conscience future de l'enfant, que l'école s'abstienne de parler de religion.
Cet argument ne vaut pas seulement, s'il vaut quelque chose, pour
l'école, mais aussi pour la famille. Pourquoi le père aurait-il, plus
que l'instituteur, le droit d'attenter à la liberté de conscience de

l'enfant Aussi bien, quelques sectaires ont tiré cette logique
conclusion : « Vous abusez de ce que votre enfant, plastique et malléable,
est à votre merci, pour lui imposer l'empreinte ineffaçable de votre
volonté absolue. C'est le meurtre de sa personnalité propre... Votre
objectif, c'est d'abolir pour votre enfant la possibilité même de

penser librement. » Ainsi s'exprimait, en 1911, à Bruxelles, James
Hocart, qui signait « ancien pasteur protestant libéral »1. D'autres
citations pourraient être facilement apportées, qui réclament, à

côté de la neutralité scolaire, la neutralité familiale. Il est intéressant
de noter que la neutralité que l'on prône doit s'exercer exclusivement
à l'égard de la religion et des droits de Dieu. Nul, jusqu'ici, n'a dit
sérieusement, sauf peut-être dans la Russie bolchévique, que les

parents devaient rester neutres devant les habitudes impures de
l'enfant pour respecter sa liberté de jouir de ses instincts, ni devant
sa naturelle goinfrerie pour respecter la liberté de son estomac, ni
devant les larcins pour respecter sa liberté de s'approprier ce qui
lui convient, ni devant le mensonge pour respecter sa liberté de penser
et de parler, ni devant la désobéissance et la mutinerie pour respecter
la liberté future d'agir comme il lui plaira. La précieuse liberté de
l'enfant ne doit être sauvegardée qu'en ce qui touche aux seules

obligations vis-à-vis de Dieu.
Le père catholique viole donc la conscience de son enfant en

le faisant baptiser dès le bas âge, sans lui demander son consentement,
en l'inscrivant dans le registre d'une confession, d'une paroisse, sans

1 Le Droit de l'Enfant, conférences publiées par la Société de pédagogie de

Bruxelles, Lebègue, Bruxelles, 1912, p. 187.



— 37 —

qu'il ait possibilité de donner son avis, en lui faisant réciter des prières,
le catéchisme, en le conduisant à la Messe, en lui faisant faire sa

première communion à sept ans, en lui faisant donc contracter des

habitudes, en lui inculquant des notions intellectuelles qui marqueront
une empreinte fatale sur sa conduite et sa pensée. Le pli imposé à

son cerveau encore plastique, à son esprit crédule encore, est un
procédé odieux, d'autant plus que l'enfant est inapte à se défendre ;

c'est un abus de sa faiblesse, un attentat, un viol moral, qui dépasse
le crime commis envers Galilée, qui lui, dans sa prison, pouvait
encore penser. Ce sont de bien gros mots, et surtout déplacés. Car,
enfin, de quoi s'agit-il, sinon de ceci : que l'enfant accepte les convictions
et les pratiques de sa famille, comme si l'enfant devait vivre en marge
de la vie familiale, de ce qu'on y pense, de ce qu'on y aime et de ce

qu'on y fait.
Jean-Jacques Rousseau demande sans tant de tapage, mais

pour la même raison, que l'éducation religieuse de l'enfant soit retardée
jusqu'à la seizième année. Nos modernes Jean-Jacques le répètent
avec docilité et souhaitent (les Russes exigent) que l'on attende la
fin de l'adolescence pour exposer les divers « sytèmes » religieux en
toute «objectivité», après quoi l'enfant se décidera en pleine connaissance

de cause, pour l'athéisme, le bouddhisme, le christianisme, Annie
Bessan, Auguste Comte, ou simplement ce que saint Paul appelle le
culte du ventre et de sa double sensualité.

A qui donc appartient l'enfant Les uns disent : à la société
ou à l'Etat. — D'autres : à sa famille. —- D'autres : à lui même. —
Nous disons : l'enfant appartient à Dieu. Il tient de Dieu son origine.
Et sa fin, son unique fin, celle sans l'obtention de laquelle il aurait
mieux valu qu'il ne fût pas né, c'est Dieu encore. Il vit, pense, agit,
même dans le mal, parce que Dieu maintient et soutient son existence.
Son père n'a été que le transmetteur de la vie ; il n'en est présentement

que le gardien commis par Dieu. La raison d'être de cet enfant
est d'accomplir ici-bas sa destinée. Il a un droit, essentiel, son seul

droit, en définitive, celui de parvenir à cette destinée. Sa vie, entre
le berceau et le cercueil, est vouée à cette fin que le catéchisme définit :

connaître, aimer et servir Dieu et par ce moyen parvenir au salut,
par la mise en valeur des dons naturels et surnaturels qu'il a reçus
de Dieu à sa naissance et à son baptême. L'enfant ne s'appartient
pas ; l'enfant n'appartienL à personne qu'à Dieu. Il ne jouit pas
d'une liberté inconditionnée sur sa vie et sur sa manière de vivre.
Il n'est pas libre de faire le mal, ni de manquer le but de son existence,
ni de demeurer neutre à l'égard de Dieu (pas plus qu'il peut demeurer
neutre à l'égard de lui-même), mais l'obligation qui le lie est une
obligation morale et non une contrainte physique ou psychologique.

FauL-il attendre la seizième année pour lui démontrer sa dépendance

à l'égard de Dieu Doit-on d'abord former son esprit aux
méthodes critiques de la science, l'initier à l'histoire des religions,



— 38 —

le balancer sur l'escarpolette du doute entre le Christus et VOrpheus
Ou peut-on l'enchaîner dès le premier âge à des croyatices et à

des pratiques dont sa liberté de conscience future pourrait pâtir
La liberté de conscience n'est pas inscrite dans les tables de la

loi divine. Dieu exige et attend qu'on le croie, sans se soucier des
constitutions politiques d'aujourd'hui, ni des prétendues exigences
de la pensée moderne. Nous avons à consulter, sur ce point, non pas
Jean-Jacques et ses disciples, mais le seul Maître de la vie et de la

mort, qui est Dieu. Puisque l'enfaril appartient à Dieu, c'est Dieu
qui décide de la manière dont il doit être éduqué. Or, Dieu nous a
parlé par son Fils fait homme, puis par l'Eglise chargée de continuer
l'œuvre du Christ. Le Christ et l'Eglise nous avertissent que tout
être humain a l'obligation de remplir sa destinée — il n'y en a pas
d'autres que la surnaturelle — dès le premier souffle. C'est pourquoi
le baptême est conféré sans retard après la naissance, les prières et
les pratiques religieuses sont prescrites dès que l'âge le permet, le

catéchisme est enseigné dès que la raison est capable de l'entendre
quelque peu, fûL-ce puérilement. Les apologistes démontrent par de
solides arguments ces vérités élémentaires ; nous y renvoyons nos
lecteurs.

Mais nous voudrions nous demander un peu si cette liberLé de

l'esprit, dont on fait grand état, est réellement postulée par notre
nature ou si ce n'est qu'un grand épouvantail dont ne peuvent s'effrayer
que des chrétiens à cervelle do moineaux.

L'esprit humain est fait non pour la liberté, mais pour la vérité.
Il aspire à se lier par la possession du vrai fixement déterminé ; car
la liberté de l'intelligence n'est que celle de l'ignorance ou du doute.
Il y a 200 ans, l'esprit humain avait la liberté de penser sur la nature de
la combustion ; il ne l'a plus maintenant. Il y a 100 ans, l'esprit humain
avait la liberté de penser sur la nature de la foudre. Il ne l'a plus
aujourd'hui. Il y a 30 ans, l'esprit humain avait la liberté de se

prononcer pour ou contre la possibilité de converser sans fil. Il ne l'a
plus à cette heure. Est-ce un recul Chaque conquête de l'intelligence
est une limitation de la liberté de penser, et c'est grâce à cette
limitation que la science et la certitude s'accroissent, que s'étend cette
civilisation dont nous sommes si fiers et que nous dominons de plus
en plus la matière et ses énergies. L'esprit n'est point incliné à choisir,
mais à se fixer ; il adhère à ce qui lui est démontré vrai ; sa réelle
liberté, c'est le pouvoir de se fixer en adhérant au vrai. Car mon
esprit n'est pas libre quand il est soumis à mes caprices, à mes
préjugés, à mes passions; je ne suis jamais moins libre que quand je
crois ce qui me plaît ; l'objet qui me plaîL et qui ne peut me plaire,
hors du vrai lui-même, qu'en flattant quelque inclination inférieure,
me tient asservi, honteusement asservi.

Or, cette liberté qu'acquiert, que conquiert l'esprit sur les passions
asservissantes en adhérant an vrai ne peut commencer trop tôt.



— 39 —

N'est-ce pas le souci de l'école de fixer l'esprit des petits en enseignant
les vérités à la fois élémentaires et essentielles que nous ont transmises
nos pères comme un bien précieux et non comme un joug N'est-ce
pas le souci des parents de pourvoir, dès le premier âge, l'intelligence
et la mémoire de leurs rejetons de connaissances utiles.

Tous pensent que si l'enfant entre dans la pleine lumière de la
vérité dès que sa raison est capable de s'en laisser illuminer, son
esprit en est d'autant plus libéré. Cette image expressive de lumière,
que nous employons volontiers et tout naturellement pour désigner
la connaissance, ne vous frappe-t-elle pas Le soleil ne nous demande

pas notre assentiment pour nous verser sa lumière. Cependant, nous
ne parlons pas d'asservissement ; le matin, quand les ténèbres
disparaissent, balayées par la traînée des rayons de l'aurore, nous nous
sentons, au contraire, comme libérés. Or Dieu est lumière ; et cette
lumière est venue en ce monde. Au nom de quoi couvririons-nous
d'un bandeau les yeux de nos enfants, qui sont justement faits pour
cette lumière et qui ne demandent qu'à la connaître et qu'à l'aimer.
Insensés seraient-ils ceux-là qui protesteraient contre le soleil et sa

clarté, sous le prétexte qu'il viole notre liberté en nous obligeant à

voir les choses telles qu'elles sont, alors que, pendant la nuit, et la
nuit seulement, nous avons la « liberté » de les imaginer à notre
fantaisie. Et n'est-ce pas vers cette insanité que tendent les défenseurs
de la liberté de l'esprit de l'enfant Ce que l'on veut, en proclamant
l'autonomie de sa « conscience », c'est que la pensée humaine puisse
se faire elle-même sa vérité. C'est la répétition du vieil orgueil du
Paradis terrestre : vous serez comme des dieux, car vous tiendrez
de vous-même votre vérité.

Reprenant dans un sens plus profond Je thème de la Révolte
des Fleurs de Sully-Prud'homme, Joannès Jœrgensen, dans ses

Paraboles, nous conte l'aventure de ces plantes qui se confièrent
aux suggestions d'un peuplier philosophe et tentèrent de se libérer
de la dépendance du soleil. Elles aussi voulurent vivre une vie entièrement

à elles, en dehors des conditions de leur destinée. Elles en périrent
et les hommes parlèrent de mauvaise moisson et de récolte manquée ;

ils se consolèrent en attendant des jours meilleurs. Ils eurent raison :

dès le printemps prochain, le peuplier aux idées neuves dressait
au milieu des blés ses branches desséchées ; mais le parfum des fleurs
montait vers le vieux soleil toujours jeune comme un encens
reconnaissant, et les tiges de toutes les plantes se tendaient vers lui comme
autant de bras levés pour l'adoration. Nous avons pareillement
confiance dans le bon sens des hommes et dans la grâce de Dieu pour
affirmer que pendant des siècles et des siècles encore, des yeux d'enfants
s'ouvriront, innombrables, avides et émerveillés, pour s'emplir de

libératrice Lumière, au scandale des philosophes ténébreux qui prônent
la nuit où l'on a l'illusion de la liberté, parce qu'on y peut croire que
les choses sont ce qu'il nous plaît de penser qu'elles sont. E. D.


	La liberté de penser de l'enfant

