
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 55 (1926)

Heft: 2

Artikel: Esquisse d'un système de l'éducation

Autor: Dévaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1040990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1040990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LV* ANNÉE. Nü 2. 15 JANVIER 1986.

BULLETIN
Pédagogique

Qpgaqe de (a Société fribourgeoiçe d'éducation
ET DU MUSÉE PÉDAGOGIQUE

Abonnement pour la Suisse : 5 fr. ; par la poste : 30 et. en plue. — Pour l'étranger : 7 te. —
Le numéro : 30 et. — Annonces : 45 et. la ligno de 12 cm. — Rabais pour les annonces répétées.

Tout ce qui concerne la Rédaction doit être adressé à la Rédaction du Bulletin
pédagogique, Ecole normale, Hauterive-Posieux, près Fribourg. Les articles à insérer
dans le N° du 1" doivent lui parvenir avant le 18 du mois précédent, et ceux qui
sont destinés au N» du 15, avant le 3 du même mois.

Pour les abonnements ou changements d'adresse et les annonces, écrire à M. L.Brasey,
secrétaire scolaire, Ecole du Bourg, Varis, Fribourg. Compte de chèque lia 153.

Le £u/letm pédagogique et le faisceau mutualiste paraissent le 1"' et le
15 de chaque mois, à l'exception des mois de juillet, d'août, de septembre et
d'octobre, où ils ne paraissent qu'une [ois. On fait paraître, chaque année, dans
un ordre proportionnel, 15 numéros dujjultetin et 5 du faisceau.

SOMMAIRE. — Esquisse d'un système de l'éducation. — Le Fonds cantonal
fribourgeois pour « la vieillesse » en 1925. — Une leçon de français aux trois
degrés primaires. — Le sport est-il une religion > — Bibliographies. —
Chronique scolaire.

Esquisse d'un système de l'éducation

On pourrait définir un système le développement complet et
logique des conséquences d'un principe. Quel principe adopterions-
nous, dont les conséquences développées constitueraient notre système
d'éducation. Celui-ci, je crois : l'âme spirituelle est la forme substantielle

du corps humain. On sait que la métaphysique scolastique
désigne du nom de forme le principe d'être et d'activité des corps.
C'est la forme qui, unie à la matière, constitue le corps dans sa nature
spécifique, le plomb du plomb, le sapin un sapin, l'homme un homme.
C'est la forme qui donne au corps inanimé ses propriétés et ses qualités

; c'est la forme qui donne aux corps animés l'activité qui leur
est propre. La forme, dont la destination est d'être unie à la matière
pour être et pour agir, dépend de la matière et subit ses imperfections.
L'âme spirituelle, par contre, est une forme qui subsiste en elle-
même et n'a pas, en soi, besoin du corps pour subsister. Mais le corps,
lui, ne subsiste et n'est ce qu'il est, n'agit ce qu'il agit, que par l'âme.



— IS —

Aussi bien, tout ce qui est corps en nous s'attache-t-il à l'âme d'une
attache farouche dont la force est démontrée par la vigueur et la
persistance jusqu'au dernier souffle de l'instinct de conservation.
L'homme, en effet, n'est un homme, non seulement on son esprit,
en sa raison, mais dans son corps matériel lui-même, que par l'âme
spirituelle. C'est l'âme, et l'âme spirituelle, qui donne à chacune
des cellules d'être humaines et d'agir en cellules humaines, à leur
assemblage d'être un corps humain, avec ses fonctions et ses activités
spécifiques. Et l'âme s'unit au corps en l'animant de façon à ne
former avec lui qu'une seule substance, une seule nature, un seul
être, composé, sans doute, mais un dans sa composition ; l'âme est
le principe de l'être et de l'agir ; le corps est le principe de l'étendue,
de l'inertie, de la limitation et de l'individualisation.

Il apparaît, comme première conséquence pédagogique, que
c'est par l'âme qu'on éduque le corps. L'âme possède en elle-même
tout ce qu'il faut pour informel' la matière, de telle façon qu'il en
résulte un corps complet et parfait. Mais le développement humain
comporte, comme condition naturelle et ordinaire, que la nature
soit aidée par des éducateurs. Comme c'est l'âme qui informe le

corps et dirige son évolution, c'est par l'âme que les éducateurs
opèrent la culture physique. Car on éduque un être par ce qui, en lui,
est principe d'être, d'activité, donc de développement, et non par ce

qui est inertie et limitation. Nous ne pouvons admettre que, comme
les formules ambiguës des journaux sportifs le l'ont entendre, le

corps sain, fort, adroit, « produise » une âme pourvue de qualités
correspondantes ; c'est, au contraire, l'âme qui, par les exercices
physiques, cultive son corps, le rend sain, souple et fort. L'âme a

besoin, pour agir de son activité propre, d'un tel corps ; il est naturel
qu'elle tende à l'obtenir au moyen des exercices appropriés. Car le

corps nous a été donné par Dieu pour le service de l'âme. L'âme
ne peut, en effet, accomplir ici-bas ce pourquoi elle est que lorsqu'elle
est unie à un corps. Elle en a besoin pour connaître, parce qu'elle ne
connaît qu'au moyen des sens et de leurs organes. Elle en a besoin

pour agir, car elle ne réalise ses desseins au dehors que par les nerfs,
les muscles et les mouvements, avec le secours des appétits et des
émotions qui provoquent et soutiennent l'élan de l'action. Le service
de l'âme spirituelle est la raison d'être, la justification, le critérium,
la limite aussi, de la culture physique.

L'âme intellectuelle a pour activité propre de connaître ; elle
connaît quand elle saisit l'intelligible dans le sensible, entendez
quand elle saisit la nature d'un être dans les manifestations concrètes
de cet être, ce qu'est le sapin dans ce sapin que je vois et touche,
le chat dans tel chat. L'intelligence humaine ne connaît pas
directement les choses ; elle doit user du procédé discursif de la connaissance

par les sens, d'où elle tire sa connaissance propre des éléments
constitutifs de l'être, par voie d'abstraction et de généralisation.



- 19 -
La perfection de lu connaissance demande donc des organes sains,

normaux, exercés, afin de mieux voir, mieux entendre, mieux saisir.
Ce n'est donc pas sans raison que toutes les pédagogies recommandent
d'éduquer les sens et la perception, l'observation attentive, méthodique,

complète et pénétrante.
L'intelligence a besoin de retenir ce qu'elle a perçu, donc d'une

bonne mémoire, qui lui serve comme de magasin où elle garde les
matériaux fournis par les sens, d'où elle les tire pour élaborer ses

concepts. Cette mémoire, qu'on souhaite bien pourvue, tenace, fidèle
et serviable, doit rester dans son rôle de servante, ne pas dominer
l'intelligence et l'écraser du poids de son érudition, ni la rendre
inerte et paresseuse en la fournissant trop complaisamment de solutions
toutes faites, ni se montrer revêche ou étourdie.

L'intelligence a besoin d'une imagination fraîche, vive et
créatrice, pour mieux inventer, mieux combiner, trouver la meilleure
solution aux difficultés nouvelles, qu'elles soient pratiques ou
théoriques. L'intelligence a besoin de l'imagination pour diriger les doigts
du scout qui dispose son feu en plein air et l'allume sans dépenser
plus de trois allumettes, comme aussi pour diriger l'esprit du
philosophe dans l'élaboration d'une théorie et le mathématicien dans
l'agencement d'une série d'équations.

L'intelligence est la raison d'être des fonctions inférieures de
la connaissance ; son service est le critérium de leur éducation. Elle
en opère la liaison et se les subordonne ; elle interprète la sensation ;

elle éclaire la perception ; elle excite et conduit l'imagination ; elle
dévide le fil des associations mnémoniques, en éprouve les matériaux
et les fait servir à ses constructions. Mais elle-même, quelle culture
demande-t-elle

On pourrait, me semble-t-il, caractériser ainsi la perfection de

l'intelligence considérée dans le sujet lui-même : l'aptitude à formuler
des jugements sains. Cette aptitude suppose, d'une part, un riche
trésor d'idées justes et, d'autre part, la capacité d'émettre des
raisonnements corrects.

Je souhaite d'abord que l'intelligence acquière le jugement
sain du bon sens pratique. Le bon sens comporte l'esprit d'observation

qui fait connaître le milieu où vivre et agir, la prudence pratique,
qui montre la meilleure manière d'agir et de tirer parti des ressources
qu'offre le milieu (on appelle souvent cette prudence : le jugement),
enfin le sens de l'adaptation, qui inspire le tact et la mesure, le sens
du possible, du faisable ; il faut ajouter au bon sens pratique le bon
sens moral de la droiture et de la délicatesse de la conscience. Le
jugement sain du bon sens et de l'intelligence pratique est un très
grand bienfait ; les novateurs pédagogiques ont raison de tenter
d'y ramener notre école, trop encombrée d'érudition mnémonique ;

ils ont tort de s'y cantonner.
Car la culture de l'intelligence pratique ne suffit pas à l'homme,



— 20

((in est appelé à une destinée supérieure à celle de résoudre les tâches
et les difficultés de la vie courante. Je souhaite donc ensuite à

l'intelligence un perfectionnement d'ordre spéculatif qui lui permette
de vivre de vie proprement intellectuelle, une certaine sagesse, une
certaine philosophie, qui la rende capable de dominer le réel, de le

juger et de monter plus haut. Pour tout homme, quel qu'il soit,
l'écolier primaire et le peuple aussi, il est une philosophie élémentaire
et naturelle, dont la philosophie des philosophes n'est en somme
que le développement et raffinement, comme les mathématiques
sont le développement des quatre opérations des cahiers de calcul
élémentaires. Cette philosophie a un nom : le sens commun. Que
comprendrait le programme de cette philosophie populaire A peu
près ceci : 1. Les principes premiers, étudiés non dans leurs abstractions
que la logique et la métaphysique approfondissent, mais dans les

multiples applications aux matières de tous les plans d'étude et.

aux raisonnements qu'elles comportent : identité, non-contradiction,
substance, raison d'être, causalité, finalité, avec le principe premier
de toute vie morale : il faut faire le bien, éviter le mal. — 2. L'existence

de Dieu, cause efficiente et finale de tout ce qui est, législateur
suprême et souverain bien. — 3. Distinction de l'âme et du corps,
des sens et de l'intelligence, libre arbitre, spiritualité et immortalité
de l'âme. — 4. Distinction entre l'homme et l'animal, le végétal,
l'être inanimé ; place de l'homme dans la nature et le monde, sa

dignité et sa destinée. — 5. Hiérarchie et subordination des fonctions
et des facultés, nécessité et manière de les utiliser en vue de l'action,
et direction de celle-ci vers les fins auxquelles nul homme n'a le droit
de.se dérober. Tout cela serait inculqué par voie de réflexion intelligente

sur des cas concrets, des récits, sous forme de causerie, de
discussions amicales, familières, accessibles aux plus petits. Tout
cela, si vous avez observé les enfants de près, constitue exactement
le fond des multiples interrogations dont, dès l'âge de trois ans,
ils accablent leurs mamans, et souvent les embarrassent.

Les classes supérieures à l'enseignement primaire continueraient
cette culture en développant le jugement proprement philosophique,
en favorisant une vue plus pénétrante de l'être des choses, de leurs
causes, des rapports des choses par leurs causes. Les sciences
particulières seraient dominées et animées par ce penser philosophique.
La culture de l'intelligence telle que je la concevrais serait beaucoup
plus une culture de la pensée que celle du savoir ; j'accorderais une
prédominance marquée de l'intelligence sur l'érudition.

Parmi les branches du programme primaire, il en est qui
apprennent à l'écolier ce qu'il ne sait pas : l'histoire, la géographie,
les sciences naturelles, l'instruction civique, etc. ; il en est qui sont
antérieures au savoir proprement dit, qui sont comme les conditions
nécessaires à toute acquisition de ce savoir : la lecture, l'écriture,
le calcul, le dessin aussi et le chant. Qui sait lire peut s'instruire ;



— 21 —

qui sait écrire peut communiquer avec ses semblables au loin et
fixer sa pensée ; c'est aussi le service du dessin ; qui sait calculer
peut prévoir et organiser sa vie ; qui sait chanter peut satisfaire le
besoin profond de donner une forme appropriée aux sentiments
de son cœur. L'école doit, d'abord, apprendre à lire, à écrire, à
calculer, à dessiner, à chanter, et l'on peut dire que l'essentiel de sa

besogne est alors terminé ; elle a pourvu l'enfant des conditions
et des aptitudes indispensables à sa culture ; qu'il se cultive lui-même
et apprenne selon les besoins de sa situation sociale et pour l'aliment
de sa vie personnelle. Dans mon école primaire, l'éducation des
aptitudes l'emporterait de beaucoup sur le savoir ; ce dernier devrait
se contenter d'une introduction élémentaire et bien réduite à ces
diverses sciences dont les articles entassés gonflent orgueilleusement
les programmes d'aujourd'hui.

Mais le perfectionnement de l'intelligence doit être considéré
aussi dans son objet, qui est le vrai ; le vrai n'est autre que le réel
intelligé, assimilé, tout le réel, et non pas celui des leçons de choses
seulement, celui du monde des esprits, celui du bien et du beau, celui de la
poésie, que les enfants comprennent si bien avec leur âme fraîche
quand les adultes veulent bien ne pas la leur expliquer, et cette
réalité toute proche d'eux enfin, qui est le Bon Dieu. L'intelligence
saisit d'abord dans le sensible la réalité matérielle ; elle s'en sert
pour accéder par analogie à la réalité immatérielle créée et la dépasse

pour atteindre Dieu, cause de toute réalité, sommet de toute science
et suprême aspiration de cette intelligence humaine, dont la fin
n'est autre que de contempler le vrai.

Le vrai saisi, compénétré, contemplé par l'intelligence, permet
une vue claire et précise sur ce que c'est que l'homme, d'où il vient,
où il va, quelle est la valeur de la vie et quelle est la meilleure manière
de l'utiliser, ce qu'est la mort aussi, ce que signifie la souffrance,
pourquoi le mal enfin, en quoi consiste-t-il et quel est l'unique mal.
La culture de l'âme volontaire consiste tout entière à la porter à

s'éprendre du vrai, du seul vrai d'abord, qui est Dieu, et de tout
ce qui nous y conduit ; et cet amour nous amène à nous convaincre
de la doctrine sur la vie et la mort, la souffrance, le mal et le bien
conçue par l'intelligence et à la réaliser au cours des années qui nous
sont octroyées, dans le milieu et la situation où la Providence a voulu
que nous soyons placés. La volonté doit y tendre d'une énergie calme
mais souveraine, d'un effort patient et persévérant. Les habitudes
lui prêteront leur stabilité ; sont considérées comme bonnes
habitudes celles qui sont conformes à la doctrine de vie admise par
l'intelligence comme vraie, acceptées par la volonté comme directrices
de la vie et de l'action. Les passions soutiendront son élan, car le

cœur n'est nullement inapte à se complaire ardemment en ce qui
est splendidement vrai, à l'aimer avec intensité, profondeur,
jusqu'à la folie du sacrifice et du renoncement crucial. Ce bel amour



— 22 -
vaincra les concupiscences orgueilleuses, avares ou charnelles, amènera
le vouloir non pas à comprimer maladroitement les fonctions du

corps, mais à les soumettre et à les faire servir aux réalisations
supérieures. Car l'amour seul est capable d'opérer l'unification et comme
la propulsion véhémente vers un but, qui est lui-même amour, de

toutes les énergies et de toutes les tendances humaines.
La forme substantielle tend à réaliser ces divers perfectionnements

dans ce composé qui est l'homme ; elle y tend en s'efTorçant de com-
pénétrer davantage la matière qui est le corps et ses inclinations,
de se les subordonner mieux, d'envahir si totalement l'être corporel
et ses énergies, que celles-ci finissent par en suivre, de gré ou de force,
la direction. L'éducation est l'aide, mais à titre de condition, que la
forme, seule cause propre de la constitution d'une personnalité,
requiert pour établir l'unité des forces et des tendances et la plénitude
de la vie dans l'homme.

Mais l'âme spirituelle ne peut réussir à réaliser pleinement
une personne humaine et une vie digne d'elle que dans et par la société.
Il y a donc dans la forme substantielle une tendance naturelle à ce

que l'homme se joigne aux autres hommes, en vue d'obtenir le
perfectionnement de chacun, comme aussi le bien de l'ensemble. Il
est dans la nature de l'homme de désirer se dépasser lui-même pour
embrasser l'humanité entière ; seul, son esprit est trop borné, son
cœur trop étroit et son effort trop court. Il se dépasse donc dans
l'espace par la solidarité familiale, professionnelle, nationale,,et dans
l'universelle charité ; il se dépasse dans le temps par la tradition
qui l'unit à ses morts, par l'histoire qu'il accepte comme celle de son
peuple, par la civilisation qu'il continue et prolonge, par la
responsabilité qu'il ressent à l'égard de l'avenir. Homme, il tend, à ne
considérer même que ses aspirations naturelles, à se dépasser au
delà du temps et de l'espace, jusqu'à l'infini. Son intelligence ne se

satisfait que dans la contemplation de la Cause suprême et son cœur
ne saurait se reposer que dans la conquête et la possession de l'amour
divin.

L'âme spirituelle ne subsiste point par le corps ; lorsque celui-ci,
usé, vieilli, retourne à la poussière d'où il est sorti, l'âme continue
de subsister, et nous savons que la bonté de Dieu lui permet d'espérer
une destinée infiniment supérieure à celle que sa nature comporterait :

la participation à la vie même de Dieu dans la béatitude du ciel.
Bien plus, nous la possédons ici-bas déjà ; c'est une vérité du
catéchisme élémentaire que la vie de la grâce est la vie éternelle
commencée. Elle se fonde sur cette parole de Notre-Seigneur : « Celui
qui croit en moi A la vie éternelle. « La grâce sanctifiante nous fait
participer, dès le baptême, à la nature même de Dieu ; les trois
Personnes habitent en notre âme, v vivent de loin' vie propre et nous
communiquent quelque chose de leur Déité. Dès que nos facultés
en sont capables, nous connaissons Dieu comme il se connaît, nous



— 23 —

l'aimons comme il s'aime ; certes, nous le connaîtrons mieux au
ciel et nous l'aimerons mieux, mais sans avoir à renier la qualité
de notre connaissance et de notre amour de la terre. Que la Trinité
connue, aimée, habite dans l'enfant, puis dans l'homme, imprègne
la personne entière de sa présence, transforme le chrétien en une
image toujours plus ressemblante de l'Homme-Dieu, ou, si l'on
souhaite de nous un retour à notre formule initiale, que l'âme
spirituelle, forme substantielle du corps, participe de plus en plus
intimement à la nature et à la vie de Dieu, par Notre-Seigneur Jésus-
Christ et à son image, se sanctifie et sanctifie le corps qu'elle anime,
voilà le but unique de toute vie chrétienne, donc de toute éducation.
Tout cela n'écarte rien de ce que nous avons exigé plus haut, mais
le transporte dans le plan divin. Tout cela est infiniment supérieur
à l'aptitude à réaliser des avantages matériels, au développement
d'une personnalité souvent aussi falote et pauvre que vaniteuse,
au perfectionnement de l'entr'aide sooiale, que prônent les pédagogies
laïques. Cette doctrine, le monde la repousse comme une folie ; mais
Notre-Seigneur nous a prévenus que de telles vérités demeureraient
cachées, par leur faute, aux sages et aux prudents et seraient révélées
aux petits. Gardons-nous donc de nous laisser prendre à la prudence
et à la sagesse du monde ; soyons à la fois humblement et hardiment
de ces petits. E. Dévaud.

Le Fonds cantonal fribourgeois « pour la vieillesse »

EN 1925

Les années de guerre ont été particulièrement dures pour les
indigents. Mais elles ont eu l'avantage d'attirer sur eux une attention
plus générale, elles ont contribué à mieux faire comprendre leurs
besoins.

Cependant si l'existence est pénible pour tous les travailleurs,
combien ne l'est-elle pas pour ceux qui ne peuvent plus gagner leur
vie, pour les vieillards. Bien que de toutes parts on ait essayé de venir
en aide à la vieillesse, on n'est pas encore parvenu à donner des secours
assez importants pour subvenir à l'entretien des personnes âgées
indigentes. Le sort de ces dernières laisse encore beaucoup à désirer.

Nous savons que les vieillards peuvent être recueillis dans les
Maisons de pauvres, mais dans plusieurs de ces maisons le repos est
impossible, le confort manque, le personnel est insuffisant pour
donner à ces déshérités les soins que réclame leur état. Au lieu de la
chambre familiale avec des meubles, des tableaux, des souvenirs
personnels, ce sont des salles ou des dortoirs de caserne où rien ne
rappelle aux pauvres vieux le bon temps passé. Le règlement de ces
Maisons est parfois sévère et quant à l'administration elle vise avant
tout à l'économie. Aussi un grand nombre de personnes âgées pré-
fèrent elles vivre de privations tout en restant chez elles au milieu


	Esquisse d'un système de l'éducation

