
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 53 (1924)

Heft: 3

Rubrik: L'influence de la grâce sur la formation du caractère

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 3fi —

Par contre, le moyen de contrôle cantonal, tel qu'il est compris
et qu'il sera appliqué chez nous, a toute sa raison d'être à l'heure
actuelle où il s'agit de remonter le courant, de rendre à l'école une
vitalité nouvelle, de réagir contre la lassitude des esprits et des cœurs,
d'accentuer les tendances pratiques de l'enseignement et d'encourager

les efforts et les initiatives de ceux qui dirigent l'école et de

ceux qui la fréquentent.
Fribourg, le 19 janvier 1924. F. Barbey.

L'influence de la grâce sur la formation du caractère

La grâce. - 1. Quelles que soient la valeur et l'efficacité des

divers soutiens naturels de la volonté, ils ne réussiront point sans le

secours de la religion. Le premier secours que nous avons à en attendre,
et sans lequel nous ne pouvons rien l'aire, est celui de la grâce divine.
La doctrine catholique nous enseigne d'abord que, depuis la faute
originelle, notre volonté est inclinée au mal et que, si le secours divin
ne nous est donné, nous succombons tôt ou tard sous la poussée du
mal. La grâce est nécessaire même pour obéir sans défaillance à tous
les préceptes de la loi naturelle ; elle est nécessaire spécialement, dans
les moments, et ils ne sonL pas rares, où les tentations dépassent nos

pauvres forces. Sans elle, nous ne pouvons obtenir la rémission des

péchés commis. Sans elle, nous ne saurions persévérer dans le bien.
2. De plus, pour qui atteint l'âge de raison et de responsabilité,

il n'est pas de fin naturelle ; le salut est une œuvre essentiellement
surnaturelle. La nature se trouve donc radicalement inapte à
l'atteindre. Nous ne pouvons obtenir une fin surnaturelle que par des

moyens surnaturels, et ces moyens sont les grâces de Dieu. 11 s'ensuit
que la grâce est nécessaire pour que nous ayons l'idée même du bien,
à plus forte raison le pouvoir de l'accomplir ; elle est nécessaire pour
le commencement de la foi, comme aussi pour le commencement de

toute bonne action, pour tout mouvement d'amour de Dieu, pour
tout acte de vie surnaturelle. Dieu « opère en nous le vouloir et le

l'aire » (Phil., n, 13).
3. Ce sont là des dogmes imposés à notre foi. Que sont dorn;

vaines, ces recettes de bonne conduite qu'énumèrent les livres de

pédagogie, si Dieu ne les rend intérieurement efficaces par le secours
de sa grâce Mais aussi combien soigneusement devons-nous disposer
nos enfants à la recevoir, par la prière et la bonne volonté 1 Car Dieu
ne la refuse pas à qui est bien disposé et la demande avec désir. Par
ailleurs, on ne saurait exagérer l'efficacité de la grâce pour qui veut
y coopérer de tout son cœur et de tout son pouvoir ; car la mesure
de cette efficacité est l'infini de la puissance de Dieu. Ce n'est pas



— 87 —

Dieu qui mel des bornes à l'action de la grâce, mais nous-mêmes,
par notre paresse, notre sensualité, notre égoïsme, notre orgueil
surtout. Il n'est de créature si déchue ou si pauvre, qui ne puisse,
avec la grâce de Dieu, s'élever très haut dans la moralité et la justice
surnaturelles. Il n'est de dispositions si ancrées qui ne puissent être
déracinées ou du moins retournées vers le bien. C'est Dieu qui est
l'éducateur véritable. Aussi bien, les parents et les éducateurs doivent
se rendre compte du peu de pouvoir de leurs pauvres exemples et de
leurs vaines paroles, si Dieu ne féconde ces semences d'elles-mêmes
stériles.

Les sacrements. — 1. La grâce parvient à l'âme du jeune catholique

d'abord par le canal des sacrements. Il en est quatre qui sont
de puissants moyens d'éducation et l'on pourrait appeler les
sacrements pédagogiques : le Baptême, la Confirmation, la Pénitence et
l'Eucharistie. On pourrait y ajouter Je sacrement de Mariage, qui
confère aux parents, avec l'autorité sur leurs enfants, les grâces
nécessaires pour les bien élever. Le sacrement de Mariage vaut cent
fois mieux que tous les cours d'éducation familiale (sans vouloir en
médire), pourvu toutefois que les époux comprennent surnaturelle-
ment leurs devoirs d'état et constituent une famille réellement
chrétienne. Mais nous ne parlerons ici que des sacrements qui sont
conférés aux enfants, et qui tendent à transformer les dispositions intimes
de leur caractère.

2. Le Baptême communique à la jeune âme la vie surnaturelle,
qui n'est autre que la vie même de Dieu. Il y efface le péché originel ;

il y verse les vertus surnaturelles de foi, d'espérance, de charité,
ainsi que les germes de toutes les vertus morales. Les dispositions
fondamentales de l'homme sont transformées ; l'inclination au mal
subsiste encore, mais elle n'est plus invincible, si peu même que,
moyennant une bonne éducation et des efforts très modérés en général,
le jeune homme peut les vaincre et persévérer dans la voie du bien.
Certes, celte vie surnaturelle n'ôte rien à la vie naturelle de son
activité propre, ni ne lui communique des avantages particuliers
pour les intérêts de ce monde. Mais qui remplit fidèlement les obligations

de son baptême, suit les inspirations des vertus qui y ont été
infuses en son âme, ne peut qu'accomplir plus exactement, plus
parfaitement, ses devoirs envers lui-même, sa famille, la société et
la patrie. Les manifestations extérieures des caractères demeurent
les mêmes : un sanguin, un nerveux, un apathique, agiront et réagiront

avec la manière qui leur est propre ; mais les dispositions
profondes de l'intelligence et de la volonté à l'égard du bien et du mal,
de la destinée, de Dieu, sont changées et retournées. N'est-ce pas là
merveilleuse oeuvre d'éducation Aussi bien pourrait-on résumer
la tâche du pédagogue chrétien en disant que son rôle consiste à

développer et faire épanouir les germes surnaturels déposés par le

sacrement de Baptême au coeur des petits enfants.



— 38 —

o. Toute pensée, tout désir, tout acte bon, provient, nous dit
le catéchisme, de l'illumination et de l'inspiration du Saint-Esprit,
l'une agissant sur l'intelligence, l'autre sur la volonté. Or, le sacrement
de l'Esprit-Saint est la Confirmation. Le Baptême nous laisse, si Ton
peut dire, en état d'enfance ; et l'enfance parvient à la plénitude de
la virilité grâce à l'éducation. La Continuation est le sacrement qui
nous aide à devenir adulte dans la vie surnaturelle ; il nous donne
le Saint-Esprit, qui se fait le directeur, le « pédagogue » intérieur
des âmes qui le reçoivent. Conférée pendant l'âge de l'éducation, la
Confirmation ouvre les intelligences aux enseignements de la foi,
fortifie les volontés, afin que ces enseignements soient réalisés dans
la conduite, touche les cœurs, afin qu'ils conçoivent cet amour lilial
que, fils adoptifs, les jeunes chrétiens doivent à leur Père des cieux.
Comme le pédagogue apprend aux petits l'usage de leurs membres
et de leurs facultés, le Saint-Esprit exerce, dans l'intime de l'âme,
et fait croître les vertus infuses au Baptême, la foi, l'espérance,
l'amour de Dieu et du prochain, et, parmi les vertus morales, spécialement

la douceur chrétienne, qui attendrit la rudesse des inclinations
et la violence des tempéraments, et la force, pour résister aux tentations

de la chair et de l'esprit, spécialement dangereuses à l'époque
de l'adolescence et de la jeunesse.

4. Quant à la Pénitence, quel appui la Confession ne prête-t-ello
pas à l'éducateur catholique et combien de pédagogues, qui ne sont
pas des nôtres, nous ont envié ce moyen d'action. La Pénitence
efface le péché, ressuscite la vie surnaturelle, ravive les dispositions
endormies, renouvelle l'afflux des grâces pour que le pécheur se

corrige. Elle oblige le cœur secret de l'enfant et de l'adolescent à

s'ouvrir, en extrait les défaillances et les hontes, qui, refoulées et

même oubliées, n'en resteraient pas moins dans la sous-conscience
comme des ferments de trouble et de désagrégation morale. Elle
donne occasion au jeune pénitent de s'examiner, donc de se mieux
connaître, non seulement dans ses fautes, mais dans ses mauvais
penchants et ses défauts, sources des fautes, de se reprendre, de

se formuler nettement des résolutions appropriées. Elle le confie à un
guide expérimenté, à qui il ose se révéler tout entier, qui lui répondra
par des avis efficaces, parce que précis et parfaitement adaptés.

5. Mais le sacrement transformateur par excellence des âmes

juvéniles, c'est YEucharistie. Ici, c'est Jésus lui-même qui s'empare
de cette âme, la fait aimer, prier, agir, comme la sienne, l'enrichit de

ses propres pensées, de ses désirs, de sa force, de son amour, de sa
divine vertu. Reçue avec les dispositions requises, l'Eucharistie
opère dans cette âme les effets que la nourriture physique, saine,
abondante, bien assimilée, opère dans le corps en croissance de
l'enfant et de l'adolescent. « Je suis le Pain de vie », a déclaré
le Christ ; et ce Pain nourrit, fortifie, développe et perfectionne
les vertus surnaturelles et même les qualités naturelles, La nourriture



— 39 —

du corps, quand elle est ce qu'elle doit être, n'a pas besoin de
l'intervention du pédagogue pour produire ses effets ; de même ici, le contact

de l'âme avec Dieu est le plus personnel, le plus intime, le plus
généreux, le plus indicible, donc le plus vivant, qui se puisse concevoir.

Aussi les parents et les maîtres catholiques considèrent-ils que
toute leur industrie atteint son but, quand ils amènent l'enfant à

s'approcher, dès sa septième année, spontanément, fréquemment,
régulièrement de la Table sainte. Us peuvent légitimement en attendre
toutes les vertus et toutes les transformations du caractère.

La prière. — 1. La prière est le second moyen d'obtenir la grâce,
donc de s'éduquer chrétiennement. Certes, la grâce prévient la prière,
puisque sans la grâce nous ne pouvons poser aucun commencement
d'acte surnaturel ; mais souvent il ne nous est donné que la grâce de

prier, et la continuation du secours est subordonnée à la prière, à sa

qualité, à sa persévérance. Quel que soit le motif qui l'inspire, adoration

ou remerciement, imploration du pardon, demande de secours,
quelle que soit la forme qu'elle revêt, intérieure ou vocale, la prière
incline Dieu vers nous, et, plus que toutes les autres, la prière des
enfants et de ceux qui ont la simplicité de l'enfance. L'enfant qui
prie est spécialement écouté ; faire prier l'enfant, c'est donc un moyen
particulièrement efficace d'éducation. Nous avons besoin du secours
de Dieu pour élever nos petits et les amener au salut ; mais Dieu
n'impose pas ses dons ; il veut que l'homme les désire et les lui demande:
l'œuvre éducatrice ne peut donc s'accomplir sans prière, la prière
des éducateurs et la prière des éduqués. Les efforts d'un maître qui
ne prie pas, d'élèves qui ne prient pas non plus, sont presque fatalement

voués à l'insuccès. Et la réserve que nous formulons s'explique
par le fait que d'autres prient pour eux et leur valent des grâces
quand même ; mil ne se perdra faute de grâce, mais bien faute d'avoir
utilisé la grâce.

2. Le zèle et le dévouement, au point de vue chrétien, sont des

fruits de l'union avec Dieu et rentrent dans l'amour dont nous aimons
Dieu. Qui aime Dieu est pressé de communiquer Dieu aux autres.
Mais le zèle que nous déployons à l'égard de nos élèves est souvent
inefficace, parce que nous nous agitons trop et nous ne prions pas
assez. Nous gaspillons nos forces et notre dévouement. Notre activité
no se déploie pas selon les règles surnaturelles. Tant d'efforts des
éducateurs devraient produire de meilleurs résultats. Pourquoi ce
déchet Parce que nous souffrons d'une excessive confiance aux
moyens naturels et de la négligence des moyens surnaturels. Nous

croyons pouvoir agir sur les volontés, alors que, directement du
moins, Dieu seul s'est réservé ce domaine. En particulier, nous ne
prions pas assez pour nos enfants ; l'apostolat sans prière est stérile ;

on peut presque affirmer qu'il est nuisible. Extérieurement, cette
activité paraîtra louable et nous vaudra des compliments ; mais
Dieu n'y collaborera pas. Il faut agir, certes, car Dieu veut agir par



— 40 -
nous ; mais pour que Dieu puisse agir par nous, il faut prier, assister
à la messe, communier, s'humilier, être patient, être détaché des

biens terrestres, afin que par notre suffisance et notre orgueil nous ne
soyons pas des instruments qui trahissent les intentions de Dieu
et limitent son action.

3. L'efficacité édueatriee de la prière est illimitée, dans l'ordre
des vertus surnaturelles, et même des qualités naturelles en tant
qu'elles influent sur la vie surnaturelle. « Tout ce que vous demanderez
avec foi dans la prière, vous l'obtiendrez ; tout ce que vous demanderez

à mon Père en mon nom, il vous le donnera » (S. Jean, xiv, 13,
et xv, 7). Mais encore faut-il prier avec l'ardent désir d'être exaucé,
avec humilité, patience, insistance; encore faut-il, de son côlé,
coopérer à l'action de la grâce de toute son intelligence, de toute sa

volonté, de tout son effort, car le secours de Dieu ne peut favoriser
notre paresse, ni les mauvaises dispositions de nos subordonnés.

4. Si les écrivains pédagogiques n'avaient pas peur d'être taxés
de cléricaux, de quel beau chapitre n'enrichiraient-ils pas leurs livres,
à décrire les effets psychologiques et éducatifs de la prière sur une
âme juvénile. Elle suppose en effet une série de dispositions qui
constituent les conditions mêmes de la possibilité d'une formation
profonde : une certaine connaissance de soi, et d'abord de ses manques
et défauts ; la connaissance de ce qui peut combler ces manques,
corriger ces défauts, donc de ce que nous avons à chercher autour
de nous, au-dessus de nous ; une attitude intérieure de modestie,
d'humilité, de mécontentement de soi, indispensable pour qu'on se

soumette au traitement qui doit améliorer ; ce mécontentement de

soi n'est obtenu que par la comparaison de ce que l'on est avec ce

que l'on doit être, avec un idéal, avec une idée nette de son devoir,
de sa tâche personnelle ; et le cœur s'y met, avec l'espoir d'être

'exaucé, avec le sentiment qu'on pourra, si, de son coté, on ne met
obstacle, que la grâce sera suffisante et surabondante de la part
de Celui qu'on prie ; mais, par ailleurs, pour que cette grâce suit
accordée, il faut y aller soi-même de foute sa volonté, jusqu'au bout
de ses forces s'il le faut. Quelle magnifique éducation de soi-même
dans cette démarche du caractère entier

Mais nous avons, nous, à la considérer du point tie vue chrétien,
et nous en résumons la vertu pédagogique en quatre points : a) Eo

prière exerce les vertus fondamentales de la vie surnaturelle, la foi,
l'espérance et la charité, ainsi que les vertus morales essentielles :

la piété, l'humilité, le pur amour de soi, l'amour du prochain ; b) elle

provoque le retour sur soi, fautes, mauvaises inclinations, ainsi

que sur les vérités fondamentales de la religion, elle incite à les méditer,
elle en nourrit la vie intérieure ; c) elle dirige l'attention et les intentions

de l'enfant et du jeune homme vers sa destinée, vers les seuls
biens réels, les fait désirer, et, par contre-coup, l'ait estimer à leur
vraie et minime, évaluation les biens terrestres, elle l'orme donc



— 41 —

les jugements de valeur ; d) elle obtient enfin les grâces d'éducation
surnaturelle pour l'intelligence, le cœur et la volonté.

5. Nous ne passerons pas en revue les diverses formes de prière
que l'Eglise offre au jeune catholique pour la réforme de son caractère
et de sa vie. Deux cependant doivent en être mentionnées : la messe
et la dévotion mariale. -— Uassistance à la messe est particulièrement
bénie, parce que la messe représente et continue le sacrifice de la
croix ; Jésus-Christ s'y offre de nouveau à son Père et nous impartit
le plus largement les grâces qu'il a méritées par l'effusion de son sang.
L'instituteur catholique s'empressera donc d'encourager ses enfants
à l'assistance à la messe et se fera une règle d'y assister avec eux.
— Quant à la dévotion à Marie, elle est une sauvegarde éprouvée
pour la vertu du jeune homme et de la jeune fille. Marie peut être
éminemment considérée comme éducatrice, puisqu'elle est Mère, et
notre Mère, la Mère de chacun de nos petits. Il est de croyance chère
à tout maitre catholique, que nul enfant, nul adolescent surtout, ne
se perdra, malgré de passagères erreurs, qui est dévot à Marie. De là,
parmi la jeunesse, la multiplication des congrégations de la Sainte
Vierge, le port du scapuiaire, la pratique des trois Ave Maria pour la
conservation de la pureté, la récitation du chapelet, etc. Jésus-Christ,
seul est l'auteur et le maître de la grâce ; mais Marie est invoquée
comme médiatrice, à cause du crédit et de la puissance sur son divin
Fils que lui vaut son titre de Mère, à cause aussi de sa bonté envers
les hommes rachetés par Celui qu'elle a porté dans son sein. Aussi
bien, dans l'une des prières les plus répandues que nous lui adressons,
lui rappelons-nous que nul ne l'a jamais intercédée en vain.

Le bon emploi (le la grâce. — I. On rend stérile la grâce de Dieu en

repoussant son invite ou bien en la négligeant, en ne faisant pas effort
pour en profiter, pour y coopérer. Il faudrait se faire violence, mortifier

le corps, les goûts, dompter l'imagination, veiller sur les paroles,
contraindre la sensibilité, s'imposer des actes désagréables ; on n'en
a pas le courage ; on aime mieux céder à la nature. Et Dieu suspend
le don de ses grâces. Au contraire, la première récompense de la
fidélité est un surcroît de secours et de prévenances. La bonne volonté,
la générosité, l'effort, chez l'enfant et le jeune homme surtout, sont
toujours suivis d'un afflux surnaturel, qui facilite les progrès futurs.
Que nos éduqués apprennent d'abord à ne pas négliger, mais à utiliser
ces occasions extérieures de grâces que sont, les avis de leurs maîtres,
les prédications, les bons exemples, les événements heureux ou
malheureux ; qu'ils profitent surtout, de la prière, de la réception
fréquente et régulière des sacrements ; qu'ils sachent se laisser entraîner
par le pouvoir d'enthousiasme de la jeunesse, qui est une grâce aussi,

par cet élan vers une vie meilleure, noble, généreuse, par cet entrain et

cette ardeur qui en est l'apanage et l'espoir, si toutefois l'obéissance
la dirige sans l'éteindre. Mais la pratique régulière, calme, réfléchie,
des vertus surnaturelles est encore meilleure pourvoyeuse de grâces.



- 42 —

Elle se manifeste par l'accomplissement strict du devoir quotidien
et l'acceptation patiente de la douleur et de la tentation.

2. S'il est une épreuve de la stabilité du caractère, c'est la vie
quotidienne, avec la suite de ses devoirs ordinaires et lassants, de

sa besogne monotone et souvent vulgaire, des tracas et des soucis.
Mais la fidélité surnaturelle aux devoirs de son état est une condition
en même temps qu'un gage de la persévérance finale et du salut
éternel ; c'est sur nos devoirs d'état que nous serons jugés. Aussi
bien est-ce une tâche, et non des moindres, de la formation du
caractère,'de provoquer l'acceptation franche et joyeuse de sa condition,
avec tout ce qu'elle apporte d'humilité, de travail et de peine.
L'exemple du Christ, dans sa vie cachée, les commandements de Dieu,
l'assurance du mérite surnaturel d'une telle existence, voilà qui nous
délivrera des mécontents, des envieux et des « chambardeurs », triste
résultat de notre culture matérialiste et jouisseuse. Mais il faut
apprendre aux âmes à se laisser diriger par l'esprit de foi et de sacrifice

; il faut moins leur parler d'argent ou de droits, davantage de

grâces, de mérites et de devoirs, de la volonté de Dieu et de la récompense

éternelle.
3. La fermeté du caractère trouve son épreuve dans l'acceptation

patiente et forte de la douleur et de la tentation. Notre pauvre bonne
volonté est inconstante et molle ; elle s'affaiblit en demeurant inactive.
Dieu l'exerce et la fait grandir en nous envoyant, quand il lui plait,
la souffrance du corps et les peines du cœur. Nous n'arrivons au Ciel

que par la croix, à la suite du Christ ; mais nous ne l'embrassons
guère spontanément ; alors Dieu la place sur nos épaules, sans
ménagement pour notre mollesse, mais en rapport avec notre faiblesse.
La douleur est le lot de tout homme. Notre âme s'élève, se purifie et
les grâces affluent, dans une mesure qui correspond à notre générosité

à l'accepter. L'éducation doit y préparer l'enfant, l'y endurcir,
et surtout le munir des dispositions avec lesquelles il faut l'accueillir :

celles du Christ sur la voie du Calvaire. Le jeune homme sourit à la
vie au seuil de ses vingt ans. Faut-il assombrir ses prévisions au risque
de le décourager Non, car l'avenir que Dieu réserve à ceux qu'il
aime est doux, heureux et brillant ; mais ils le réaliseront dans l'épreuve.
Qu'ils s'y attendent et s'arment en conséquence.

4. A l'épreuve de la douleur de l'âme ou du cœur, s'adjoint
celle de la tentation. Qu'est-ce donc que la vertu qu'une occasion
fait sombrer, qu'une passion fait capituler La vertu n'est forte, ne
devient forte, que dans et par la lutte. Aussi Dieu permet-il la tentation,

mais en la prévenant de grâces de force et de constance plus
que suffisantes pour triompher. Il faut que l'âme juvénile soit avertie
que la tentation viendra la surprendre ; il faut qu'elle soit aguerrie
par une forte discipline des inclinations, par la résistance aux
attirances mauvaises de son âge. Sans l'exposer à la tentation, il faut ne
pas écarter systématiquement les occasions de lutte el, de victoire,



— 43 —

sur soi d'abord et surtout sur son naturel, colère, amour de ses

aises, amusement, paresse, occasions journalières qui demandent
et donnent une singulière force de caractère. Qui sait résister
aux tentations du dedans, pourra résister victorieusement à celles
du dehors.

Les âmes dont les prières sont pleines de distractions, les sacrifices

peu généreux, la patience vite épuisée, le caractère peu réformé,
sont des âmes dont l'éducation chrétienne n'a pas été faite ou qui
n'y ont guère correspondu ; elles ne sortent pas de l'enfance du
caractère ; elles ne sont que de petit profit et de petite valeur devant
Dieu et devant les hommes. Est-ce de leur faute Est-ce la faute de
leurs éducateurs

Dans tous ces exercices, Dieu lui-même se fait l'intime, le profond,
l'insaisissable éducateur de la jeune âme. Les livres de pédagogie
oublient, dans leurs théories, cette action de Dieu ou lui mesurent
chichement sa part ; ils l'écartent même sous prétexte d'autonomie.
Mais, par une singulière contradiction, ce qu'ils refusent à Dieu, ils
l'attribuent à l'homme ; à les entendre, le maître d'école refrénerait
la turbulence des passions, réformerait les caractères, grâce à

l'enseignement d'une morale laïque et naturelle, que je veux bien croire
excellente sur le papier. La réforme morale n'est point le résultat du
savoir et de l'étude : il ne suffit pas de connaître la règle des mœurs
pour l'observer. Elle dépend de la force de la volonté, d'une volonté
tournée vers le bien. Or, sur la volonté que le mal attire, l'homme
n'a qu'une prise indirecte et bien insuffisante. Dieu seul, qui l'a créée,

peut la transformer sans léser sa liberté, par l'intérieur, et dans son
tréfonds. Aussi bien, l'éducateur catholique ne prétend-il que disposer
l'âme de ses enfants à subir l'action divine, écarter les obstacles,
l'amener à correspondre à la grâce avec une généreuse spontanéité.
Dans l'œuvre de la formation des caractères et des cœurs surtout,
est vraie la parole du psalmiste : « Si Dieu n'édifie pas la maison,
c'est en vain que peinent ceux qui la construisent » (Ps. cxxvi, 1).

L'à-peu-près dans le langage et la rédaction

Les Etudes nous rappelaient naguère la prestigieuse aventure orthographique
de la cuisinière d'Alexandre Dumas qui était naturellement parvenue à écrire
son nom lisiblement, sinon correctement (cédille à part), sans employer une
seule lettre usitée dans ce nom : elle s'appelait. Sophie et signait Caujy. De la
cuisine, où elle sévissait vers 1857, la crise de l'orthographe et du français a

passé dans les salons, les écoles non seulement primaires mais secondaires, les

journaux surtout. L'article des Etudes (5 janvier 192é) nous en apporte une
stupéfiante collection de témoignages. C,c n'est pas seulement une question de

graphie ou de syntaxe qui est en jeu, « c'est l'esprit même de la race, ce sont


	L'influence de la grâce sur la formation du caractère

