
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 52 (1923)

Heft: 12

Artikel: La volonté

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1039360

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1039360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LIÏme ANNÉE.

BULLETIN
PÉDAGOGIQUE

Orgarçe de la Société firibotirgeoiçe d'édûcatiop
ET DU MUSÉE PÉDAGOGIQUE

Abonnement pour la Suisse : 5 fr. ; par la poste : 20 et. en plus. — Pour l'étranger : 7 fr. —
Le numéro : 30 cl. — Annonces : 45 et. la ligne do 12 cm. — Rabais pour les annonces répétées.

Tout co qui concerne la Rédaction doit être adressé à la Rédaction du Bulletin
pédagogique, Ecole normale, Hauterive-Posieux, près Fribourg. Les articles à insérer
dans le N° du lor doivent lui parvenir avant le 18 du mois précédent, et ceux qui
sont destinés au N° du 15, avant le 3 du même mois.

Pour les abonnements ou changements d'adresse et les annonces, écrire à M. L. Brasey,
secrétaire scolaire, Ecole du Bourg, Varis, Fribourg,

Le Bulletin pédagogique et le faisceau mutualiste paraissent le 1er et le
15 de chaque mois, à l'exception des mois de juillet, d'août, de septembre et
d'octobre, où ils ne paraissent qu'une fois. On fait paraître, chaque année, dans
un ordre proportionnel. 15 numéros du Bulletin et 5 du faisceau.

SOMMAIRE. — La volonté. — L'économie. — Le cours de gymnastique pour
jeunes filles. — Conseils aux parents d'enfants atteints de bégaiement.—
Bibliographie. — Communication au corps enseignant. — Question. —
Chronique scolaire. — Société des institutrices.

La Volonté

Raison et Volonté. — 1. C'est la raison qui doit diriger notre
vie. Elle est notre faculté supérieure, celle qui nous distingue de

l'animal, celle par quoi nous ressemblons à Dieu. Nous ne deviendrons
pleinement hommes que par l'exercice le plus parfait de notre faculté
la plus parfaite. L'activité de la raison consiste à connaître la vérité.
Nous connaissons la vérité à deux fins : ou pour en nourrir notre
intelligence et posséder la science ou pour diriger notre volonté et
notre activité à sa lumière, percevoir et atteindre des biens qui nous
sont désirables. La première fin est l'objet de l'éducation intellectuelle.

Il appartient à l'éducation morale d'obtenir la seconde. La
volonté, par elle-même, est inapte à se guider parmi les biens qui
la sollicitent. Si la raison ne lui montre son vrai bien, elle se laissera
fatalement entraîner à la recherche des biens qui satisfont les

inclinations, les appétits inférieurs.



— 178 —

2. Quel est ce bien que l'intelligence présente à la volonté pour
que celle-ci s'en éprenne et le réalise Mais celui que la conviction
affirme, exige, impose, comme celui qui seul donne à la vie sa valeur
et sa plénitude, nous amenant à notre destinée. La volonté aspire
naturellement au bien, donc au bonheur, qui est le bien possédé et
la volonté pleinement satisfaite. Quel est le vrai bien c'est la
conviction raisonnée qui, en nous, l'indique à la volonté, excite celle-ci
à le poursuivre, éveille l'attrait de la sensibilité, amour, désir, effort.
L'éducation de la volonté trouve donc son fondement dans la formation

de la conviction. L'action volontaire part de l'idée.
Pour le chrétien, la raison naturelle est surélevée au-dessus

d'elle-même par la foi, vertu qui lui donne la capacité de saisir surna-
turellement Dieu, la vérité même, dans la révélation ; sa volonté
est surélevée par la grâce à la capacité de produire des actes surnaturels

et d'atteindre le Bien suprême, Dieu encore.
3. Mais nous avons tous à réaliser cette vie morale surnaturelle

par notre effort personnel ; il faut éviter le péché, résister à la
tentation, obéir par des actes pénibles à la loi divine, en un mot : faire
notre salut. Nous devons disposer nos enfants à cette vie de combat
qui est celle du chrétien sur la terre ; nous devons éduquer sa volonté.

La volonté est le pouvoir de se déterminer à Vaction avec réflexion
et liberté.

Les caractères essentiels de la volonté sont d'être : a) réfléchie :

vouloir, c'est agir en connaissance de cause, sachant ce qu'on fait,
pourquoi et comment on le fait ; b) libre : vouloir, c'est avoir le choix
de ses déterminations, la possibilité de dire oui ou non ; c) donc
responsable : la volonté est responsable dans la mesure de la connaissance

et de la liberté. Elle doit être, de plus : d) droite dans l'obtention
d'une fin conforme à la loi morale, e) prudente dans le choix des

moyens, /) résolue dans la décision, excluant la timidité, l'irrésolution,

la versatilité, le caprice, g) enfin ferme et persévérante dans
l'exécution ; à vrai dire, celle-ci peut être entravée par des circonstances

extérieures défavorables. La volition proprement dite réside
dans la détermination ou décision.

Nous ne pouvons atteindre directement la volonté de l'enfant,
puisqu'elle est libre par définition. La contraindre, ce n'est pas
l'atteindre. Mais nous avons le moyen de la persuader et de l'amener
à agir en nous adressant à l'intelligence, et, spécialement en ce qui
concerne la conduite, à cette fonction de l'intelligence qui s'appelle
la conscience morale.

La conscience. — 1. La conscience morale est un jugement par
lequel la raison prononce qu'un acte est conforme ou non à la loi
morale, donc autorisé ou défendu. C'est la conscience qui nous fait
connaître notre devoir et l'obligation de l'accomplir ; c'est elle qui
nous reproche de l'avoir négligé (remords) et nous pousse à réparer
nos fautes (expiation). La loi morale est lu règle extérieure (objective)



— 179 —

et commune, expression de la volonté de Dieu. La conscience est
une règle intérieure (subjective) et personnelle. Elle est droite, quand
elle est conforme à la loi morale objective ; certaine, quand elle se

prononce sans hésitation sur la valeur des actes ; délicate, quand
elle nous avertit des moindres fautes.. Elle doit nous renseigner sur
l'exacte portée de la faute par rapport à l'ensemble de la vie morale
et chrétienne et à la destinée, donc être exempte de scrupule aussi
bien que de laxisme.

2. La conscience enfantine s'éveille dans la famille, grâce à

l'exemple des parents, à leur appréciation ordinaire des actes de
leur entourage. Ce que les parents recommandent et font, c'est le
bien ; ce qu'ils condamnent, ce dont ils s'abstiennent, c'est le mal.
Cet éveil se produit, lorsque l'enfant acquiert la notion du bien et
du mal et le sens de sa responsabilité.

Trois idées, que toute famille chrétienne communique de bonne
heure, y concourent : a) l'idée de Dieu, créateur, maître, juge, qui
nous a tout donné, yeux, oreilles, mains, langue, cœur, esprit, vie,
qui connaît tout, qui nous demandera compte de l'usage de ses dons ;

b) l'idée d'âme immortelle, que l'on ne doit point profaner, livrer
au démon, par le péché, mais conserver pure, digne du Dieu qui
l'habite et dont elle est l'image ; c) l'idée de la destinée, ciel pour
les bons, enfer pour les méchants. Le petit comprend à sa façon,
mais très tôt et très bien, ces idées essentielles, qui, toute sa vie
serviront de fondement à sa conscience.

3. Il faut éclairer la conscience enfantine, c'est-à-dire en mettre
d'accord les jugements avec la loi morale objective, non seulement
celle de l'honnête homme, mais celle du chrétien. La loi morale
s'enseigne. Certes, l'énumération sèche, abstraite, des devoirs et
des fautes n'exerce qu'une action restreinte sur la conduite. Mais
il en est autrement d'un enseignement clair, incisif, qui démontre
l'obligation, convainc l'intelligence, inspire les jugements de la
conscience. Donc a) faire nettement saisir le sens exact du commandement

; détailler les cas où le précepte entre en vigueur, non seulement

dans la vie de l'adulte, mais aussi dans celle de l'enfant, non
seulement demain, mais aujourd'hui ; insister sur les applications
concrètes du principe abstrait ; se préoccuper aussi du côté positif
du commandement : ce qu'il exige (préceptes), ce qu'il recommande
(conseils) ; b) en démontrer l'impérieuse obligation (volonté de Dieu,
raison) ; c) indiquer avec le détail convenable comment on évite
ces péchés, on pratique ces vertus, précautions à prendre, circonstances

où on les exerce ; toutes ces remarques supposent que l'on
connaît le caractère des enfants et le milieu où ils vivent, que l'on
tient compte de leur âge, de leur sexe, etc. ; d) aviver les sentiments,
susciter les images favorables, exciter l'amour et le désir de ce qui
est bien, l'horreur, le mépris de ce qui est mal, le remords et le repentir ;

faire prendre parti, inspirer des résolutions, enfin montrer ou pro-



— 180 —

curer des occasions de réaliser sans retard nos suggestions, car rien
ne fixe et n'exerce la volonté comme d'agir.

4. La conscience enfantine doit souvent être redressée, quand
elle a été faussée. La conscience est faussée, quand elle juge permis
ce qui ne l'est pas, léger ce qui est grave, ou vice-versa, quand elle
trouve des prétextes ou des excuses aux actes qui ne sont pas
conformes à la loi morale. Les consciences d'enfants sont souvent faussées

par l'exemple de l'entourage, les préjugés du milieu, les lectures,
les camarades, etc. Les jugements erronés sont d'abord redressés

par l'enseignement précis, détaillé, concret, de la loi morale. Il faut
ensuite permettre aux élèves de s'ouvrir sur leurs doutes, sur les

opinions qui leur paraissent contredire nos leçons, et l'éclairer avec
à-propos, délicatesse et bonté.

Classes et familles peuvent fausser les consciences en donnant
une idée a) inexacte du devoir, soit qu'on l'exagère, soit qu'on l'amoindrisse

; b) provisoire et contradictoire, en inclinant à penser que ce

qui est interdit à l'enfant est permis à l'adulte ; c) badine, quand on
passe des fautes réelles, quand on les approuve même, quand on
raille les essais de vie meilleure ; d) maussade et morose ; il faut au
contraire montrer que la vertu mène à la joie, à la vie meilleure,
tandis que le plaisir immoral, après une courte ivresse, n'apporte
qu'amertume et remords.

Le décalogue est la règle de conduite la plus propre à éclairer
la conscience ; la prière, l'examen quotidien, les lectures méditées
et la confession sont les exercices les mieux aptes à la former droite,
certaine et délicate.

La liberté. — 1. La liberté, dans son sens large, est le pouvoir
qu'a tout homme d'user de ses facultés mentales en vue de son bien,
pour atteindre sa destinée. La liberté morale est le pouvoir de se

déterminer d'après un motif raisonnable. La liberté n'est donc pas le

pouvoir de faire ce qui nous plaît, mais celui de disposer de nos activités
dans les limites de la loi morale et de la conscience. Nul n'est plus
libre que celui qui a su s'affranchir de son égoïsme et de ses passions,
de la suggestion mauvaise ou décourageante d'autrui, pour s'attacher
au Bien, à Dieu. Les enfants possèdent la liberté en principe ; l'usage
ne leur en est concédé que graduellement, à mesure que leur volonté
est capable de se déterminer par elle-même sous l'inlluence de la
raison, spécialement sous la direction des principes de la conviction
qu'ils ont acceptée. Est libre plus que tout autre celui qui suit sa
conviction, qui se détermine à l'action ou à la non-action d'après les motifs
que lui inspire la doctrine de vie dont il a fait la base de sa conduite.

2. La liberté commence, pour l'enfant, dans l'acceptation de
l'obéissance en tant que devoir et commandement divin, et non
plus par contrainte ; plus il montre de bonne volonté dans la soumission,

plus il est libre ; la parfaite liberté est la parfaite obéissance,
prompte et personnelle, à la loi morale, au devoir, à la volonté de



- 181 —

Dieu manifestée par les supérieurs, la conscience et l'Eglise. L'éducation

de la liberté demande donc : a) que l'on développe dans la
volonté de l'enfant cette disposition intérieure par laquelle il acquiesce
de bon gré au commandement et s'applique à y conformer sa
conduite ; b) qu'on le porte à prendre les résolutions fondamentales
qui doivent diriger sa conduite ; c) qu'on le charge parfois de «

commissions » de confiance qui engagent sa responsabilité ;, d) qu'on
lui donne soi-même l'exemple d'une volonté réfléchie, sûre et forte ;

e) qu'on lui donne souvent la liberté d'agir comme il lui semble bon,
en matières permises évidemment ; qu'on n'impose donc pas
constamment sa propre volonté, qu'on n'abuse pas du commandement
et de la réglementation ; qu'on encourage son initiative très tôt, et
dans des limites de plus en plus larges, à mesure que sa conscience
se développe et que sa bonne conduite justifie plus de liberté. Beaucoup

pèchent par d'incessantes interventions dans la vie morale
de l'enfant, par réglementations indiscrètes. Sachons nous souvenir,
avec saint François de Sales, que nous sommes « voués au service
de la liberté chrétienne » et sachons courageusement disparaître à

mesure que s'achève notre rôle d'initiateurs.
Le gouvernement de soi-même suppose obtenue cette triple

éducation : fermeté de la conviction, habitudes déjà stables, capacité
de se dominer et de résister aux tentations du dehors ou du dedans.
Aussi, jusqu'à ce que l'éduqué soit moralement majeur, l'éducateur
doit se ménager une surveillance loyale, mais clairvoyante, avec
possibilité d'intervenir en cas de fléchissement ou de déviation.

3. La liberté s'affirme principalement dans des résolutions que
le jeune homme prend et qui sont des applications de la loi morale
à tels actes déterminés, défauts à corriger, occasions à éviter,
perfectionnement moral à obtenir. Les examens de conscience, les
méditations, les remarques des parents et des maîtres, se terminent
normalement par une résolution. Il n'est guère d'actes plus personnels
que la résolution, même si elle est suggérée par autrui ; elle est donc
le fait de l'élève. Mais il n'en est pas non plus qui soit plus influencé
par l'état d'âme antérieur ; même subite, une résolution (quand elle
n'est pas une impulsion irréfléchie, un « coup de tête ») est le résultat
d'une longue méditation plus ou moins voilée. Les pédagogues
préparent de loin les résolutions les plus intimes de leurs élèves par les
convictions qu'ils communiquent, les commentaires, exemples,
lectures, etc., dont ils les appuyent. Beaucoup condensent leurs
résolutions en une devise, formule saisissante et brève qui résume l'orientation

de la vie, devient la règle féconde qui tient en éveil, stimule
les énergies, inspire les décisions particulières et les actes quotidiens.

4. Ces remarques s'appliquent particulièrement aux quelques
résolutions générales et fondamentales que le jeune homme doit
prendre, en toute liberté, et dont les déoisions ultérieures seront,
la vie durant, des applications et des conséquences : il doit déterminer



— 182 —

a) son activité professionnelle future, sa vocation ; b) son attitude
à l'égard de la jeune fille, de la femme et de la famille, dans son cœur,
dans sa pensée, dans sa conduite ; c) son attitude à l'égard des devoirs
civiques et politiques ; d) son attitude à l'égard des lois morales, de
la croyance et de la pratique religieuses. Ces résolutions ne sont
clairement et fermement fixées que dans la jeunesse ; mais les

enseignements acceptés, les habitudes prises, au cours des âges précédents,
exercent une influence impérative sur les décisions de la jeunesse ;

il importe donc de préparer dès la première enfance les déterminations
de l'âge du libre arbitre.

La décision. -— 1. C'est Vacte par lequel la volonté se détermine
à Vaction, fait son choix, impose Vexécution. La décision caractérise
l'acte volontaire. La volonté, ce n'est pas seulement faire effort ;

c'est aussi, et premièrement, consentir. Avoir une volonté forte, ce
n'est pas vouloir avec ardeur ; à ce compte, tous les passionnés seraient
des hommes de volonté ; c'est appliquer sa volonté dans le sens

indiqué par le devoir à l'encontre des révoltes de la chair, de l'égoïsme,
de la cupidité. La décision est l'opposé de l'impulsion ; celle-ci est
la poussée du désir instinctif ; celle-là procède de la réflexion, aboutit
à un jugement de valeur et à un commandement. La période de
réflexion comprend la conception de l'acte et la délibération. Il faut,
en effet, pour se décider, savoir ce que l'on veut faire et pourquoi
on veut le faire.

2. La conception de Vacte exige que l'on se fasse une idée nette
et précise de ce que l'on veut, et non seulement du but à atteindre,
mais de sa moralité, de sa portée, des moyens propres à l'obtenir :

début, étapes, obstacles, temps opportun, ressources, etc. Que de

projets l'imprécision des détails n'a-t-elle pas fait avorter, parce
qu'insuffisamment mûris Elle exige encore que l'on se mette en garde
contre les erreurs du jugement : illusions, enfantillages, emballements,
flatteries, suggestions d'autrui, etc.

3. La délibération est l'examen des motifs et des mobiles qui
sollicitent à faire ou à ne pas faire un acte. Ici encore la jeunesse
doit apprendre à peser le pour et le contre, à se garder de l'étourderie,
de la légèreté. Qu'elle s'astreigne à prendre conseil de personnes à

la fois bienveillantes et sensées, à qui elle s'ouvrira franchement.
Elle est bouillante, enthousiaste ; elle doit se défier d'elle-même et
résister à l'impulsion, laisser à la réflexion le temps d'asseoir
raisonnablement la décision. Qu'elle évite la précipitation et l'incohérence
aussi bien que l'hésitation exagérée et l'excessive lenteur à conclure.

4. Les motifs sont des idées qui viennent de l'intelligence ; les
mobiles sont des impulsions de la sensibilité. De fait, la volonté n'est
mue que par ce qui lui apparaît comme le bien, mieux : notre bien ;

ce bien est à la fois motif et mobile, parce qu'il est conçu par
l'intelligence en tant que bien et désiré par la sensibilité en tant que
notre bien. C'est pourquoi il ne suffit pas de démontrer que tel acte



— 183 —

est bon ; il faut de plus le faire aimer et désirer, pour que la volonté
commande l'acte qui le réalise. L'éducateur ne peut rien, directement,
sur la décision de l'éduqué, qui est d'ordre strictement intime et
personnel. Mais il peut fournir des motifs efficaces ; il peut, grâce à

l'éducation du sentiment, transformer ces motifs en « idées-forces »,

en mobiles puissants. Nous devons donc cultiver la motivation des

actes, d'autant plus que les motifs-intentions entrent pour une part
notable dans la moralité d'un acte : qu'un enfant travaille pour
réussir à l'examen, pour gagner de l'argent, pour satisfaire ses

parents, pour réaliser son salut, par amour de Dieu, la moralité du
travail diffère avec les motifs-intentions. Les motifs auxquels on
fait appel en classe sont intéressés (utilité pratique, argent, profession,
légitime ambition), supérieurs (honneur, solidarité sociale ou patriotique,

dignité personnelle, devoir) ou surnaturels (fins dernières,
amour de Dieu). Les motifs sont puisés parmi les principes qui
constituent la conviction. Mais l'efficacité de chacun d'eux dérive de la
conviction prise dans son ensemble ; c'est sur l'ensemble de la doctrine
de vie que la volonté prend son point d'appui pour agir ou pour
résister. La tentation de désobéir ne trouve pas seulement, pour lui
résister, tel ou tel motif particulier, mais tout l'ensemble de la doctrine'
chrétienne et toute la conception chrétienne de la vie.

Il faut donc avoir une conviction, pour que le motif soit efficace,
sinon le bien demeure abstrait et ne nous apparaît pas comme notre
bien, comme important à notre vie et désirable. Il faut encore que
cette conviction soit une, car toutes les lâchetés pourront passer
entre les interstices des principes éparpillés qui ne s'agencent pas en
système, en doctrine.

Nous avons donc a) à éveiller, à développer dans l'âme des enfants
des motifs d'agir nobles et moralement élevés, b) à l'exercer à
subordonner les motifs égoïstes ou personnels aux motifs supérieurs, c) à

toujours y adjoindre et faire prédominer quelque intention
surnaturelle, afin que l'acte soit méritoire devant Dieu. La valeur des

motifs varie naturellement selon l'âge, la capacité de comprendre
et de sentir, la générosité, l'éducation antérieure de ceux auxquels
ils s'adressent.

4. La décision clôt la délibération en donnant la prépondérance
et l'efficacité à tel groupe de motifs et au jugement qu'ils appuient
et qu'on nomme jugement de valeur. Elle doit être précise, prudente,
définitive. Beaucoup de gens ne savent pas se décider. S'ils agissent
quand même, c'est sous la contrainte de la nécessité, sous l'influence
d'autrui, sous l'empire de la passion, du plaisir, mais non par une
décision de la volonté éclairée par la raison. On s'entraîne à se décider
en se décidant, donc par l'exercice et l'habitude. Que les enfants
soient donc exercés à se mettre à l'œuvre de bon gré, sans retard,
sans récrimination ; qu'ils soient astreints à se tenir à leurs décisions,



— 184 -
à leurs résolutions, à leurs promesses, tout en ne tombant pas dans
l'entêtement et l'obstination.

La décision de la volonté impose d'un commandement ferme le

jugement de valeur qui exprime le bien qu'elle a choisi ; par le l'ait
même elle exclut tous les autres biens, écarte leurs images, les empêche
de prendre pied dans la conscience, les « inhibe ». Le fait de se décider
à travailler chez soi exclut la promenade, le bavardage avec un ami,
etc., suppose qu'on écarte même l'image et le désir de la promenade
ou du bavardage. Quand il s'agit d'idée vertueuse, toujours pénible
à notre nature, cette victoire n'est pas obtenue sans lutte. La volonté
doit donc faire effort pour exécuter la détermination.

L'effort. — 1. L'effort doit être donné toutes les fois que la
volonté rencontre des obstacles dans l'exécution de sa décision.
Aussi voit-on volontiers dans la capacité de l'effort, dans l'énergie,
la marque de la volonté, du caractère trempé. On s'entraîne à l'effort,
comme à tous les autres actes, par l'exercice. Exerçons donc nos
élèves a) à obéir de bon cœur, promptement, parce que l'obéissance
affermit la volonté, l'exerce à dompter les inclinations et les passions,
la discipline et lui donne du ressort ; b) à vaincre les appétits naturels,
les préférences, à supporter les contrariétés et les privations, donc
c) à ne pas s'amollir dans les gâteries et les prévenances
exagérées.

2. La volonté comporte la constance dans la décision, donc dans
l'effort, cela surtout dans les résolutions à long terme, ou qui ne
s'exécutent que peu à peu. La volonté doit faire effort ici pour
renouveler la décision et la maintenir vivante, pour s'opposer au
changement irraisonné, au découragement, à la récrimination des

sens et de la paresse, à la crainte des difficultés, simplement à l'ennui.
La jeunesse commence avec impétuosité, mais se lasse bientôt ; qu'on
l'oblige à terminer ce qu'elle a entrepris. Il faut de la volonté pour
demeurer fidèle à soi-même.

3. Elle comporte la persévérance dans l'effort. Que l'écolier ne
s'attelle qu'à une besogne à la fois, au lieu de se disperser ; qu'il
s'astreigne à bien faire ce qu'il fait, spécialement les devoirs ordinaires
et quotidiens, qu'il exécute ce qu'il a entrepris avec la perfection,
le fini convenable. La classe et les tâches scolaires exercent
supérieurement l'enfant studieux à la régularité et à la persévérance
dans l'effort.

4. Elle comporte enfin la défense des résolutions et des décisions
contre les tentations, l'attrait des sens, des occasions, du plaisir.
L'effort consiste alors tantôt à résister à la tyrannie de l'opinion,
des préjugés, des camarades, de la famille parfois, tantôt à vaincre
la répulsion des inclinations, des passions, des habitudes. La maîtrise
de soi, la vraie liberté, consiste alors à se renoncer, à se détourner
nettement de la sollicitation, à supplanter les images et les appétits
qui y correspondent par des images, des pensées, des désirs contraires,



- 185

à mater l'opposition du corps, de Pamour-propre, de la passion, en
exécutant des actes opposés à ceux auxquels on se sent incliné. Tout
ce qui a été fait de noble, de grand, d'utile, dans toute vie, l'a été
grâce au renoncement, au sacrifice, à la douleur. Il importe essentiellement

d'y accoutumer l'enfant à) en se ne laissant pas attendrir
et circonvenir par ses pleurs, ses supplications ou ses colères ; b) en
ne supprimant pas tout ce qui peut le faire souffrir, spécialement
les conséquences désagréables de ses actes défectueux ; rien ne
remplace pour l'enfant l'expérience vécue et nécessaire de la douleur ;

c) mais en lui proposant des motifs efficaces, à sa portée, de souffrir
et de se renoncer ; d) en l'incitant à s'imposer librement quelque
sacrifice, chaque jour, à réparer par quelque pénitence volontaire,
les faiblesses où il s'est laissé aller. L'enfance est généreuse ; on a
tort de ne pas assez lui demander d'efforts librement consentis,
d'actes de vertu convenables à son âge.

5. Est-il besoin d'ajouter qu'il faut tenir compte, dans
l'éducation de la volonté, de la diversité des tempéraments et des capacités

morales, qui varient d'individu à individu. Que l'éducateur se

préoccupe donc de connaître individuellement son monde. Le moyen
le plus pratique et le meilleur est encore l'observation pénétrante
de l'enfant dans sa vie journalière (psychognose).

La volonté enfantine est faible ; elle se fortifie certes par l'exercice

; mais elle a besoin, pour s'entraîner à l'action, de s'appuyer
sur quelque soutien. Nous disons bien : un soutien, une aide. Car
l'éducateur ne remplit point son devoir en voulant pour l'enfant,
mais il doit l'amener à vouloir ; ni en l'obligeant à se bien conduire,
mais il doit l'aider progressivement à conformer sa conduite à la
loi morale et chrétienne.

S-«-!

L'économie
Dictée dite mixte (tirée des 12 premières lignes. Cours sup., p. 42).

I. Remarques

Triple but : a) orthographe d'usage ; b) permutations dans le cadre des
connaissances acquises aux cours moyen et inférieur ; c) emploi, après étude
spéciale, des verbes irréguliers du texte, au présent des six modes et au futur
simple.

Orthographe d'usage et vocabulaire. — Les mots nouveaux et ceux dont
l'orthographe peut être ignorée, sinon de tous les élèves, de quelques-uns du
moins, sont transcrits à la table noire avec quelques dérivés et composés. Nous
avons les termes : économie, économe, économique, économiser, économiquement,

Economat, etc.
Soustraire, soustraction.
Loi, loyal, loyauté, déloyal, etc.


	La volonté

